

دین مسائل کا انسائیکلو پیڈیا  
ہزاروں مستند فتاویٰ جات کا پہلا مجموعہ

# جامع الفتاویٰ

## تقریط

فتیہ الامت حضرت مولانا مفتی محمود حسن لشگوری رحمہ اللہ  
فتیہ الامت حضرت مولانا مفتی عبدالرحیم لاچپوری رحمہ اللہ  
فتیہ الاسلام حضرت مولانا مفتی مظفر حسین مظاہری رحمہ اللہ  
میرزا اسلام حضرت مولانا قاضی اطہر مبارک پوری رحمہ اللہ  
و دیگر مشاہیر امت



مرتب اول

حضرۃ مولانا مفتی مہربان علی صاحب دہلی

بصیرت ترتیب

اشرفیہ مجلس علم و تحقیق

ادارۃ تالیفات اشرفیہ  
پوک فوارہ نامن پاکستان  
(061-4540513-4519240)

حضرۃ مولانا مفتی مہربان علی صاحب دہلی  
(حضرۃ تالیفات اشرفیہ پاکستان)



# جامع الفتاوى

جلد اول

# جامع الفتاوى

تاریخ اشاعت ..... ربیع الاول ۱۳۲۹ھ

ناشر ..... ادارہ تالیفات اشرفیہ ممان

طبعات ..... سلامت اقبال پریس ممان

## قارئین سے گذارش

ادارہ کی حقیقتی امکان کو شش ہوتی ہے کہ پروف رینگ معياری ہو۔  
الحمد لله اس کام کیلئے ادارہ میں عوام کی ایک جماعت موجود رہتی ہے۔  
چھ بھی کوئی خاطر آئے تو برائے مہربانی مطلع فرمایا کر منون فرمائیں  
تاکہ آئندہ اشاعت میں درست ہو سکے۔ جزاکم اللہ

دین سارے کا انسائیکلو پیڈیا  
ہزاروں مستند فتاویٰ جات کا پہلا مجموعہ

# جامع الفتاوى

۱

## مرتب

حضرت مولانا مفتی مہریان علی صاحب رحمہ اللہ

پسند فرمودہ

فقیہ الامم حضرت مولانا مفتی محمود حسن گنگوہی رحمہ اللہ  
فقیہ الامم حضرت مولانا مفتی عبدالرحیم لاچپوری رحمہ اللہ  
فقیہ الاسلام حضرت مولانا مفتی مظفر حسین مظاہری رحمہ اللہ

## مقدمہ

حضرت مولانا مفتی محمد انور صاحب مدظلہ

(مرتب "خیر الفتاوى" جامع خیر المدارس مatan)

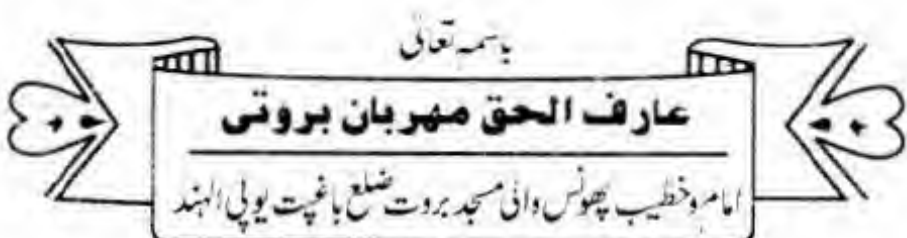
جدید ترتیب و اضافہ  
اشرفیہ مجلس علم و تحقیق

ادارہ تالیفات اشرفیہ

چوک فوارہ نہت ان پاکستان

(061-4540513-4519240)

مرتب جامع الفتاویٰ کے جانشین فرزند کی طرف سے تحریری اجازت نامہ کا عکس



Date... 4.1.2008

تاریخ... ۲۳ ذی الحجه ۱۴۲۸ھ

باسم تعالیٰ

مکرمی جناب حافظ محمد اسحاق صاحب زید لطفہ

مالک ادارہ تعلیمات اشرفیہ چوک فوارہ ملتان پاکستان

السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ

میری طرف سے آپکو والد گرامی مولانا شاہ مہربان علی صاحب بڑوئی حجہم اللہ کے  
جامع الفتاویٰ مکمل کی پاکستان میں اشاعت کے لئے بخوبی اجازت ہے اس سے قبل  
میں نے پاکستان میں اسی کو جامع الفتاویٰ کی طباعت کی اجازت نہیں دی ہے لہذا  
مذکورہ ادارہ ہی پاکستان میں اس کو شائع کرنے کا مجاز ہو گا۔

عارف الحق مهربان بروقتی -  
عارف الحق مهربان بروقتی

### انتباہ

اس کتاب کی کاپی رائٹ کے جمد حقوق محفوظ ہیں  
کسی بھی طریقہ سے اس کی اشاعت غیر قانونی ہے  
قانونی مشیر قیصر احمد خان (ایڈ، وکٹ بائی کرت)

ادارہ تعلیمات اشرفیہ... چوک فوارہ... ملتان... مکتبہ رشیدیہ... بیجی بازار... راولپنڈی  
ادارہ اسلامیات... اناکرلی... لاہور... یونیورسٹی یک الجیشی... تیسرا بازار... پشاور  
مکتبہ سید احمد شعبید... اردو بازار... لاہور... ادارۃ الفتوح... شہزادون... کراچی نمبر 5  
مکتبہ رحمائی... اردو بازار... لاہور... مکتبہ المنظور الاسلامیہ... جامعہ حسینی... ملی پور  
مکتبہ المنظور الاسلامیہ... لاہور... مدینہ ناولن... بنک مورث... نیشنل آباد  
ISLAMIC EDUCATIONAL TRUST U.K (19-121 HALLWELL ROAD  
ISLAMIC BOOKS CENTERE BOLTON BL1 3NE, (U.K.)

مدد  
پتہ

# کلمات ناشر

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين والعقاب للمتقين والصلوة والسلام  
على سيد المرسلين وعلى الله واصحابه اجمعين اما بعد  
الله تعالى کی ہزاروں مخلوقات میں سے انسان کو جو عزت و شرف بخشائی گیا ہے اس کی  
وجہ تعلیم ہے کہ انسان جہاں خود سیکھتا ہے وہاں وہ دیگر ہزاروں افراد کو زیور تعلیم سے آراستہ  
کرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کو فرشتوں پر جو برتری کا ذریعہ اختیار فرمایا وہ  
یہی تعلیم ہی تھی کہ خود آدم علیہ السلام کو اشیاء کے اسماء سکھائے اور یوں تخلیق انسان کے بعد  
خود اللہ تعالیٰ نے معلم اول کی حیثیت سے یہ فریضہ سرانجام دیا۔

تاریخ انسانی میں وہ لوگ آج بھی زندہ جاوید ہیں جنہوں نے تعلیم کے ذریعہ افراد سازی  
کا کام سرانجام دیا اور انسانوں کو علم کی روشنی سے منور کر کے اپنے لئے صدقہ جاریہ بنانے گئے۔  
حضرات انبیاء علیہم السلام کی امتوں میں سے صرف امت محمدیہ کو یہ اعزاز حاصل ہوا کہ انہوں  
نے دربار رسالت سے جو علوم و فیوض حاصل کئے میں وہنے نسل منتقل فرمائے۔

خوشادہ وقت کے شریب مقام تھا اس کا  
کس قدر خوش نصیب تھے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جنہیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم جیسا  
معلم نصیب ہوا جس کے فیض صحبت سے جہالت میں ذوبی انسانیت نے دنیا و آخرت کے  
وہ گوہر حاصل کئے جسے آج کی ترقی یافتہ دنیا حاصل کرنے کیلئے سرگردان ہے۔ حضور صلی اللہ  
علیہ وسلم کی صحبت و مجالست سے حضرات صحابہ کرام نے دین و دنیا کے قائدین کو پوری دنیا کی  
رہنمائی فرمائی اور نور نبوت سے اپنے تلامذہ کو آراستہ فرمایا۔ دین کا علم جو حقیقتاً علم ہے اُسکی  
فضیلت سنئے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ سے ارشاد فرمایا:  
اے ابوذر! اگر تو صبح کو ایک آیت کلام پاک کی سیکھ لے تو نوافل کی سورگعت سے افضل ہے۔  
اور اگر علم کا ایک باب سیکھ لے تو ہزار رکعت لفڑ پڑھنے سے افضل ہے۔

الله تعالى اس شخص کو تروتازہ رکھے جس نے میری بات سنی اور اس کو محفوظ رکھا اور پھر دوسروں کو پہنچا دیا۔ (ترمذی) نیز ارشاد فرمایا: سب سے افضل صدقہ یہ ہے کہ مسلمان علم دین کی بات سکھے پھر اپنے مسلمان بھائی کو سکھا دے۔ (ابن ماجہ)

آج کی دنیا جن فنون کو فضیلت علم کا نام دے رہی ہے خدا اسے چشم بصیرت سے نوازے اور وہ دیکھے کہ دین کا علم ہی صرف اس لائق ہے کہ اس پر عمل کا اطلاق کیا جاسکتا ہے۔ بڑے سے بڑے سامنہ دان کی معلومات صرف دنیا اور اس کی زندگی کے گرد گھومتی ہیں۔ انسانی زندگی کے ختم کے بعد قبر حشر جنت دوزخ یہ ایسی چیزیں ہیں جن تک انسانی عقل کی رسائی ممکن نہیں۔ بڑے سے بڑے ڈاکٹر و حکیم کی معلومات اس وقت تک کار آمد ہیں جب تک جسم انسانی میں جان ہے۔ روح کے پرواز کرتے ہی میڈیکل اپنی تمام ترجیدیہ سہولیات و معلومات کے ساتھ دم توڑے نظر آتی ہے اور مرنے کے بعد کی زندگی کے بارے میں کچھ معلومات نہیں دے سکتی۔ یہی حال دنیا کے دیگر فنون کا ہے۔

زندگی کیا ہے۔ زندگی کا مقصد کیا ہے۔ زندگی کیسے گزارنی چاہئے۔ موت کیا ہے۔ کیسے آئی ہے۔ موت کے بعد قبر میں کیا ہوتا ہے۔ نیک اعمال کا قبر کی زندگی پر کیا اثرات مرتب ہوتے ہیں اور برے اعمال دنیا و آخرت میں کس طرح پریشان کرتے ہیں۔ میدان حشر کیا ہے اور اس میں کیا کیا ہونیوالا ہے۔ جنت کیا ہے اس کی نعمتیں کیا ہیں اور جنت میں داخلہ کا نکٹ کیا ہے۔ (الله تعالیٰ کے غضب کی جگہ) جہنم کیا ہے اور اس میں موجود طرح طرح کے عذاب کیا ہیں اور ان سے چھٹکارے کیلئے کیا لائھہ عمل ہونا چاہئے۔ اس طرح کے سینکڑوں ایسے سوالات ہیں جن کا جواب دنیا بھر کے عقلاً مفکر و دانش و محض اپنی عقل کے زور سے تاقیامت نہیں دے سکتے۔ انسانی زندگی کے ان بنیادی مسائل کیلئے اللہ تعالیٰ نے حضرات انبیاء علیہم السلام کا سلسہ شروع فرمایا۔ جنہوں نے اپنے اپنے دور میں بھتی ہوئی انسانیت کو اللہ کی وحدانیت کا درس دیا اور انہیں حقیقی انسان بنایا۔ درج بالا تفصیل سے آپ بخوبی سمجھ سکتے ہیں۔ کہ واقعہ دینی علوم ہی اس لائق ہیں کہ انہیں علم کہا جائے اس لئے کہ ان کا احاطہ صرف دنیاوی زندگی پر ہی نہیں بلکہ یہ موت کے بعد کے مراحل میں بھی مکمل رہتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا لاکھ لاکھ شہر ہے جس نے ہمیں دین اسلام سے نوازا اور ہمیں دنیا میں جینے کا سلیقہ سکھایا۔ وہ لوگ جو اس نعمت (اسلام) سے

محروم ہیں ان کی زندگی دلکھی جائے تو سجدہ شکر ادا کرنے کو جی چاہتا ہے اور انسان سراپا شکر ہو جاتا ہے غیر مسلموں کی زندگی حلال حرام پا کی ناپا کی جائز و ناجائز، جیسی قیود سے آزاد نہیں ہے جو کہنے کو تو زندگی ہے لیکن حقیقت میں اعلیٰ درجہ کی درندگی ہے۔

اسلام نے ہمیں ہر ہر قدم پر احکام و آداب سے نوازا ہے۔ زندگی کا کوئی بھی معاملہ ہو۔ خوشی کا موقع ہو یا غمی، نجی زندگی ہو یا اجتماعی۔ عبادات کا معاملہ ہو یا خرید و فروخت کا۔ گھر یا ہمارے امور ہوں یا دفتری ہر شخص کیلئے حسب حال شریعت اپنے مبارک احکامات کے ذریعے رہنمائی کیلئے تیار ہے۔ صرف ضرورت اس بات کی ہے کہ اس نعمت اسلام کا سنجیدگی سے مطالعہ کریں اس کے مسائل و احکام میں مدد کریں اور لکھیں کہ شریعت نے قدم قدم پر کس طرح ہماری رہنمائی کی ہے جس میں ازاول تا آخر شفقت ہی شفقت اور رحمت ہی رحمت ہے۔

زیر نظر جامع الفتاوى زندگی کے ہر شعبے میں شرعی رہنمائی کرنے والا واحد مجموعہ ہے جس کے مطالعہ سے ہر شخص بآسانی دینی رہنمائی حاصل کر سکتا ہے۔ اس مبارک مجموعہ کے اول مرتب حضرت مولانا مفتی مہریان علی صاحب رحمہ اللہ تھے۔ جن کی متفرق عنوانات پر اردو کے اہل سنت والجماعت کے مفتی حضرات نے قدیم فتاویٰ جات سے مرتب شدہ چار جلدیں سامنے آئیں۔ ادارہ نے زرکشی خرچ کر کے ان قدیم فتاویٰ جات میں جدید فتاویٰ جات، مثلاً فتاویٰ عثمانی، خیر الفتاویٰ (5 جلد) فتاویٰ حقانیہ جیسے فتاویٰ جات سے بھی استفادہ کیا ہے اور موجودہ دور کے مطابق جدید مسائل پر مشتمل حضرات مفتیان کرام کے فتاویٰ اس میں شامل کئے گئے ہیں جن میں میڈیکل سائنس کے بارے میں پیدا شدہ جدید مسائل و مشکلات کے بارے میں مفتیان کرام کے فتاویٰ جات شامل کئے گئے ہیں۔ اسی طرح خواتین کے بارے میں جدید مسائل بیوی پارلائرزیب و زینت اور گھر یو معاملات کے بارے میں مکمل لاچھے عمل شامل کتاب ہے۔ اسی طرح مسئلہ حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم، مسئلہ تین طلاق اور اسی طرح معاشرہ کے دیگر رسوم و رواج اور بدعاوں کے بارے میں مکمل رہنمائی کی گئی ہے۔ ان اضافہ جات کے بعد جامع الفتاویٰ وسی جلدیوں میں آپ کے سامنے ہے اور گیارہویں جلد مکمل فہرست پر مشتمل ہے۔ جسے قارئین کی سہولت کیلئے علیحدہ کر دیا گیا ہے تاکہ مطلوبہ مسئلہ کی بآسانی نشاندہی ہو سکے۔

اللہ کے فضل و کرم سے ان فتاوی جات کی ترتیب کا کام حضرات مفتیان کرام اور علماء کرام کی نگرانی میں ہوا ہے جس میں جامعہ خیر المدارس اور قاسم العلوم ملتان کے علماء و مفتیان کرام شامل ہیں۔ اللہ پاک جزاۓ خیر سے نوازیں حضرت مولانا مفتی محمد انور صاحب مدظلہ مرتب خیر الفتاوی جامعہ خیر المدارس ملتان کو جنہوں نے اس جدید ترتیب میں نہ صرف سرپرستی فرمائی بلکہ کرم بالائے کرم کا معاملہ کرتے ہوئے ایک مفید اور جامع مقدمہ بھی تحریر فرمایا۔ مفتی محمد سعید صاحب مدظلہ (فضل جامعہ فریدیہ اسلام آباد) نے بڑی جانشناختی سے ان فتاوی کی ترتیب کا کام سرانجام دیا۔ فجز اهم اللہ خیر الجزاء

دوران ترتیب جن امور کا لحاظ کیا گیا ہے اس میں سرفہrst اس چیز کا اہتمام کیا گیا ہے طویل عربی حوالہ جات کو نقل کیا گیا ہے جس سے علماء و مفتیان کرام کو مصادر سے مراجعت نہیں کرنا پڑے گی اور عوام الناس بھی پوری تسلی و شفی کیسا تھا انکام طالع کر سکیں گے۔

اسی طرح اکابرین کی تحریریات کو حسب موقع رکھا گیا ہے۔ تاکہ یہ مجموعہ مخفی ایک فتوی کا مجموعہ ہی نہ ہو بلکہ اپنے پڑھنے والوں کیلئے مکمل رہنمائی کرنے والا مستور اعمل بھی بن سکے۔ مشاہد حکیم الامت حضرت تھانویؒ کی ایک تحریر جو بہتی زیور کے آخر میں "تعديل حقوق والدين" کے نام سے ہے۔ جو گھر پلو معاملات کی اصلاح کیلئے ایک مفید ترین مقالہ ہے۔ حسب موقع رکھا گیا ہے۔ اسی طرح ختم نبوت کے بارے میں مفید اور مختصر عام فہم معلومات دی گئی ہیں جو عوام الناس کیلئے سرمه بصیرت ہیں۔ اکابر کی نایاب مفید چیزیں ان شاء اللہ آپ کو اس مجموعہ میں جا بجا ملیں گی۔

اللہ تعالیٰ اس مجموعہ کو ہماری دنیا و آخرت کیلئے رہنمایا بنائے اور ہمیں زندگی کے ہر قدم پر شریعت کے احکام و آداب سکھنے اور انہیں عملی زندگی میں لا کر دنیا و آخرت کو سرخرو کرنے کی توفیق عطا فرمائیں اور اس مجموعہ کی تیاری کے سلسلہ میں تمام معادنیں اور جملہ قارئین کو روز محشر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت نصیب فرمائیں۔ آمين یا رب العالمین۔

والسلام

محمد الحق غفرلہ

ربيع الاول ۱۴۲۴ھ

# فتاویٰ اور جامع الفتاوىٰ

از حضرت مولانا مفتی انور صاحب مدظلہ العالی

(مرتب خیر الفتاوی جامعہ خیر المدارس ملتان)

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے ایک ارشاد کے ذریعہ علماء کرام کو انبیاء علیہم السلام کا وارث قرار دیا ہے۔ اسی طرح قرآن پاک میں جو "اولو الامر" کی اطاعت کو واجب کہا گیا ہے ایک تفسیر کے مطابق "اولو الامر" سے مراد "حضرات علماء" اور "فقہاء" ہیں۔

ارشاد باری ہے فاسئلو اهل الذکر ان کنتم لا تعلمون (آلیت) "اگر تم لوگوں کو علم نہیں تو یاد رکھنے والوں سے پوچھلو، ایک اور جگہ ارشاد باری ہے واتیع سبیل من اناب الی (آلیت)" اے شخص پیروی کر اس شخص کے طریقہ کی جس نے میری طرف توجہ کی۔

علامہ بیضاوی فرماتے ہیں "وفی الآیة دلالة على وجوب المراجعة الى العلماء فيما لا يعلم" (بیضاوی) "آیت کریمہ میں اس بات پر دلالت ہے کہ جو مسئلہ معلوم نہ ہو علماء کی طرف اس میں رجوع کرتا واجب ہے"۔

حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے علماء کرام کو انبیاء کا جو وارث قرار دیا ہے اس میں سے منجملہ ایک وراشت حفاظت دین اور استنباط و اجتہاد وغیرہ بھی ہے۔ جب معاشرہ میں کسی حادثہ کے متعلق دینی رہنمائی مطلوب ہو تو اس پر لازم ہے اللہ تعالیٰ کا حکم معلوم کرنے کیلئے حضرات علماء کی طرف مراجعت کرے جیسا کہ حضرت صحابہ کرام اپنے مسائل کیلئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف رجوع کرتے تھے۔ مفتی نے اگر بعینہ وہی حکم بتایا ہے جو قرآن و حدیث میں صراحة موجود ہے تو یہ حکم خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو پہنچانا ہے اور اس پر پہنچانے کا اجر ملے گا اور اگر نص سے استنباط کر کے بتایا ہے تو یہ وراشت ہے جو حدیث "السلماء ورثة

الأنبياء“ سے مقصود ہے کیونکہ قیاس و اجتہاد کے ذریعہ مجتہد نصوص کی تھے میں پہلے سے موجود احکام خداوندی کو ظاہر کر دیتا ہے جو اپنے پاس سے حکم وضع نہیں کرتا۔

اصول فقہ کا مسئلہ ضابطہ ہے کہ قیاس مظہر احکام ہے ثبت احکام نہیں؛ جیسے زمین کی تھے میں موجود پانی کو نکلے پہپ وغیرہ سے حاصل کر لیا جاتا ہے اور یہ پانی نکالنے والا موجود اور خالق نہیں بلکہ صرف سطح زمین پر اسے ظاہر کرنے والا ہے دریا اور علی دونوں پانی خدا تعالیٰ کے ہیں، مسٹری کے پیدا کردہ نہیں اسی طرح نصوص کے احکام ”ظاهرہ و مستبطة“ دونوں اللہ تعالیٰ کے احکام ہیں مجتہد کے نہیں؛ اسی وجہ سے اہل السنۃ والجماعۃ کے نزدیک قیاس اور اجتہاد بھی احکام خداوندی کیلئے مأخذ ہیں اور قیاس صحیح سے ثابت شدہ احکام شریعت کا حصہ ہیں بالکل اسی طرح جیسے پھل، درخت کا حصہ اور خلاصہ ہوتا ہے۔

اوجز ص ۸۵ میں امام بخاریؓ سے منقول ہے کہ فقه حدیث کا شرہ ہے درخت میں موجود صلاحیتی اجزاء ہی پھل کی شکل میں نمودار ہوتے ہیں، درخت ہی کے ذریعہ پھل کا نشوونما مکمل ہوتا ہے اگرچہ یہ پھل پہلے ظاہر نہ تھا بلکہ درخت میں پوشیدہ تھا کوئی عقلمند صرف اس بناء پر کہ اس کا ظہور بعد میں ہوا پھل کی جزئیت سے انکار نہیں کر سکتا۔ احکام قیاسیہ کا استخراج واستنباط قرآن و سنت سے عمل میں لایا گیا، قرآن و سنت کے پانی ہی سے ان کا نشوونما مکمل ہوا اور قرآن و سنت کے پانی ہی سے ان کا نشوونما مکمل ہوا اور قرآن و سنت چاند و سورج کی روشنی نہ ہی انہیں رنگ و پختگی کا حسن بخشتا ہے۔

(کذا افاده شیخنا و استاذنا فقيه العصر المفتی عبد التاریخ نور اللہ مرقدہ)

ارشاد خداوندی ہے ”فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَائِفَةٌ“ (آلیہ) لیکن چونکہ ہر شخص کیلئے احکام خداوندی کا احاطہ اور تحریم ممکن نہیں و گرنہ باقی سب نظام معاش و حیات معطل ہو کر رہ جائے گا اس لئے ضابط تقسیم کا را اور آیت بالا کے تحت لازم ہوا کہ امت مسلمہ کی ایک بڑی جماعت علوم قرآن و سنت اور تفہیم فی الدین میں مہلت کامہ اور تحریر حاصل کر کے طبقات امت کی رہنمائی کے فرائض انجام دے تاکہ امت کا ہر فرد اپنی زندگی کے تمام شعبوں میں بہولت ہدایات حاصل کر کے وظیفہ عبودیت اور طاعوت خداوندی کے فریضہ سے عہدہ برآ جو سکے۔ اسلامی معاشرے کی فلاح و سعادت تعییمات نبویہ اور حکایتین

دین میں حضرت علماء کرام کے ساتھ مکمل وابستگی میں ہے اور اس کی بدیختی علماء سے کٹ جانے میں ہے۔ الحاصل علماء کرام کی اسی دینی رہنمائی کا نام ”افتاء“ ہے۔

یہ طریقہ استفتاء اور افقاء آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دور سے شروع ہوا کما ہو مصراح فی القرآن الحکیم۔ عہد رسالت اور عہد خلافت میں بھی مخصوص حضرات صحابہؓ فتویٰ دیتے تھے اور باقی حضرات صحابہ رضی اللہ عنہم عموماً ان کی طرف رجوع کرتے تھے اور فتویٰ حاصل کرتے تھے۔ (فتح القديرین ۲)

بعض اجلہ تابعینؓ نے صحابہ رضی اللہ عنہم کے دور ہی میں مقام افقاء میں امتیازی حیثیت حاصل کر لی تھی یہاں تک کہ حضرات صحابہ رضوان اللہ علیہم جمیں بھی انکی طرف رجوع فرماتے تھے۔ اجلہ تابعینؓ کے آخر دور میں جن اصغر تابعینؓ نے فتویٰ میں شہرت اور واقع مقام حاصل کیا ان میں سرفہrst امام ابوحنیفہؓ ہیں۔ آپ نے باقاعدہ فقہ کو مدون کیا اور مسائل کا استنباط کیا۔ امام صاحبؓ نے قرآن و حدیث سے جو مسائل اخذ کے انکی تعداد میں اختلاف ہے۔ جنہوں نے قلیل ترین تعداد نقل کی ہے وہ بھی تراہی ہزار ہے۔ اقل مایقال فی مسائلہ انہا تبلغ ثلاثة و ثمانين الفا (مقدمہ نصب الرأی)

ایک ہزار سال تک فقہ حنفی باقاعدہ اسلامی سلطنتوں کا دستور و قانون رہی ہے بلکہ برصغیر میں تو اسلام کا تعارف ہی فقہ حنفی کی صورت میں ہوا ہے کیونکہ برصغیر میں اسلام کی دعوت لانے والے اور سلاطین سب حنفی المذہب تھے۔ سب فیصلے اور فتوے حنفی مسلک کے مطابق ہوتے تھے۔ سلطنت مغلیہ کے زوال اور انگریزی حکومت کے تسلط کے بعد افقاء کی مرکزیت مدارس و عدیہ کی طرف منتقل ہو گئی۔ ارباب مدارس و افقاء نے اس پہلو پر بھی امت کی پوری رہنمائی فرمائی۔ مستقل دارالافقاء وجود میں آئے۔ ہر بڑے مدرسہ میں جو حضرات مسائل پر گہری نظر رکھتے تھے اور تقویٰ و پرہیز گاری میں ممتاز ہوتے تھے۔ انہیں فتویٰ دینے کی ذمہ داری سونپ دی جاتی تھی۔ آہستہ آہستہ اہم فتاویٰ کی نقول رکھنے کا رواج بھی ہو گیا اور بعد میں انہیں شائع کرنے کا اهتمام بھی ہوتا رہا جیسے فتاویٰ رشیدیہ، فتاویٰ عزیزیہ وغیرہ جن سے امت مسلمہ کو بہت نفع ہوا۔ اس میں مزید ترقی ہوئی تو یہ سوچا گیا کہ ان کے جواہر ہائے مختلف اور در رہائے منتشر ہو کیمکجا کرو یا جائے چنانچہ اللہ تعالیٰ نے خصوصی کرم فرمایا حضرت مولانا ہبیریان علی صاحب رحمہ اللہ پر کہ انہوں نے اس محنت طلب کام کی طرف توجہ فرمائی اور مختلف شائع شدہ فتاویٰ سے اہم فتاویٰ لے کر انکی چار جلدیں مرتب فرمائیں اور بعد میں آنے والوں کیلئے منزل مقصود تک پہنچنے کیلئے

نشانہ میں منزل متعین فرمائے اور اب یہ سعادت محترم حضرت محمد اسحاق ملتانی صاحب کے حصہ میں آئی کہ انہوں نے (جید مفتیان کرام و علماء کی معاونت سے) ان چار جلدوں میں مزید اضافے فرمائے اس "جامع الفتاوى" کو اسم با مسمی بنادیا حتیٰ کہ اس کی دس جلدیں تیار فرمادیں۔ ان جلدوں میں آنے والے فتاویٰ کی اہمیت کا اندازہ آپ اس سے لگائیں کہ ایک مستقل صحیح جلد صرف ان فتاویٰ کے عنوانات کی فہرست پر مشتمل ہے جو اس بحر ذات خار میں موجود ہیں۔ اس "جامع الفتاوى" کی ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ اس سے مختلف ارباب فتاویٰ کے اسلوب نگارش بھی سامنے آجائیں گے۔ کوئی مختصر اور جامع، کوئی مفصل اور واضح، کوئی علم کے ساتھ ساتھ ادب کی چاشنی بھی ساتھ لئے ہوئے۔ بقول کے ہر گلے رارگ و بودگیر است۔

ہمارے محترم محمد اسحاق صاحب مدظلہ کو اللہ تعالیٰ نے دینی کتب کی اشاعت کا ایک خاص جذبہ اور شوق عطا فرمایا ہے جب دیکھیں ان کویہی دھن لگی ہوتی ہوتی ہے۔ جب بھی کوئی مفید عام دینی کتاب ان کے سامنے آتی ہے تو ان کی پوری کوشش ہوتی ہے کہ یہ کتاب آسان قیمت پر شائع کر کے زیادہ مسلمانوں کے ہاتھوں تک پہنچائیں۔ دیگر شائع شدہ مستند و معتمد فتاویٰ سے اہم اور روزمرہ پیش آنے والے مسائل کے ساتھ ساتھ کچھ کتابوں سے ایسے مضامین اس میں شامل کردیئے ہیں جو مفتی علماء حضرات اور عوام الناس کیلئے بھی بے حد مفید ہیں ان کے مطالعہ کے بعد آپ بے ساختہ کہہ اٹھیں گے۔

ع مشک آنست کہ خود ببیدنہ کہ عطار بگوید۔

یہ سطورنا کامل رہ جائیں گی اگر ان کے محاسن میں سے ماہنامہ "محاسن اسلام" کا ذکر نہ کیا جائے، میں نے سینکڑوں لوگوں کو اس کا مفید و بے حد نافع ہونا اپنے کانوں سے سنائے ہے میری اپنی حالت یہ ہے کہ جب "محاسن اسلام" آتا ہے تو اکثر ایک ہی نشست میں سارا دیکھ لیتا ہوں۔ مضامین کا انتخاب لا جواب ہوتا ہے۔ طوالت سے اجتناب فرماتے ہیں اور ہر اشاعت میں کوئی نئی اور مفید چیز دیکھنے کو مل جاتی ہے۔

اللہ تعالیٰ ان کے شوق و ذوق میں مزید اضافہ فرمائیں اور ان کی مسامی حسنہ کو قبول فرمائیں۔ (آمین) وَاللَّهُ لَا يضيِّعُ أجرَ الْمُحسِّنِينَ۔ راقم السطور فقیر ابوالمساکین محمد انور عفان اللہ عنہ

نقشبند کا لوئی ممتاز

## تدوین فتاویٰ عہد بے عہد

### مقدمة الكتاب

از مورخ شہیر مولانا قاضی اطہر مبارک پوری رحمہ اللہ

عربی زبان و لغت کے بہت سے الفاظ اسلامی دور میں اپنے قدیم اور اصلی معنی و مفہوم کے بجائے اسلامی مفہوم و معنی میں استعمال کئے جانے لگے اور ان کی حیثیت اسلامی اصطلاح کی ہو گئی۔ صلوٰۃ، صیام، زکوٰۃ، حج وغیرہ اس قبل سے ہیں اسی طرح لفظ فتنہ اپنے قدیم معنی میں (باب سمع سے) نوجوانی، کریم نفسی اور نجابت و تھاوت کے معنی میں تھا مگر اسلام میں دینی معلومات حاصل کرنے کیلئے بولا جانے لگا استفتاء سوال کرنے اور اقتاء جواب دینے کیلئے بطور اصطلاح کے مستعمل ہوا۔ قرآن کریم کی ایک آیت میں یہ دونوں الفاظ آئی ہیں۔ ”لوگ آپ سے دریافت کرتے ہیں (استفتاء کرتے ہیں) آپ فرمادیں کہ اللہ تم کو کلالہ کے بارے میں حکم دیتا ہے۔“ (فتاویٰ دیتا ہے) (سورہ نساء)

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے موقع بہ موقع یہ دونوں الفاظ استعمال فرمائے ہیں۔

(اپنے دل سے فتویٰ معلوم کرو) (اگرچہ کوئی شخص اور لوگ تم کو فتویٰ دیں) وغیرہ۔

دینی امور میں استفتاء اور سوال کرنے کا مسلمانوں کو حکم دیا گیا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔

”تم لوگ اہل علم سے پوچھو اگر تم نہیں جانتے ہو۔“

اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ ”جب تم میں سے کوئی دینی امر میں شک کرے تو اس کے بارے میں مجھ سے سوال کر لے۔ البتہ غیر ضروری اور بے جا سوال کرنے سے شدت سے منع کیا گیا ہے کیونکہ یہ جنگ وجدال اور تباہی کا باعث ہے۔“

## فتاویٰ اور خیرالقرون

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سید القہاء والمحققین تھے آپ کی ذات اقدس فقهہ و فتاویٰ میں مرجع تھی۔ نیز خلفائے اربعد فتویٰ دیا کرتے تھے ان کے علاوہ صحابہ رضی اللہ عنہم میں جو لوگ کتاب و سنت کے ممتاز عالم تھے اور قراء کے لقب سے یاد کئے جاتے تھے۔ وہ بھی بوقت ضرورت یہ خدمت انجام دیتے تھے خاص طور سے یہ سات حضرات مشہور تھے۔ حضرت عمر، حضرت علی، حضرت عبداللہ بن مسعود، حضرت عائشہ، حضرت زید بن ثابت، حضرت عبداللہ بن عباس، حضرت عبداللہ بن عمر، امام ابن قیم کا قول ہے کہ ان حضرات میں سے ہر ایک کے فتاویٰ علیحدہ ضخیم جلدیوں میں جمع کئے جاسکتے ہیں۔

ان سات اہل فقه و فتویٰ میں سے تین حضرات کے تلامذہ و اصحاب نے ان کے فقہی مسلک کی نشر و اشاعت کی۔ حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کے شاگردوں نے مدینہ منورہ میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کے اصحاب نے مکہ مکرمہ میں اور حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے تلامذہ نے کوفہ میں اپنے شیخ کے فقه و فتویٰ کو عام کیا۔ تفصیل کیلئے یوسف بن عبدالبراندی کی کتاب جامع بیان العلم ج ۲ ص ۶۱، ۶۲ اور ابن قیم کی کتاب اعلام الموقعین ج اص ۱۸ تا ۲۲ ملاحظہ ہو۔

امام القہاء والحمد شیخ حضرت علی بن عبداللہ متوفی ۲۳۳ھ نے اس کی تفصیل اپنی کتاب میں یوں بیان کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مسلک فقه و فتویٰ کے حامل تین حضرات تھے۔ عبداللہ بن مسعود، زید بن ثابت اور عبداللہ ابن عباس، ان ہی تینوں حضرات کے اصحاب و تلامذہ ان کے مسلک پر فتویٰ دیتے تھے حضرت عبداللہ بن مسعود کی قرات اور فتویٰ پر یہ چھ حضرات عمل کرتے تھے۔

علقمہ بن قیس، اسود بن یزید، مسروق بن اجدہ، عبد السلامی، حارث ابن قیس، عمرو بن شرحبیل رحمہم اللہ اور ان جملہ حضرات کے تلامذہ ابراہیم نجاشی، عمش، ابو سحاق سفیان ثوری، سعیدقطان رحمہم اللہ نے اپنے شیخ کے مسلک کے مطابق فقه و فتویٰ کی خدمت انجام دی۔ اور حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کے مسلک پر یہ حضرات فتویٰ دیتے تھے۔

عطاء بن أبي رباح، طاوس بن كيسان، مجاهد بن جبير، جابر بن زيد، عكرمة مولى ابن عباس، سعيد بن جبير، عمرو بن دينار، ابن جرير، سفيان بن عيينة رحمهم الله.

اور حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کے فقہی مسلک پر فتویٰ دینے والے یہ بارہ حضرات تھے سعید بن میتب، عروہ بن زبیر، قبیصہ بن زریب، خارجہ بن زید، بن ثابت، سلیمان بن یسازابان بن عثمان، بن عفان، عبد اللہ بن عبد اللہ بن عتبہ، قاسم بن محمد، بن ابوبکر صدیق، سالم بن عبد اللہ بن عمر، ابوبکر بن عبد الرحمن، طلحہ بن عبد اللہ بن عوف، نافع بن جبیر، بن مطعم رحمہم اللہ یہ سب حضرات مدینہ منورہ کے اصحاب فقه و فتویٰ تھے ان کے بعد امام محمد بن شہاب زہری اس مسلک کے سب سے بڑے عالم تھے۔ ان کے بعد امام مالک اور انکے بعد عبد الرحمن بن مہدی اس کے امین و ترجیح تھے۔

مذکورہ بالفقہاء میں سے نقہاء سبعہ فتویٰ میں جلت کا درجہ رکھتے تھے اور حوادث و نوازل میں جب تک یہ حضرات متفقہ فتویٰ صادر نہیں کرتے تھے ان کے بارے میں مدینہ کے قاضی اپنا فیصلہ صادر نہیں کرتے تھے ایک شاعر نے ان کے نام یوں جمع کئے ہیں۔

اذا قيل من في العلم سبعه احر روا تمم ليست عن العلم خارجہ  
نقل هم عبد الله عروة، قاسم سعيد ابوبکر سلیمان خارجہ  
مکہ مکرہ مدینہ منورہ اور کوفہ کے اصحاب فقه و فتویٰ کا یہ مختصر ساجائزہ ہے۔ تفصیل کیلئے امام علی مدینی کی کتاب علل الحدیث و معرفۃ الرجال ص ۲۳۲ تا ۲۵۱ اور امام ابن قیم کی کتاب اعلام الموقعين ج ۹ ص ۲۳۲ ملاحظہ ہو۔

اسی طرح بصرہ، شام، مصر، یمن، بغداد اور دوسرے اسلامی بلاد و امصار میں اصحاب فقه و فتویٰ اپنے اپنے شیوخ و اساتذہ کے مسلک کے مطابق کتاب و سنت اور سنن ماضیہ کی روشنی میں فتویٰ کی خدمت انجام دیتے تھے۔

فتاویٰ کے جمع و تالیف کا سلسلہ کسی نہ کسی حد تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ میں شروع ہو گیا تھا۔ متعدد صحابہ نے آپ کی حیات میں احادیث کے صحیفے اور جمیع لکھنے ان میں آپ کے احکام، اوامر، نواہی، مرضیات بھی تھے جن کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے خود بیان

فرمایا۔ یا صحابہ رضی اللہ عنہم کے سوال (استفتاء) کے جواب میں جو باتیں بیان فرمائیں وہ سب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے فتاویٰ ہیں بلکہ احادیث کا ذخیرہ زیادہ تر فتاویٰ نبوی پر مشتمل ہے۔

### فتاویٰ اور تابع تابعین رحمہم اللہ

اس کے بعد صحابہ و تابعین اور تابع تابعین کے قضایا و فتاویٰ ان کے تلامذہ و مشتیں نے اپنے صحقوں اور مجموعوں میں درج کئے جن میں احادیث رسول کے ساتھ فتاویٰ اور قضایا بھی تھے۔ اس دور تک کے نوشتؤں کا یہی حال تھا پہلی صدی کے خاتمه پر حضرت عمر بن عبدالعزیز متوفی ۱۴۰ھ رحمۃ اللہ علیہ نے احادیث اور سنن ماضیہ کے جمع و تدوین کی طرف خاص توجہ فرمائی اور تمام امراء و عمال کو لکھ کر اس کی تائید کی مدینہ منورہ کے امام محمد بن شہاب زہری متوفی ۱۲۳ھ کو اس کا ذمہ دار مقرر کیا۔ انہوں نے بعجه احسن یہ خدمت انجام دی اسی لئے کہا گیا ہے کہ علم اور حدیث کو سب سے پہلے امام زہری نے مدون کیا ہے اس دور کی مدونات میں احادیث رسول کے ساتھ صحابہ و تابعین اور تابع تابعین کے فتاویٰ بھی درج تھے۔ اس طرح پہلی صدی میں احادیث و آثار اور فتاویٰ غیر مرتب شکل میں جمع ہو گئے تھے۔

اس کے بعد دوسری صدی کے وسط تک عالم اسلام کے ہر مرکزی شہر میں ائمہ فقہ فتویٰ اور محدثین نے کتابیں فقہی ترتیب پر لکھیں۔ مکہ مکرمہ میں ابن جرج متوفی ۱۵۰ھ مدینہ منورہ میں محمد بن اسحاق متوفی ۱۵۱ھ یا امام مالک متوفی ۹۷ھ بصرہ میں ربع بن جیح متوفی ۱۶۰ھ یا سعید بن ابی عربہ متوفی ۱۵۶ھ یا حماد بن سلمہ متوفی ۶۷ھ کوفہ میں سفارشوری متوفی ۱۶۱ھ شام میں عبد الرحمن اوزاعی متوفی ۱۵۶ھ واسطہ میں یشم بن بشیر متوفی ۱۸۸ھ یمن میں معمر بن راشد متوفی ۱۵۳ھ رے میں جریر بن عبد الحمید متوفی ۱۸۸ھ خراسان میں عبد اللہ ابن مبارک متوفی ۱۸۱ھ رحمہم اللہ نے اپنے اپنے فقہی مسلک کے مطابق کتابیں لکھیں جن میں احادیث و آثار اور صحابہ و تابعین کے قضایا و فتاویٰ بھی درج تھے۔

اس کے بعد تیسرا صدی میں احادیث رسول اور صحابہ و تابعین کے فتاویٰ پر علیحدہ علیحدہ مستقل تصنیف کی ابتدا ہوئی اور فتاویٰ گویا فقہ کی صنف کے طور پر جمع کئے گئے۔ ہمارے علم

میں اس سلسلہ میں نہایت مفید اور صحیح کتاب اندرس کے امام قبی بن مخلد قطبی متوفی ۲۷۲ھ رحمۃ اللہ علیہ نے تصنیف کی۔ احمد بن بیہی اضھی اندرس نے ان کی تصانیف کے ذکر میں لکھا ہے۔  
 ”آنکی تصانیف میں صحابہ و تابعین وغیرہ کے فتاویٰ میں کتاب المصنف ہے جس میں وہ مصنف ابو بکر بن ابی شیبہ، مصنف عبدالرزاق ابن ہمام اور مصنف سعید بن منصور وغیرہ سے بہت آگے ہیں اور اس میں بہت زیادہ علم جمع کیا ہے۔ (بخطۃ الملتمنص ص ۲۳۰ طبع میدڑہ)  
 امام قبی بن مخلد کی اس کتاب کو بڑی اہمیت حاصل تھی اور ان کے تذکرہ زگاروں نے اس کا ذکر خاص طور سے کیا ہے، شمس الدین داؤی مصری نے لکھا ہے۔ ”صحابہ و تابعین وغیرہ کے فتاویٰ میں ان کی تالیفات ہیں جن میں وہ مصنف عبدالرزاق اور مصنف ابن ابی شیبہ سے بہت آگے ہے۔ (طبقات المسرین ج ۱ ص ۷۱)

مصنف عبدالرزاق اور مصنف ابن ابی شیبہ ہمارے زمانے میں آٹھ آٹھ دس دس صحیح جلدوں میں چھپ گئی ہیں جن میں احادیث کے ساتھ فتاوے بھی ہیں مگر قبی بن مخلد کی کتاب ان کے مقابلہ میں صحابہ و تابعین وغیرہم کے فتاوے دائرہ المعارف کا حکم رکھتی ہے اس دور میں صحابہ و تابعین کے فتاوے دوسرے علماء نے بھی جمع کئے۔ خلیفہ مامون کے پڑپوتے امام ابو بکر محمد بن موسیٰ متوفی سنہ ۲۶۵ھ نے حضرت عبداللہ بن عباس کے فتاوے میں جلدوں میں جمع کئے۔ علامہ ابن حزم اندرس کا بیان ہے۔

”مامون کی اولاد میں شافعی فقیہ و محدث محمد بن موسیٰ بن یعقوب بن مامون ہیں۔ ان کا انتقال مصر میں ہوا اور انکی تصنیفات ہیں۔ ان میں سے عبداللہ بن عباسؓ کی فقہ میں کتاب ہے جس کو فتحی ابواب پر تقسیم کر کے بیس جلدوں میں لکھا ہے۔ (جرۃ انساب العرب ص ۲۲۴)  
 امام ابن قیم نے ابن حزم کے حوالہ سے یوں کہا ہے۔ ”ابو بکر محمد بن موسیٰ بن یعقوب بن امیر المؤمنین نے ابن عباسؓ کے فتاویٰ کو بیس جلدوں میں جمع کیا ہے یہ ابو بکر علم دین اور حدیث میں ائمۃ اسلام میں سے ہیں۔ (اعلام الموقعین ج ۱ ص ۹)

اور امام محمد بن نوح محلی متوفی ۲۱۸ھ نے امام ابن شہاب زہری کے فتاوے فقیہی ابواب پر تین صحیح جلدوں میں مرتب کئے این قیم کا بیان۔ ”محمد بن نوح نے امام زہری کے

فتاوے کو تین صفحیں جلدی میں جمع کیا ہے۔ (اعلام الموقعین ج ۱۸ ص ۱۸)

امام محمد بن نوح عجّل ناصر اللہ خلق القرآن میں امام احمد بن حبیل رحمہ اللہ کے ساتھ قید کر کے خلیفہ مامون کے پاس مقام رقه میں بھیجے گئے۔ مگر راستہ ہی میں ان کا انتقال عین جوانی میں ہو گیا اور امام احمد نے ان کی تجهیز و تکفین فرمائی۔

مشہور امام لغت و ادب احمد بن فارسی متوفی ۳۹۵ھ کی تصانیف میں ایک کتاب فتاویٰ فقیہ العرب ہے یہ معلوم نہ ہوا کہ فقیہ العرب کس بزرگ کا لقب ہے۔ فتویٰ نویسی نے اس دور میں اور اس کے بعد کافی ترقی کی اور ائمہ فقہ و حدیث کے فتاوے ان کے تلامذہ اور منشیین نے جمع کئے امام احمد بن حبیل رحمہ اللہ اپنے اقوال و آراء اور فتاویٰ کے لکھنے کے سخت مخالف تھے مگر ان کے شاگرد حبیش بن سندی نے دو جلوں میں ان کے نادر فتاوے اور مسائل جمع کئے۔ ابو بکر خلال (احمد بن محمد بن ہارون) متوفی ۳۲۱ھ نے پوری زندگی امام احمد رحمہ اللہ کے مسلک کے جمع و ترتیب میں بس رکی اور اپنی کتاب الجامع تقریباً میں جلدی میں جلدی میں جمع کئے۔ اسی طرح دوسرے اہل علم اور اہل فقہ و فتویٰ کے فتاوے مدون و مرتب ہوتے رہے۔ حتیٰ کہ فقہاء و محدثین نے اپنے فتاوے خود مرتب کئے اور اس کا رواجح عام ہوا۔

امام بغوی (ابو محمد حسین بن مسعود شافعی) متوفی ۵۱۶ھ نے اپنے فتاویٰ خود جمع کئے اور ان کی زندگی ہی میں قاضی حسین نے ان سے مزید فتاوے حاصل کر کے اس پر تعلیق کی یہ کتاب اہل علم میں بہت مشہور تھی۔ (طبقات المفترین ج ۱۵۸ ص ۱۵۸)

سلطان العلماء ابو محمد عزیز الدین بن عبد العزیز سلمی متوفی ۶۶۰ھ نے اپنے فتاوے مرتب کئے ان کی تصانیف میں کتاب الفتاویٰ الجموعہ اور الفتاویٰ الموصیہ کے نام ہیں امام ترقی الدین علی بن عبدالکافی بکل متوفی ۵۶۷ھ نے دو جلدی میں اپنے فتاوے لکھے جن میں ان کے بہت سے چھوٹے چھوٹے رسائل شامل تھے جو خاص خاص استفتاء کے جوابے میں لکھے گئے تھے۔ امام جلال الدین سیوطی متوفی ۶۹۱ھ نے الحاوی للفتاویٰ کے نام سے اپنے فتاوے کتابی شکل میں جمع کئے۔ ان میں بھی ان کے رسائل و کتب ہیں یہ کتاب دو جلدی میں مصر میں چھپ گئی ہے کل صفحات ساڑھے گیارہ سو کے قریب ہیں۔

تاتاری غارت گری کے بعد علمائے اسلام نے علم دین کے احیاء و تجدید کی مہم شروع کی اور حدیث، فقہ، رجال، تاریخ، طبقات اور دوسرے علوم میں بے شمار کتابیں تصنیف کیں۔ اس زمانہ میں بہت سے صاحب آثار نویں کثیرہ علماء و محدثین پیدا ہوئے جنہوں نے فتاویٰ کے مجموع و تالیف کی شاندار خدمات انجام دیں اور شام، مصر، خراسان اور ماوراء النہر کے فقہاء نے خاص طور پر فقہ و فتویٰ میں کتابیں لکھیں۔ کتابوں کے شروع و حواشی لکھنے، کشف الظنون اور ہدیۃ العارفین وغیرہ سے ان کی تفصیل معلوم ہو سکتی ہے۔

### فتاویٰ اور ارضِ ہند

ہندوستان میں فتاویٰ کی تدوین و تالیف کی ابتداء کب ہوئی؟ اس کی تعین نہیں ہو سکی یہاں کا ابتدائی چار سو سالہ اسلامی دور عرب حکمرانوں کا تھا اور یہاں کے اہل علم کے تصنیفی و تدریسی کارناموں کا تذکرہ بہت کم ملتا ہے اس کے بعد غزنیوی اور غوری دور میں علماء و مشائخ کی کثرت ہوئی اور ان کے دور میں فقہ اور محتقولات کا زور رہا ہمارے علم میں فتاویٰ نویسی کا سلسلہ خلجمی دور سلطنت میں شروع ہوا اور سلطان جلال الدین فیروز شاہ خلجمی متوفی ۶۹۶ھ کے دور میں دو عظیم فتاویٰ مدون ہوئے ایک کتاب سلطان موصوف کے حکم سے ملا محمد عطاری نے فوائد فیروز شاہی کے نام سے فارسی زبان میں لکھی اور دوسری کتاب مولانا عالم بن علاء و اندر پتی دہلوی نے عربی زبان میں زاد السفر کے نام سے تصنیف کی۔ سلطان کی خواہش تھی کہ یہ کتاب بھی اس کے نام سے منسوب ہو۔ مگر امیر تاتار خان سے خصوصی تعلق کی بنا پر مولانا نے اسی کے نام پر معنوں کیا۔ اور فتاویٰ تاتار خانیہ کے نام سے مشہور ہوئی جو فقہ حنفی کی عظیم کتاب ہے۔ حکومت ہند کے زیر اہتمام اس کی طباعت ہو رہی تھی اور تین حصیم جلدیں شائع ہوئیں غالباً پوری کتاب آٹھ جلدیوں میں مکمل ہوئی۔ اللہ تعالیٰ اس کی طباعت و اشاعت کا سامان مہیا کر دے۔

اس کے بعد بہت سے فتاویٰ سے فارسی اور عربی میں لکھنے گئے۔ مجموعہ خانی امیرالغفلہ بہرام خان کے مولانا کمال الدین بن عبد الکریم ناگوری نے لکھی، خزانۃ الروایات قاضی جنگنی گجراتی نے تصنیف کی، مفتی ابو الفتح رکن الدین بن حساب الدین ناگوری نے فتاویٰ حدادیہ کے

نام سے کتاب لکھی، قاضی ضیاء الدین عمر شاہی نے الفتاویٰ الصیاسیہ کے نام سے اپنے فتاوے مرتب کئے اور قاضی نظام الدین گیلانی جو پوری نے سلطان ابراہیم شاہ شریٰ والی جو پور کے نام سے فتاویٰ ابراہیم شاہ بیہ لکھی جس کو جو پور نے کشف الظنون میں فتاویٰ قاضی خان کے ماتحت کتاب بکیر من اندر الکتب لکھا اور یہ کہ مصنف نے ایک سو سانچھ کتابوں سے اس کو جمع کیا ہے۔

ان کے علاوہ یہاں کے اصحاب فقہ و فتویٰ اور مشائخ نے بہت سی کتابیں فتاویٰ پر لکھیں یہاں مثال کے طور پر چند کتابوں کی نشاندہی کر دی گئی ہے اس سلسلہ میں سب سے عظیم خدمت سلطان محمد اور نگزیب عالمگیر متوفی ۱۱۸ھ نے انجام دی ہے۔ سلطان موصوف نے اوائل سلطنت میں مولانا نظام الدین برہان پوری کی زیر نگرانی ان چار خنثی علماء و فقہاء کو جمع کر کے فتاویٰ عالمگیری کو مرتب کرایا۔ قاضی محمد حسین جون پوری، شیخ حامد جو پوری، شیخ علی اکبر حسینی اسعد اللہ خاں اور مفتی محمد اکرم لاہوری نیزان علماء و فقہاء کے تعاون کیلئے تقریباً بیس اہل علم مقرر کئے گئے یہی فتاویٰ عالمگیری عرب ممالک اور عالم اسلام میں فتاویٰ ہندیہ کے نام سے مشہور و مقبول اور متداول ہے اور موجودہ دور میں اسلامی تحریکات و رجال کے نزدیک اسلامی قوانین کے سلسلہ میں فتاویٰ ہندیہ کی افادیت و اہمیت بہت بڑھ گئی ہے۔

### اردو میں ثقہی کی تاریخ

اردو زبان میں سب سے پہلے کس نے فتاوے جمع کئے؟ اس کی تعمین نہیں ہو سکی گز شستہ صدی تک فارسی زبان کا عام چلن تھا اور علماء عام طور سے اسی زبان میں کتابیں لکھتے تھے اردو میں مذہبی کتابیں لکھنے کا سلسلہ حضرت شاہ عبدالقدار، حضرت شاہ رفع الدین کے ترجمہ قرآن مجید اور حضرت شاہ محمد اسماعیل شہید وغیرہ کی تصانیف سے شروع ہوا۔ اسی دور میں مولانا خرم علی بہادری نے فقہ حنفی کی مشہور کتاب الدر المختار کا اردو میں ترجمہ غایۃ الا وظار کے نام سے شروع کیا مگر اس کی تکمیل سے پہلے ان کا انتقال ہو گیا نیز انہوں نے مشارق الانوار کا ترجمہ اور شرح اردو میں لکھی، نصیحۃ المسلمین ان کی مشہور کتاب ہے۔

مگر ان حضرات سے بہت پہلے اردو میں بعض تصانیف ملتی ہیں۔ جو خالص فقہ و فتویٰ کے موضوع پر ہیں رقم کے کتب خانہ میں فقہ امین کے نام سے اردو میں منظوم ۶۲۳ صفحہ کا

ایک رسالہ ہے۔ پہلا ورق غائب ہے اس لئے مصنف کا نام معلوم نہیں ہو سکا۔ یہ رسالہ ۲۳۳ سال پہلے ۱۸۲ھ میں لکھا گیا ہے جیسا کہ مصنف نے کتاب کے خاتمہ پر لکھا ہے۔

یقین فقه المبین کوں کری مختوم  
جحق دین پناہ و آل معصوم  
صدو ہشتاد دو الف هجرت  
بتاریخ مبارک گشت تمت  
گیارہ سو برس اسی اوپر دو  
سنہ ہجری سین کٹی تھی جب بنایو  
کتاب کے عنوانات فارسی میں ہیں۔ اور مسائل اردو لظم میں ہیں نمونہ ملاحظہ ہو۔  
**درمیان فرانض غسل گوید**

|                              |                             |
|------------------------------|-----------------------------|
| اگر بادر نہیں تو دیکھے تمیان | فرانض غسل کے سب تین ہیں مان |
| چچھیں لے ناک میں پانی برادر  | اول لے منہ میں پانی غرغہ کر |
| فرانض غسل کے کر دل میں ازبر  | سیوم پانی بہانا سب بدن پر   |

مصنف نے اس کتاب میں اپنے زمانہ کی بدعاں و خرافات کا نہایت شدت سے رد کیا ہے۔ فقة المبین کو مقبولیت حاصل ہوئی اور لوگوں نے اس کو نقل کیا، اور پڑھا پیش نظر نسخہ ۱۵ شوال ۱۲۲۲ھ میں لکھا گیا ہے کہ یہ فقة و فتویٰ میں اردو زبان میں پہلی کتاب ہو۔  
قاضی اطہر مبارک پور

## مرتب اول جامع الفتاوى١

**حضرت مولانا مفتی مہربان علی صاحب رحمہ اللہ**

نہ صفحش عایتے دارونہ سعدی راخن پایاں بعیر دشنه مستقی و دریا ہم چنان باقی  
جامع الفتاوى١ کی ترتیب و تخصیص اور تسهیل میں جن فتاویٌ کو مد نظر رکھا گیا ہے ہر ایک  
فتاویٌ اور صاحب فتاویٌ کا مختصر تعارف تو ابتدائی میں قلمبند کرو یا گیا ہے ساتھ ہی یہ خیال پیدا ہوا  
کہ فتاویٌ کا یہ مجموعہ چونکہ بہت سے ایسے لوگوں تک بھی پہنچ گا جو مرتب کی ذات و شخصیت سے نا  
آشنا ہوں گے اور فطرتاً ان کو آپ کی ذات کے متعلق۔ وال پیدا ہو گا ذہن میں اٹھنے والے اسی  
سوال کا جواب دینے کیلئے صاحب جامع الفتاوى١ حضرت مولانا مفتی مہربان علی صاحب رحمہ  
اللہ کا مختصر تعارف بھی قارئین کی خدمت میں پیش ہے تاکہ فی الجملہ تعارف حاصل ہو جائے۔

### ولادت باکرامت

آپ کی ولادت پاسعادت ۱۳ شوال المکرم ۱۳۵۷ھ مطابق ۱۹۵۶ء بعد نماز  
جمعہ اپنے آبائی وطن مالوف قصبه بڑوت ضلع میرٹھ میں ایک جلالی بزرگ کی دعا و بشارت  
سے عمل میں آئی۔ پیدائش سے قبل والدہ محترمہ نے ایک جلالی و مجذوب صفت بزرگ جناب  
میاں فتح محمد صاحب مکند پوری سے تعلیم حاصل کرایا وجہ یہ پیش آئی کہ آپ کی ولادت  
سے قبل آپ کے تین بھائی ایک بہن جاں بحق ہو چکے تھے چنانچہ حضرت میاں صاحبؒ کے  
تعویذ کی برکت کہ رحمن و رحیم کی خاص رحمت و مہربانی ہوئی آپ پیدا ہوئے اور مہربان علی  
نام تجویز ہوا آپ کی ذات با برکت میں اسم شریف کا اثر بدرجہ کمال موجود و مشاہد رہا۔

### درس نظامی کی تکمیل

درسہ اشرف العلوم کیروہ سے نصاب تعییم کی تکمیل کے بعد شوال ۱۳۹۳ھ میں آپ  
جامعہ مفتاح العلوم جلال آباد میں داخل ہو گئے۔ درس نظامی کے مطابق مشکلۃ شریف کے

سال کی جملہ کتابیں مکمل کیں اسال آپ جامعہ کے ہر امتحان میں امتیازی فوز و فلاح سے ممتاز و بارادر ہے۔ آئندہ سال دورہ حدیث شریف کی جملہ کتب روایتہ درایتہ جامعہ کے کبار اساتذہ سے پڑھنے کا موقع میرا آیا بالخصوص اپنے مرشد اول مسیح الامت حضرت مولانا شاہ محمد مسیح اللہ صاحب نور اللہ مرقدہ سے بخاری شریف وغیرہ کے بعض اس باق پڑھنے کا شرف حاصل ہوا اس طرح شعبان ۱۳۹۶ھ میں درس نظامی سے بحمد اللہ فراغت ہو گئی۔

### قیام خانقاہ مسیحیہ اور تکمیل افتاء

حضرت مسیح الامت سے سلسلہ مکاتبت "کسیروہ" رہتے ہوئے ہی شروع ہو گیا تھا لیکن جامعہ کے دوسالہ قیام میں برابر حضرت والا سے آپ نے اصلاحی تعلق قائم رکھا ختم بخاری کے سال حضرت والا کے دست اقدس پربیعت سے مشرف ہوئے۔ اللہ تعالیٰ نے تربیت باطن کی ایک خاص فکر آپ کو عطا فرمائی تھی اسی لئے آپ کی یہ قلبی تمنا تھی کہ خانقاہ میں مستقل رہ کر اس راہ کے منازل طے کئے جائیں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کا خاص فضل ہوا اور دل کی یہ تربیت اس طرح پوری ہوئی کہ شوال ۱۳۹۶ھ میں خانقاہ مسیحیہ جلال آباد میں مستقل قیام کے ارادہ سے آپ تشریف لے گئے۔ یہاں آنے کے بعد حسب ایماء حضرت والا اور اپنے محسن خصوصی مفکر ملت شیخ طریقت حضرت اقدس الحاج الحافظ القاری مولانا مفتی نصیر احمد صاحب دام ظلہم العالی سابق مفتی جامعہ مفتاح العلوم کے مشورہ سے شعبہ انباء میں داخل ہو گئے۔ مستقل قیام خانقاہ ہی میں رہا مجلس میں برابر حاضری رہتی۔ شعبہ افتاء کے صدر مفکر ملت حضرت اقدس مفتی صاحب دامت برکاتہم مفتیم حال "ادارہ فیض مسیح الامت" بیوتوں سے الاشباہ والانتظار اور رسم المفتی وغیرہ پڑھنے کا شرف حاصل ہوا۔ یہ سال حضرت والا کے سایہ پر شفقت میں اصلاح باطن اور تین شعبہ افتاء کے ساتھ محسن و خوبی پائیہ تکمیل کو پہنچا حضرت سے آپ نے خوب استفادہ فرمایا۔ حضرت مسیح الامت کی اصلاحی و روحانی تربیت کے آثار آپ کے مبارک لیل و نہار میں نہایاں نظر آتے ہیں۔

### افتاء و ارشاد

مدرسہ عربی امداد الاسلام ہرسوی میں تقرر ہو جانے کے بعد اطراف و اکناف سے جو بھی

زبانی یا تحریری سوال آتا آپ ہر دو کا جواب عنایت فرماتے تحریری جواب کی نقل "رجسٹر نقل فتاویٰ" میں محفوظ کر لی جاتی رہی اور الحمد للہ روز بروز یہ سلسلہ ترقی کی جانب گام زن رہا۔

کے اجمادی الاول ۱۳۱۳ھ میں جب آپ کے پیر طریقت مرشد اول حضرت مسیح الامت قدس سرہ کا سایہ سر سے انٹھ گیا تو آپ نے اپنا اصلاحی تعلق شیخ المشائخ فقیہ الاسلام حضرت الحاج شاہ مفتی مظفر حسین صاحب رحمہ اللہ ناظم اعلیٰ مظاہر علوم (وقف) سہارن پور سے قائم فرمالیا۔ حضرت فقیہ الاسلام کی فراست ایمانی و توجہ باطنی نے جانچ لیا کہ آپ دربار مسیح کے تربیت یافتہ ہیں۔ چنانچہ حضرت والا دامت برکاتہم نے آپ کے فیوض کو عام کرنے کیلئے ۱۳۱۳ھ میں محض القابی وارڈیگی کی بنا پر آپ کو عجاز صحبت و بیعت سے کیے بعد گیرے سرفراز فرمایا بفضل اللہ شب و روز عوام و خواص آپ سے مستفید ہوتے رہے رب کریم آپ کا فیض عام و تام فرمائے۔

### جامع الفتاویٰ

اللہ رب العزت نے آپ کو ایک مخصوص صلاحیت نیز فقہ میں ایک خاص ذوق عطا فرمایا تھا اسی کا شمرہ اور نتیجہ ہے کہ آپ نے فتاویٰ علماء دیوبند سے شخص کر کے ایک مستند و معتمد اور مختصر جامع ترین فقہی مسائل کا بیش بہاذ خیرہ "جامع الفتاویٰ" (حسب ایماء مرشد ثانی فقیہ الاسلام حضرت اقدس الحاج مفتی مظفر حسین صاحب عممت فیوضہم) کی ترتیب کا آغاز کیا جس کا مکمل تعارف قارئین "ابتدائیہ" میں ملاحظہ فرمائیں گے۔

### تصنیف و تالیف

منجملہ دیگر صفات حمیدہ و کمالات فاضلہ کے تالیفی اور تصنیفی عمدہ ذوق سے بھی اللہ نے آپ کو خوب نوازا۔ وقت فو قتا کوئی نہ کوئی علمی و اصلاحی کاوش آپ کے رہنمائی قلم سے رونما ہوتی رہی۔ اس سلسلہ کی مستقل ایک کانپی بنام "تالیفی منصوبے" تجویز شدہ تھی جب بھی کوئی مضبوط ذہن میں وارد ہوتا تو آپ طبع لظم و ضبط کے تقاضہ سے مجوزہ کانپی میں تحریر فرمادیتے تھے۔ علیہ رحمة الله رحمة واسعة

## باب تصدیق ائمہ

از مرتب اول مولانا مفتی مہریان علی صاحب رحمہ اللہ

جامع الفتاویٰ پر ابتدائی لکھنے بیٹھا ہوں خدا کرے قارئین کی خدمت میں مافی افسوس  
کا اظہار صحیح ٹھیک اور پورے طور پر کر سکوں۔

بندہ ناچیز نے ایک کاپی "تألیفی منصوبہ" کے نام سے بھی اپنے پاس رکھی ہے جب  
کوئی تالیفی منصوبہ ذہن میں گھومتا ہے اور پورا نقشہ ذہن میں آ جاتا ہے تو وہ منصوبہ اس کاپی  
میں درج کر لیتا ہوں۔ اندر اس کی دو وجہ ہوتی ہیں۔ حافظہ میرا زیادہ قوی نہیں اس لئے  
احتمال رہتا ہے کہ شاید چند ماہ بعد حافظہ سے نکل جائے۔ بد نظمی پیدا نہ ہو جو کام چل رہا ہے وہ  
ٹھہرنا جائے اور اس کے دو فائدے سامنے ہوتے ہیں۔

(الف) اگر وہ تالیفی خدمت میں انجام نہ دے سکا خواہ اسیاب و وسائل کی قلت کے  
باعث یا عمر کے وفا نہ کرنے کے سبب تو کسی اور اللہ کے بندے کو توفیق ممکن ہے اسے نقشہ مل  
جائے گا تو قدرے سہولت ہو جائے گی اور اس طرح دلالت کے ذریعہ یہ سیاہ کار بھی اس  
کا رخیر میں حصہ دار ہو جائے گا۔

(ب) چند ماہ یا چند سال جب اس "منصوبہ پر" گزر جاتے ہیں تو مختلف مشورے  
سامنے آتے ہیں جو کام کرنے میں مفید ہوتے ہیں۔

غرض ۱۳ جمادی الثانی ۱۴۰۹ھ میں "جامع الفتاویٰ" کی ضرورت و اہمیت اور طریق  
کار ذہن میں آیا اور تین روز تک برابر نقشہ تیار ہوتا رہا آخر میں نے منصوبہ کی کاپی میں

اڑتیسوں نمبر پر پورا نقشہ درج کرو یا جس کی چند سطریں پیش خدمت ہیں۔ تین دن سے مسلسل میرے دل پر تقاضا ہے کہ پہلے ہندوستانی اور پاکستانی مطبوعہ اردو فتاویٰ جمع کروں اور پھر جامع الفتاویٰ اس ترتیب سے مرتب کروں اسی حالت میں کئی سال گزر گئے کہ ۱۴۳۲ھ بمقابلہ ۱۹۹۲ء میں میرے آقا و مرشد شیخ الامت حضرت مولانا شاہ محمد سعیف اللہ خان صاحبؒ کا سانحہ ارتھاں سامنے آگیا جس سے مجھے ایک اندر ہمرا محسوس ہونے لگا اور کئی کام میرے متاثر ہوئے ایسا لگتا تھا جیسے میں کسی اندر ہمرا میدان میں اکیلا تھا اور ہکابکا کھڑا رہ گیا۔ پھر مولیٰ ذوالجلال کی رحمت متوجہ ہوئی اور میری دیگری فقیہ الاسلام حضرت مولانا مفتی شاہ مظفر حسین صاحب عمت فیوضہم نے شروع فرمادی، اپنے احوال کا ایک عریضہ میں نے ۱۴۳۸ھ میں لکھا جس کی چند سطریں یہ بھی ہیں۔

احقر کا اپنا منصوبہ یہ تھا کہ کچھ دن بعد مدرسہ کا نظام ترک کر کے مستقل اردو کے فتاویٰ پر کام کروں اور وہ یہ کہ اردو کے تمام فتاویٰ سامنے رکھوں مگر رات خفیہ میں تعارض کی صورت میں راجح مرجوح کا ذکر کروں عبارتوں کی طوالت ختم کر کے اختصار پیدا کروں، اس ترتیب پر ”جامع الفتاویٰ“ کے نام سے ایک کام ہو جائے اس کیلئے علیحدگی اور تہائی کی ضرورت ہے لیکن اب اس منصوبہ میں جان نہیں رہی۔

اس پر میرے مرشد حضرت فقیہ الاسلام زید کرمہم نے تحریر فرمایا۔

بندہ کے نزدیک سردست ترک کا ارادہ نہ کیا جائے البتہ فتاویٰ پر کام ضرور شروع فرمادیں گو تھوڑا تھوڑا ہو اللہ تعالیٰ سہولت پیدا فرمائے۔

اس جواب سے میری مردہ ہمت میں روح پڑ گئی اور ارادہ کر لیا کہ جس طرح بن پڑے گا تھوڑا تھوڑا کام شروع کروں گا کل امر مرحون باوقایۃِ الہی اور وقت گز رہنا تھا۔ اسی سال ۱۴۳۲ھ میں حریم شریفین زاد اللہ شرفہما کی زیارت کی سعادت حاصل کرنے کا موقع مل گیا جب میرا سفر ج کیلئے ہونے والا تھا تو حضرت فقیہ الاسلام کی خدمت میں حاضر ہوا اور ایک کاپی پر بسم اللہ اور نام ”جامع الفتاویٰ“ لکھ دینے کی حضرت والا سے درخواست کی

حضرت نے بڑے سرور سے تحریر فرمایا یہ کاپی میں اپنے ہمراہ مکمل معظمه لے گیا۔ اس گناہ گار نے ٹوٹی پھوٹی جہاں اور دعا میں کیس وہیں "جامع الفتاویٰ" کی مقبولیت اور سہولت کیلئے بھی دعا مانگی۔ مقدس مقامات میں شاید کوئی ایسا مقام بچا ہو جہاں میں "جامع الفتاویٰ" کو بھول گیا ہوں حتیٰ کہ کعبہ شریف کی چوکھت پر بھی "جامع الفتاویٰ" کی کاپی کو رکھا حرم شریف میں میرے دل کو حضرت کی دعا سے پورا اطمینان ہو گیا تھا کہ ان شاء اللہ یہ کام ضرور ہو گا۔

سفر سے واپسی ہوئی سوچتا ہوں کوئی معاون نہیں کوئی مدحگار نہیں، کتابیں نہیں اور کام کا تقاضا دل میں ہو گیا ہے کام ہوتا تو کیسے ہواب راستہ کھلانا شروع ہوا وہ اس طرح کہ محترم مولوی محمد ناصر صاحب تاؤلوی نے جو اس را کی مرکزی مسجد میں امامت و خطابت کی خدمت انجام دے رہے تھے لکھا۔

آپکے مدرسہ میں تعلیمی خدمت انجام دینا چاہتا ہوں، کتابوں کی تدریس کا شوق، محنت اور دل جمعی سے کام کرنے کا ذوق ہے۔ گر قبول افتخار ہے عز و شرف۔

میں نے اس کا جواب لکھا کہ مدرسہ میں تو جگہ نہیں احتقر کا ایک منصوبہ ہے اگر آپ اسے قبول فرمائیں تو آکر زبانی گفتگو کر لیں، مولانا اس پر آمادہ ہو گئے اور اس طرح کام کا آغاز ہو گیا مطبوعہ اردو فتاویٰ کی چھان بین اور جستجو میں چھوٹے بڑے اداروں اور لا بصریوں سے مکاتبت کی اور اسفار کی بھی اسی ضمن میں ضرورت محسوس ہوئی اور ۱۶ جمادی الثاني ۱۴۱۵ھ مطابق ۲۱ نومبر ۱۹۹۳ء میں اردو فتاویٰ لا بصری ہرسولی کا سنگ بنیاد بھی رکھ دیا۔ اس کی تفصیل کیلئے "تعارف اردو فتاویٰ لا بصری" دیکھا جاسکتا ہے۔

ابتداء میں تجویز یہ تھی کہ جملہ "اردو فتاویٰ" سے تنخیص و تسہیل کر کے اس مجموعہ میں شامل کیا جائے خواہ وہ کسی بھی جماعت سے منسوب ہوں چنانچہ کتاب العقادہ میں جہاں فتاویٰ دارالعلوم دیوبند کو رہنمایا گیا ہے۔ وہیں علماء اہل حدیث کے فتاویٰ نذریہ اور فتاویٰ قادریہ سے بھی استفادہ کیا گیا ہے۔ مگر پھر اندازہ ہوا کہ اس طرح فتاویٰ کی دستیابی اور تسویید کے وقت بڑی وقت اور دشواری پیش آئے گی نیز کہیں اختلاف مسلک کی بنیاد پر اس مجموعہ

کی بساط ہی زیر وزیر نہ ہو جائے۔ جیسا کہ ہمارے محسن مولا نا نور الحسن راشد کاندھلوی مدیر رسالہ ”احوال و آثار“ نے اپنے مکتوب میں اس جانب توجہ دلائی ہے لکھتے ہیں۔

اگر تمام علماء کے فتاویٰ کا انتخاب زیر غور ہے تو یہ کام غیر معمولی تجویل اور بہت محنت طلب بھی ہو گا اور اس محنت و جانکاری کے باوجود کب امید ہے کہ اس طرح کے مشترک فتاویٰ کا انتخاب ہمارے حلقوں میں مقبولیت اور پذیرائی حاصل کر سکے گا کیونکہ دوسرے لوگوں کی چیزوں سے استفادہ نہ کرنے ان کو نہ پڑھنے اور بعض کتابوں کی غیر معمولی اہمیت کے باوجود ان سے استفادہ ورجوع نہ کرنے کا جو مزاج بن چکا ہے تو اس میں کیا توقع کی جاسکتی ہے کہ دوسرے مکاتب فکر کے علماء کی تحقیقات اور علمی فقہی بحثیں ہمارے یہاں قابل مطالعہ اور لاائق توجہ کجھی جائیں گی اس لئے بہتر تو یہ ہے کہ اس کو فتاویٰ عزیزی، مجموعہ فتاویٰ حضرت مولا نا فرangi محل اور سلسلہ دیوبند سے وابستہم متاز و معتمد اہل فتویٰ کے فتاویٰ تک محدود رکھا جائے۔

اس مجموعہ میں علماء دیوبند کے فتاویٰ ہی کو سامنے رکھا گیا اور اب گویا یہ فتاویٰ علماء دیوبند کی حیثیت سے آپ کے سامنے ہے اور اس میں جن فتاویٰ سے تلمیص و تسهیل کی گئی ہے۔ وہ فتاویٰ نیزار باب فتاویٰ کا مختصر تعارف درج ذیل ہے۔

### فتاویٰ عزیزی

خانوادہ علم و فضل ولی اللہی نبیت کے چشم و چراغ سراج الہند حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب سے کون ناواقف ہے، ہندوستان میں فقہ و حدیث سنت نبویہ اور اسلام کی نشأۃ ثانیہ اسی خانوادہ بے ہمتا کے دست اشرف سے ہوتی بر صغیر میں علم دین کی اشاعت اور اس کے احیاء و بقاء کا مبدأ اور علم حدیث و سنت کی شمع روشن کرنے والا جس کی پر نور شعاعیں عرب و عجم میں پہنچیں اور بساط عالم و عالمیان کو منور کر گئیں یہی گھرانہ ہے آپ کے علمی فتاویٰ اور فقہی تحقیقات کا مجموعہ ”فتاویٰ عزیزی“ کے نام سے بزرگان اردو فارسی دو جلدوں میں شائع ہوا ہے۔ جوزبان و بیان کے اسلوب کی ندادامت کے باوجود فقہ و فتاویٰ کی دنیا میں اپنا جواب نہیں رکھتا۔

## مجموٰعہ فتاویٰ

فقیہ عصر علامہ دہر حضرت مولانا عبدالمحیٰ صاحب لکھنؤی متوفی ۱۳۰۳ھ دنیا یے علم و فضل میں ایک عظیم مقام اور فقہ و فتاویٰ میں خاص ممارست رکھتے تھے اور مجموعہ فتاویٰ اس کی دلیل ہے فتاویٰ عبدالمحیٰ یا مجموعہ کے نام سے تین جلدیں کوایک ہی جلد میں تہذیب و ترتیب کے ساتھ شائع کیا گیا ہے۔

## فتاویٰ دشیدیہ

عالم ربانی حضرت مولانا رشید احمد صاحب گنگوہی متوفی جمادی الثانی ۱۳۲۳ھ جن کو تمام علوم اسلامیہ میں منصب امامت حاصل ہے اور فقہ و فتاویٰ تو گویا آپ کی سر شست و خیر میں داخل ہے۔ فتاویٰ رشیدیہ آپ ہی کے فیض قلم کا نتیجہ ہے۔ حضرت نے بدعاۃ و محدثات کے خلاف فتاویٰ کے ذریعہ جہاد کیا اور اسلام کے "حصن حصین" کو بدعاۃ کے سل رواں سے محفوظ و مصون فرمادیا آپ کے فتاویٰ کی ایک جلد تو شائع ہو چکی ہے اور ابھی "باقیات فتاویٰ رشیدیہ" کے نام سے مزید فتاویٰ کی تحقیق مولانا نور الحسن کاندھلوی فرمار ہے ہیں۔

## فتاویٰ باقیات صالحات

جنوبی ہند کی دینی درس گاہ مدرسہ باقیات صالحات دیلوڑ کے بانی و موسس حضرت مولانا شاہ عبدالوہاب صاحب دیلوڑی متوفی ۲۲ ربیع الثانی ۱۳۳۷ھ کے فتاویٰ کا یہ مجموعہ اب تک ایک جلد میں منظر عام پر آیا ہے شاہ صاحب کو رویماستی کے سرخیل حضرت مولانا رحمت اللہ صاحب کیرانوی اور حضرت مولانا سید محمد حسین پشاوری مہاجر کی سے کب فیض کا شرف حاصل ہے جنوبی ہند میں دین و شریعت کی ترویج و اشتاعت اسلامی فکر کی بیداری اور دینی فکر و جذبہ کے فروع کیلئے آپ مینارہ نور سمجھے جاتے ہیں۔

## فتاویٰ مظاہر علوم

حضرت مولانا خلیل احمد صاحب سہارن پوری متوفی ۱۰ ربیع الثانی ۱۳۲۶ھ اپنے عصر کے چیزوں اور برگزیدہ فضلاء اور فقہاء میں سے ہیں آپ نے فقہ و فتاویٰ کی خدمات میں جس

علم و آگاہی اور احساس ذمہ داری کا ثبوت دیا فتاویٰ مظاہر علوم اس کا بین ثبوت ہے جو ایک جلد میں شائع ہے جس سے آپ کے فقیہی ذوق و مطالعہ کا اندازہ ہوتا ہے۔

### فتاویٰ دارالعلوم

عارف باللہ مفتی اعظم حضرت مولانا مفتی عزیز الرحمن صاحب متوفی ۷ اجمادی الثاني ۱۳۲۶ھ دارالافتاء دارالعلوم دیوبند کے خشت اول ہیں آپ نے ۳۶ سال تک مندافتاء پر متمکن رہ کر فقہ و فتاویٰ کے عطر بیز پھولوں سے کائنات علم کے مشام جاں کو معطر فرمایا۔ فتاویٰ دارالعلوم آپ ہی کی خدمات دینی کا عطر و خلاصہ ہے جو اس وقت ۱۲ جلدوں میں ہے اور فقہ و فتاویٰ کی دنیا میں انوار علم و تحقیق کی ضیا پاشی کر رہا ہے۔

### امداد الفتکوی

اکمل العارفین افضل الحفظین جامع المجد دین حضرت حکیم الامت تھانوی رحمہ اللہ متوفی ۱۳۶۳ھ کے وست مبارک سے لکھے ہوئے فتاویٰ کا مجموعہ ہے جو تقریباً ۶۵ سال کی طویل مدت کا کارنامہ ہے امداد الفتکوی اس صدی کا ایک مخصوص مجددانہ کارنامہ ہے جس سے اس زمانہ کے عوام ہی نہیں بلکہ علماء دارباب فتویٰ بھی بے نیاز نہیں ہو سکتے۔

### کفایت المفتی

مفتی اعظم مولانا کفایت اللہ صاحب متوفی ۱۳۷۲ ربیع الثانی ۱۴۰۰ جن کو مبداء فیاض نے افتاء کا خصوصی ذوق اور ملکہ عطا فرمایا تھا پچھن بر س آپ نے تعلیم و تدریس کے ساتھ افتاء کی خدمت انجام دی۔ آپ کے فتاویٰ کفایت المفتی کے نام سے شائع ہیں اور تشنگان علم کو سیراب کر رہے ہیں۔

### امداد الاحکام

یہ ان فتاویٰ کا نادر روزگار مجموعہ ہے جو حکیم الامت حضرت تھانویؒ کی خصوصی رہنمائی میں اکثر تو آپ کے جلیل القدر بھائی اور شاگرد رشید مولانا ظفر احمد عثمانی متوفی ذی قعدہ ۱۳۹۳ھ نے تحریر فرمائے اور کچھ مولانا مفتی عبدالکریم صاحب کمکلوی متوفی ۹ ربیع

۱۳۶۸ھ کے تحریر فرمودہ اور بعض فتاویٰ ان میں خود حضرت حکیم الامت نے تحریر فرمائے ہیں دو جلدیں شائع ہو چکی ہیں۔

### امداد المحتیین کامل

حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمہ اللہ مفتی اعظم پاکستان متوفی ۱۱ شوال المکرم ۱۳۹۶ھ جو نوایجاوات پر تحقیق و تدقیق اور ان کی فقیہی و شرعی حیثیت قائم کرنے میں منفرد شان رکھتے تھے۔ آپ کے فتاویٰ کی بیشتر تعداد تو غیر شائع شدہ ہے لیکن امداد المحتیین کامل کے نام سے ایک جلد شائع ہو کر علماء و فضلاء اور ارباب فتاویٰ کیلئے مرجع و مأخذ بی ہوئی ہے۔

### خیر الفتاویٰ

حضرت مولانا خیر محمد صاحب جالندھری ناظم خیر المدارس ملتان کا یہ مجموعہ فتاویٰ اب تک کی معلومات کے مطابق ایک جلد میں شائع ہوا ہے آپ کو حضرت حکیم الامت مولانا تھانویٰ سے بیعت و خلافت کا شرف حاصل تھا۔ رد بدعات در وافض پر آپ کے فتاویٰ تحقیق ہیں۔ (یہ فتاویٰ تاہنوز پائیج جلد وں تک شائع ہو چکا ہے)

### فتاویٰ احیاء العلوم

مضاقات مبارک پورا عظیم گذھ میں دین و سنت کی گرانقدر خدمات اور منداد فتاویٰ دارشاو کو زینت بخشنے والے مولانا مفتی محمد یسین صاحب رحمۃ اللہ علیہ (متوفی ۲۲ محرم ۱۳۰۲ھ) جو اسلاف کی تحقیقات پر وسیع نظر رکھتے تھے آپ کے فتاویٰ کی ابھی تک ایک جلد منظر عام پر آئی ہے جس میں زبان ہل اور حوالہ جات تفصیل سے ذکر کئے گئے ہیں۔

### احسن الفتاویٰ

فقیہہ دہر تھی عصر حضرت مولانا مفتی رشید احمد صاحب لدھیانوی رحمہ اللہ کے فتاویٰ کا یہ مجموعہ اب تک یہ جلد وں میں شائع ہو چکا ہے فرق باطلہ پر رد تہذیب و تہدن کے انقلابات کا کتاب و سنت کی روشنی میں موزوں حل اور تغیرات زمانہ سے بصیرت و آگاہی آپ کی منفرد شان ہے اور لاریب ان موضوعات پر لکھے گئے مسائل و رسائل آپ کے بلند پایہ علمی اور

تحقیقی فکر و مذاق کے مظہر ہیں۔ (اب یہ سیٹ ۹ جلدوں میں آچکا ہے)

### فتاویٰ محمدیہ

فقیر النفس مفتی اعظم حضرت مولانا مفتی محمود حسن صاحب دامت برکاتہم کے فتاویٰ کا مجموعہ ۱۸ جلدوں میں اب تک کے جملہ فتاویٰ میں سب سے زیادہ ضخیم ہے ابھی کام جاری ہے فقہ فتاویٰ کا طویل اور دیرینہ تجربہ آپ کے فتاویٰ سے ظاہر و باہر ہے۔ یوں تو مبتداً فیاض نے آپ کو ہر علم اور ہر موضوع سے حظ وا فرا اور کمال مناسبت عطا فرمائی ہے آپ کی مجلس کے واردین و حاضرین اس بات کو فراموش نہیں کر سکتے کہ آپ کی ذات بے ہمتا کی مثال ایک بحر ذ خارکی ہی ہے۔ پر سکون اور با وقار مگر جب کسی موضوع یا سوال پر لب تقدس آفرین وافرماتے ہیں تو اس وقت کی گفتگو اور مونج علم کی روائی قابل دیدنی و شنیدنی ہوتی ہے۔ تفسیر حدیث، فقہ، نیز جملہ علوم مر وجہ مسائل کے مباحث و دلائل کے احاطہ ایسے لنشیں اور سہل ترانداز میں فرماتے ہیں کہ علماء کے ساتھ عام آدمی بھی دل چھپی اور حلاوت محسوس کرتا ہے کیونکہ فن مناظرہ میں بھی آپ کو یہ طویل اور مکمل دست رس حاصل ہے اس لئے دقيق تر اور تفصیل طلب مسائل کا لطیفون کی شکل میں اس طرح حل پیش فرماتے ہیں کہ مخاطب انگشت بندہاں رہ جاتا ہے۔ یقیناً یہ وہ صفات محمودہ اور خصائص حمیدہ ہیں کہ جن کے سبب آپ کو علماء فحول بلکہ اپنے عہد کے جملہ اہل علم پر تفوق اور فضیلت حاصل ہے اور لاریب آپ کی شخصیت علم عمل کی مجمع البحرين، تقویٰ و تقدس میں ممتاز اور فقہی بصیرت و آگہی میں ملک اور بیرون ملک کے دور دراز خطوط تک معروف و مشہور اور مسلم ہے۔

### فتاویٰ رحیمیہ

حضرت مولانا مفتی سید عبدالرحیم صاحب گجراتی دامت برکاتہم (ولادت شوال ۱۳۲۱ھ مطابق دسمبر ۱۹۰۳ء) کے قلم فیض سے نکلے ہوئے فتاویٰ اب تک ۸ جلدوں میں مقبول ہو چکے ہیں۔ ملاقات پر جو حضرت مفتی صاحب مدظلہ کا سوز و گداز اور امت کی اصلاحی فکر محسوس ہوئی اس کا عکس ان کے فتاویٰ میں صاف نظر آتا ہے فتاویٰ کا تحقیقی رنگ نمایاں ہے۔ اسلاف کی

عبارات بحوالہ درج فرماتے ہیں جس کی وجہ سے بعض مسائل مدل رسائل کی شکل اختیار کر گئے ہیں عوام و خواص سب مستفید ہو رہے ہیں کئی دوسری زبانوں میں ترجمہ کا سلسلہ جاری ہونا حضرت مفتی صاحب مظلہ نے بتایا ہے اللہ تعالیٰ قبولیت میں اور اضافہ فرمائے۔

### نظام الفتاوى

حضرت مولانا مفتی نظام الدین صاحب مظلہ صدر مفتی دارالعلوم دیوبند ولادت ذیقعدہ ۱۳۲۸ھ کے فتاویٰ کا مجموع منتخبات نظام الفتاوى کے نام سے فقا اکیڈمی دہلی سے شائع ہوا ہے۔ نوایجادات جدید اکشافات اور علم و آگاہی کے موجودہ دور میں جو نتیجے مسائل پیش آرہے ہیں حضرت مفتی صاحب نے ان پر فقہی تدقیق و تحقیق کی ہے اور جزم کے ساتھ کہا جا سکتا ہے کہ نوایجادات کے فقہی بیان میں یہ مجموعہ مأخذ کی حیثیت رکھتا ہے۔

### فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ

یہ ان فتاویٰ کا مجموعہ ہے جو استاد محترم محسن ماہربی من حافظ قاری مولانا مفتی نصیر احمد صاحب دامت برکاتہم اور لیس پوری (میرٹھی) بزمانہ قیام مدرسہ مفتاح العلوم جلال آپا دصلع مظفرنگر یوپی ہند۔ حضرت مسیح الامت مولانا شاہ محمد سعیج اللہ صاحب شیروانی قدس سرہ کی زیری نگرانی تقریباً ۳۲ سال تک تحریر فرماتے رہے۔ ملک اور بیرونی ممالک میں ان فتاویٰ پر جدا اعتماد رہا ہے اہل علم ان کو معتمد اور محقق سمجھتے رہے ہیں۔ آپ تقریباً چھ سال تک جامعہ مفتاح العلوم کے صدر مفتی رہے اور فتویٰ نویسی کے علاوہ کتب حدیث و فقہ اور دیگر علوم عالیہ و آلیہ کا درس دیتے رہے۔ شوال ۱۴۱۳ھ میں آپ کی جامعہ سے علیحدگی ہو گئی تھی اس کے بعد سے آپ تا حال مدرسہ نوریہ قصبه بڑوت میں منصب اہتمام پر فائز ہیں اور ایک جدید ادارہ فیض مسیح الامت کی بناء و تعمیر اور ترقی میں معروف ہیں اللہ تعالیٰ آپ کے فیوض کو عام فرمائے۔

اسی طرح جواہر الفقہ اور تربیت السالک سے بھی بعض مسائل جامع الفتاوى میں شامل ہیں۔ الغرض علماء دیوبند کے جو فتاویٰ بھی ہماری دسترس میں آسکے ان سے مسائل اخذ کئے اور اس مجموعہ میں شامل کردیتے ہیں ممکن ہے مستقبل میں کوئی ایسا صاحب علم بھی مصہ

شہود پر آئے جو جملہ اردو فتاویٰ کو سمجھا کر کے اب علم کیلئے مزید سہولت و آسانی کی راہ ہموار کرے اگرچہ ایسا ہونا بھی آئندہ مشکل نظر آتا ہے کہ جملہ فتاویٰ کا ایسے طور سے احاطہ کر دیا جائے جو ایک سوال و جواب بھی خارج نہ رہ سکے جیسا کہ میرے ایک کرم فرما حضرت مولانا مفتی رشید احمد صاحب میوانی مدظلہ اپنے ایک تیمتی مکتب میں مطلع کرتے ہوئے تحریر فرماتے ہیں۔ اردو فتاویٰ کا ذخیرہ کئی حصوں پر منقسم ہے۔

ایک بڑا حصہ وہ ہے جو ابھی تک دارالافتاؤں کے رجسٹروں میں محفوظ ہے۔ طبع نہیں ہوا ہے دارالعلوم دیوبند مظاہر علوم سہارنپور۔ مقام الحکوم جلال آباد مراد آباد امر وہہ ڈائل راندیر کے مدارس جامعہ اشرفیہ لاہور اور دارالعلوم کراچی وغیرہ سب جگہ اس قسم کا ذخیرہ موجود ہے مولانا مفتی محمد تقیٰ صاحب نے دارالعلوم کراچی میں حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمہ اللہ کے فتاویٰ کی تعداد چالیس ہزار نو سو انٹھاون لکھی ہے اس پر قیاس کر لیجئے۔ دوسرا حصہ وہ ہے جو رسائل میں شائع ہوتا رہا مگر کتابی شکل میں پورا شائع نہیں ہوا، امفتی، النور، الامداد، القاسم وغیرہ میں یہ سلسلہ جاری رہا ہے اور اکثر مدارس کے ماہانہ رسالوں میں یہ سلسلہ جاری ہے۔

تیسرا حصہ وہ ہے جو کتابی شکل میں طبع ہو چکا اس قسم کے فتاویٰ کے تعارف کے ساتھ مولانا عبدالحق صاحب بابائے اردو نے قاموس الکتب اردو میں اردو فتاویٰ کے عنوان کے تحت ایک زمانہ ہوا اس وقت تک کے ترانوے فتاویٰ کا تذکرہ کیا ہے۔

## جامع الفتاوى کی خصوصیات

- ۱۔ جیسا کہ عرض کیا گیا یہ مجموعہ علماء دیوبند کے فتاویٰ کو شخص اور آسان کر کے مرتبہ کیا گیا ہے۔
- ۲۔ ایسے ہی دلائل نیز مسائل کے تکرار سے بھی بقدر وسعت احتراز کیا گیا ہے تاکہ یہ مجموعہ معتبر و مستند ہونے کے ساتھ زیادہ سے زیادہ مسائل کو بھی اپنے اندر سو سکے تاہم کہیں کہیں مسائل کا تکرار بھی ہو گیا ہے تو ایسا کسی اہم فائدہ کے تحت کیا گیا ہے جیسا کہ اہل ذوق مطالعہ کرتے ہوئے خود محسوس کریں گے۔
- ۳۔ سوال و جواب میں بھی اختصار سے کام لیا گیا ہے لیکن اسی قدر جہاں تک مسئلہ نیز مسائل کا مقصد سوال فوت نہ ہو، تاہم بعض معمولی طویل مسائل بھی قارئین ملاحظہ فرمائیں گے۔
- ۴۔ عنوان کو بھی آسان اور قریب الفہم بنانے کی سعی کی ہے۔
- ۵۔ اگر کسی سوال و جواب میں مزید اختصار کی ضرورت محسوس نہیں ہوئی تو اختصار نہیں کیا گیا۔
- ۶۔ اصل فتویٰ میں اگر کوئی سوال و جواب عربی یا فارسی میں ہے تو اس کا مختصر ترجمہ کر کے مجموعہ میں شامل کر لیا ہے۔
- ۷۔ جن فتاویٰ میں ذیلی عنوانات نہیں ہیں مثلاً کفایت المفتی، یا بعض فتاویٰ میں ایک ہی عنوان کے تحت کئی سوال و جواب ہوتے ہیں تو ان کو بقدر ضرورت عنوانات پر تقسیم کر دیا ہے کہ قاری کو تلاش مسائل میں دشواری نہ ہو۔
- ۸۔ مسائل کے اخذ میں اپنی بضاعت علم کی حد تک امعان نظر کے ساتھ احتیاط سے کام لیا گیا اخلاف مسائل میں فقهاء عظام کے تعبیری اخلاف اور خود ارباب فتاویٰ کے

ذوق تحقیق کی بنابر بعض مسائل میں بظاہر تضاد اور معارضہ بھی نظر آئے گا لیکن مائدہ علم کے خوشہ چین حضرات جانتے ہیں کہ قدیم و جدید مسائل طبائع کے اختلاف عرف کے انقلاب، عموم بلوئی، نوایجادات استنباط کے طرق نیز قیاس و احسان اور اپنے فکر و فہم کی رسائی کی وجہ سے بعض مسائل میں یہ اختلاف ناگزیر ہے اس کی وجہ سے نہ کسی اہل فتویٰ پر حرف گیری ہو سکتی ہے نہ کسی کتاب پر عزل و ملامت کو روارکھا جاسکتا ہے بلکہ قاری کا فرض ہے کہ وہ فطرت کی عطا "جو ہر عقل" کو مرشد و رہنمایا کر بحر فقہ میں غواصی کرے اور حقیقت کے لامی کی طلب و جستجو کر کے خود بھی محظوظ ہو اور افراد امت کو بھی اپنی تحقیق اینیق سے مسرور کرے ایسے موقع پر ہم نے بھی اپنے علم و واقفیت کی انتہائی اعتدال و توازن پیدا کرنے اور مسئلہ کی راجح صورت پیش کرنے کی سعی کی ہے جیسا کہ قارئین دوران مطالعہ بار بار ملاحظہ فرمائیں گے اس کے باوجود اگر کوئی خیر خواہ و شفقت کی لغزش و فروگذاشت پر انتباہ فرمائیں گے تو ہم یقیناً ان کیلئے دعا گواہ شکر گزار ہوں گے۔ نکتہ چینوں سے کوئی غرض نہیں کیونکہ دشمنوں کی حرف گیری پر نہ ہو واصف ملول نقد دل بازار رسوائی میں پرکھا جائے ہے

### جامع الفتاوى یا فتاویٰ علماء دیوبند

ابتداءً چونکہ کام کی ترتیب میں جملہ اردو کتب فتاویٰ کی شمولیت کا خیال تھا تو اس کا نام بھی "جامع الفتاوى" کی تجویز ہوا تھا لیکن بساط ذہن نے اس کو قبول نہ کیا اور یہ کام فتاویٰ عزیزی دہلی، مجموعہ فتاویٰ حضرت مولانا فرنگی محل لکھنؤ دیوبند اور دیوبند سے وابستہ ممتاز اہل علم کے فتاویٰ تک محدود ہو گیا تو اب اس کو فتاویٰ علماء دیوبند بھی کہہ سکتے ہیں۔

### ترتیب کا طریق

اس مجموعہ کی ترتیب بھی دیگر فتاویٰ سے بہت ممتاز ہے ترتیب میں اس بات کا خیال رکھا گیا کہ جلد اول میں ایسے مسائل آجائیں جن کو عام کتب فتاویٰ میں موخر کر دیا گیا حالانکہ ان کی ضرورت غیر معمولی واقع ہے۔ مثلاً ہظر و اباحت حلال و حرام جس میں روزمرہ کی

زندگی کے مسائل نشت و برخاست سلام و کلام، مصافحہ و معانقہ، لباس و پوشش اور بہت سے استثناء آپ کو ملیں گے۔ اسی طرح کتاب العقاد جو اسلامی زندگی کیلئے خشت اول کی حیثیت رکھتی ہے۔

## بعض جملوں کے اضافہ کا طریق

دوران ترتیب جہاں کوئی تفہیک یا واضحی جملے کی ضرورت محسوس ہوئی تو اس کو تو سین کے ذریعہ ممتاز کر کے لکھ دیا گیا اور جملہ ختم ہونے پر (مُع) بنادیا گیا تاکہ اضافہ کی نسبت صاحب فتویٰ کی جانب نہ ہواں لئے اس طرح کے اضافے میں کوئی خامی یا علمی لغزش نظر سے گزرے تو اس کو سارہ مرتب کے قصور اور قلت علم پر محمول کرنا چاہئے۔

## حوالہ کا طریق

ہم نے ہر مسئلہ کا حوالہ صفحہ نمبر جلد نمبر حاشیہ میں لکھ دیا ہے تاکہ ضرورت پیش آنے پر اصل کتاب سے مراجعت کی جاسکے۔ (اس جدید ایڈیشن میں حوالہ اسی جگہ لگایا گیا ہے)

## تشکر و امتنان

اس حقیقت کا اظہار بھی ضروری سمجھتا ہوں کہ میرے پاس کتابوں کا ذخیرہ نہیں ہے۔ چند کتب ناقابل شمار ہوتی ہیں۔ اس لئے ایسے وقت ضرورت واقع ہوتی ہے مختلف لا یبریوں کی طرف رجوع کی اور وہاں کی کتابوں سے مستفید ہونے کی۔ اس سلسلہ میں ہم خدام کی جن اہل علم حضرات نے اپنی ذاتی کتب مستعار عنایت فرمائی کر مدد کی۔ ہم سب ہی کے شکر گزار ہیں بالخصوص محترم مولانا نور الحسن راشد صاحب کاندھل، محترم مولانا مفتی رشید احمد صاحب میواتی، اور محترم مولانا مفتی محمد یوسف صاحب دارالعلوم دیوبند قابل ذکر ہیں۔

بھائی شکلیل احمد صاحب۔ محترم مولانا محمد ناصر صاحب کے مشاہرہ کی ذمہ داری فتاویٰ پر کام پورا ہونے تک خواہ اس میں چھ سال لگیں یا کچھ کم و بیش جناب الحاج شکلیل احمد صاحب (بمبی) نے قبول فرمائی۔ اللہ تعالیٰ انہیں بھر پور جزا عطا فرمائیں اور دارین کی صلاح و فلاح سے نوازیں کہ آنحضرت نے میر۔، ایک بوجھ کو ہلکا کر دیا اور وہ اس صدقہ

جاریہ میں چپ چاپ شریک ہو گئے۔ فجز اہم اللہ خیر الجزاء۔

مشورہ۔ بعض مقندر اہل علم نے یہ مشورہ دیا کہ ہر مسئلہ کا عربی حوالہ بھی حاشیہ میں لکھ دیا جائے مگر میرے لئے یہ خدمت دو وجہ سے مشکل ہے۔ (۱) قلت علم، (۲) قلت وقت۔ اگر اللہ نے چاہا تو کچھ زمانہ گزرنے پر یہ علمی تحقیقی خدمت انجام دینے کیلئے کوئی شہسوار میدان میں قدم رکھے گا۔

### بعض شکوک و شبہات کے جوابات

بعض اہل علم کو شاید کتاب کے نام "جامع الفتاوى" پر اشکال ہو کہ یہ مجموعہ تمام فتاویٰ کا جامع نہیں تو جامع الفتاوىٰ نام تجویز کرنا بھی صحیح نہیں لیکن جو لوگ قرآن پاک کی تفسیر بغور پڑھتے پڑھاتے ہیں وہ جانتے ہیں کہ متعدد جگہ آیات الکتاب اور اس کے مثل آیات کے بعد علامہ جلال الدین والاضافۃ بمعنی من بڑھا کر دفع دخل مقدر فرماتے ہیں۔ اس لئے یہ اشکال قابل التفات نہیں نام بالکل صحیح درست اور مقبول ہے یہاں احاطہ مقصود نہیں نہ یہ ممکن نظر آتا۔

بعض لوگوں کو محض تلخیص و تسہیل پر ہی کلام ہو سکتا ہے لیکن انصاف کی نظر سے دیکھنے تو معلوم ہو گا کہ تلخیص و تسہیل کی خدمت ہر زمانہ میں ہوتی رہی ہے خود صاحب کتاب کی حیات میں بھی اور بعد وفات بھی عربی کتب میں بھی اور اردو کتب میں بھی اس کی تصدیق کیلئے تاریخ کے اوراق پلٹ کر دیکھے جاسکتے ہیں تاریخ کی شہادت کے باوجود تلخیص پر اشکال ہونا سراسر جہالت ہے یا عناد۔

بعض لوگ تو سین کے ذریعہ اضافہ برائے ربط حتیٰ کہ ایک حرف کو بھی ناروا خیال کرتے ہیں یہ اس وقت ہے جب کہ اس اضافہ سے متکلم کی مراد فوت ہو جائے اور اگر اس سے مقصود متکلم کے کلام کی تشریح و تائید ہو تو پھر یہ اضافہ بجائے خود لائق قدر ہے۔

## اکابر کی توجیہات اور دعا میں

ترتیب فتاویٰ پر کام شروع کرنے سے پہلے بھی اور بعد کو بھی اکابر سے صلاح و مشورے لئے جاتے رہے خود اکابر مسلسل توجیہات اور ہدایات سے نوازتے رہے۔

۲۲ جمادی الاول ۱۴۱۵ھ ندوۃ العلماء لکھنؤ کی لاپریسی میں میرا جانا ہوا مفکر اسلام حضرت مولانا سید ابوالحسن علی میان ندوی مذکور ہم سے تکیہ پر اور حضرت مولانا محمد رابع صاحب مذکور ہم سے ندوہ میں ملاقات کی جامع الفتاویٰ کی بابت بھی تذکرہ ہوا اس پر دونوں حضرات نے بڑی مرتب کا اظہار فرمایا۔

حضرت مولانا افتخار الحسن صاحب مذکور ہم کا نڈھلوی کا اسی دوران کی بارہ سوی تشریف لانا ہوا اور مولانا محمد ناصر صاحب سے مسودہ طلب فرمائے کہ ساعت فرمایا جب یہاں عجلت کے باعث ساعت سے تسلی نہ ہوئی تو مولانا محمد ناصر صاحب سے کا نڈھلہ آنے اور مسودہ ہمراہ لانے کیلئے فرمائے چنانچہ مسودہ لیکر مولانا محمد ناصر صاحب کا نڈھلہ حاضر ہوئے وہاں اطمینان سے مسودہ پر نظر ڈالی اور خوشی کا اظہار فرمایا۔ ۲۹ صفر المظفر وکیم ربيع الاول ۱۴۱۶ھ میں وائم باڑی اجتماع ہوا اس میں شرکت کی دعوت تھی میں نے اپنی جگہ مولانا انیس احمد صاحب سلمہ کو بخیج دیا تھا۔ وہاں بھی حضرت مولانا ابرار الحسن صاحب مذکور کی خدمت میں مسودہ پیش کیا۔ حضرت مولانا نے بہت اطمینان سے مسودہ ملاحظہ فرمایا اور بعد ہر دوئی تشریف لانے کے تقریباً تحریر فرمائی۔

محترم مفتی عبداللہ صاحب کی دعوت پر میرا سفران کے مدرسہ مظہر سعادت ہاؤس کا ہوا وہاں سے لوٹتے ہوئے حضرت مولانا مفتی عبدالرحیم صاحب مذکور (صاحب فتاویٰ رسمیہ) سے ملاقات کی اور جامع الفتاویٰ کی ترتیب پر مذاکرہ ہوا حضرت مفتی صاحب مذکور نے صاحب فراش ہونے کے باوجود سرو و انبساط کا اظہار فرمایا اور دعاوں سے نوازا۔

میرے مرشد ثانی فقیہ الاسلام حضرت مولانا مفتی مظفر حسین صاحب عمت فیوضہم کی توجیہات تو ہر قدم پر شامل رہیں اور برابر ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم اور ان فقہائے امت اور دیگر علمائے کرام کی ہدایات و عنایات کے طفیل ہم اس خدمت میں لگے ہوئے ہیں اللہ تعالیٰ شرف قبول بخشیں اور نافع فرمائیں۔

امید ہے کہ یہ خدمت امت کیلئے نفع بخش اور ہم سب خدام کیلئے نجات کا وسیلہ ثابت ہوگی۔ والسلام۔ الحقر مہربان علی بذوقی رحمہ اللہ مدرسہ عربیہ امداد الاسلام ہرسوی

## اکابر کی تقریظات

۳۰۲۹ کیم ربیع الاول ۱۴۳۶ھ سے روز معلوماتی اجتماع انجمن خدام القرآن کے تحت واثم باڑی تسلی ناؤں میں منعقد ہوا۔ یہاں سے میں نے مولانا انیس احمد صاحب کو بھیجا تھی اور حضرت مولانا شاہ ابرار الحنفی صاحب مدظلہ وہاں سرپرست اور جلیل القدر مرتبی کی حیثیت سے رونق افراد ز تھے۔ حضرت مولانا کی خدمت میں جامع الفتاویٰ کا سودہ جو عریض لکھ کر مولانا انیس احمد صاحب کے ساتھ رکھ دیا وہ پیش کیا۔ حضرت تھی اللہ دامت برکاتہم نے بغور ملاحظہ فرمایا اور چند سطریں ارقام فرمادینے کی درخواست پر فرمایا کہ ہر دوئی جا کر لکھوں گا۔

درسہ عربیہ امداد الاسلام ہرسوی میں شعبہ حفظ کے دو استاد حافظ محمد اسلام صاحب اور حافظ سید احمد صاحب ۵ ربیع الثانی ۱۴۳۶ھ شہماںی امتحان کی تعطیل ایک ہفتہ ہر دوئی براۓ صحیح گزارنے گئے تھے۔ حضرت تھی اللہ مدظلہ نے اپنے مکتوب مبارک میں اس کی طرف اشارہ فرمایا ہے۔ تقریبی مکتوب کا عکس جیل پیش خدمت ہے۔

باسم تعالیٰ حکم و محترم  
السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ زید مجده السالمی

با وجود ناسازی طبع کے اساتذہ کرام کے ہمراہ تحریر لکھنے کی ہمت کی گئی مگر ضعف کی وجہ سے نہ لکھ سکا۔ سو چنان  
تھا کہ افاقت پر لکھوں گا اس سلسلہ میں ایک خط ارسال کر چکا ہوں۔

بفضلہ تعالیٰ آج سے کچھ افاقت ہے تحریر لکھنے کی ہمت ہو گئی۔ نیز آج ایک سفر ضروری بھی درپیش ہے۔ فی  
الحال دلیل کا ہے۔ پھر پروں لا ہو رکا ہے۔ دلیل جا کر فیصلہ کیا جائے گا کہ آگے کا سفر کیا جائے یا نہیں۔

والسلام۔ دعاۓ حکیم سفر و محنت و محیل مقاصد کی گزارش ہے۔ ناکارہ ابرار الحنفی۔ (۲۱ ج ۱۴۳۶ھ)

### تقریظ کا عکس جیل



کھنہ رکنہ پنیاں مہریاں میچھاں ریڈیاں

آپکے ریدیاں اس کا دوہری ملکا اور جو وہ ریدیاں جو اسکی کیم میں  
جی بیٹ جوشی ہوں۔ آپکے اسی افسوس و سمجھی کو اتنا تو ادا نہیں  
اک اسر دی کر رہے کہ موجوہہ حقاں کے جعلی کرتے ہے۔ ادا نہیں  
و سخنواری نہیں دا کوہ کی کی سلطنت جو۔ آپ۔ دیکھو وہ عاشق

صوفیہ۔ ۲۱ ج ۱۴۳۶ھ محرر میں۔ عصاں ج۔ ۲۱ ج ۱۴۳۶ھ

تمہاری بیوی کی کیا۔ اس کا دوہری ملکا اور جو وہ ریدیاں جو اسکی کیم میں

تھیں۔ ملکا اور جو وہ ریدیاں جو اسکی کیم میں

تھیں۔ ملکا اور جو وہ ریدیاں جو اسکی کیم میں

## لقریط

فقیہ الامت مفتی اعظم حضرت مفتی محمود حسن صاحب دامت برکاتہم تھۃ مسجد دیوبند۔  
حضرت فقیہ الامت مدظلہ العالی کی خدمت اقدس میں اپنے اس مقصد کیلئے میں خود حاضر  
نہ ہو سکا بلکہ ۲۳ جماوی الثاني ۱۴۱۶ھ میں اپنے کرم فرما اور حضرت فقیہ الامت کے خلیفہ خاص  
فتاویٰ محمودیہ کے مرتب حضرت مفتی محمد فاروق صاحب مدظلہ کی خدمت میں یعنی فرنہ لکھا۔  
”محترم و مکرم جناب مولانا مفتی محمد فاروق صاحب زیدت عنایا تکم  
السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ۔

بفضلہ تعالیٰ خیریت ہے۔ مکتوب مبارک موصول ہو گیا تھا اس وقت حامل عریضہ کو  
آپ کی خدمت میں مستقل ایک غرض کے تحت بحیث رہا ہوں امید ہے کہ آپ تعاون فرما کر  
منون اور مسرور فرمائیں گے۔ جامع الفتاویٰ کی پہلی جلد کا مسودہ مکمل تیار رکھا ہے۔ مسطر  
تیار ہو کر آنے کا انتظار ہے۔ کتابت شروع ہو جائے گی۔ جامع الفتاویٰ کی پہلی جلد کی  
فہرست اور حرف آغاز کی فوٹو کا پیش خدمت ہے۔ آپ اطمینان سے ملاحظہ فرمائیں اور  
حضرت اقدس مفتی محمود حسن صاحب مدظلہم سے چند سطر میں تصدیق، تو شیقی املا کرادیں۔  
امید ہے کہ آپ مذکرنے میں دریغ نہیں فرمائیں گے۔ دعاوں کا ضرورت مند ہوں اور  
طلب گارجی۔ والسلام

احقر مہربان علی بڑوی

اگر آنچنان ہی چند سطر میں تحریر فرمادیں اور حضرت والا مظلہم کی تصدیق کرادیں وہ  
بھی کافی ہو گا اور جو آپ تحریر فرمائیں گے حضرت ہی کی طرف سے ہو گا۔ فقط مہربان علی۔  
با سمہ سچانہ و تعالیٰ مکرم محترم مولانا مفتی مہربان علی زید مجدد

ہم متعدد فتاویٰ علمائے دیوبند کو سامنے رکھ کر جامع الفتاویٰ مرتب فرمائے ہیں جس میں اصل  
فتاویٰ کی تلخیص مع تسهیل پیش نظر ہے جس سے عوام و خواص کو سہولت ہو گی دل سے دعا کرتا ہوں حق  
تعالیٰ شانہ اس کو بے حد مفید و نافع فرمائے اور اس کے جامع و مرتب کو اجر عظیم عطا فرمائے اور مزید دینی  
خدمات کی توفیقات سے نوازے اور مخلوق کو ان کے فیوض و برکات سے مستفید فرمائے۔ فقط والسلام۔

العبد محمود حسن غفرلہ مجھۃ مسجد دیوبند بقلم محمد فاروق غفرلہ ۱۴۱۶/۵/۲۳

## عکس جمیل دعائے اجر عظیم

بسم اللہ الرحمن الرحيم  
 تَمَّ مُؤْمِنٌ بِرَبِّهِ نَحْنُ أَمْرُوْنَا بِمَا نَهِيْ  
 سَعْدٌ وَفَتَاوِي عَلَى عَهْدِ دِينِهِ كَمَا لَمْ يَرَهُ  
 حَالٌ يَعْلَمُ لِلْفَتَادِيَ مِنْ فَرَسٍ مُرَدِّ رَجَعٍ هُنَّ  
 جَمِيعُ اصْلَحَاتِيْنَ الْمُكْثِيْنَ بِعَصْمَهُ  
 بِمُشَكِّرِ نَظَرٍ هُنَّ حَسْبٌ لِمَوْلَانِيْنَ وَخَوْلَانِ  
 كَمْ سَبِيلَتْ هُنَّ لَهُ دَلِيلٌ سَهِيْ دَلِيلَ اَرْبَابِيْنَ  
 حَمَلَتْ هُنَّ لَهُ رَزَقَوْنَ سَمِيْعَتْ فَعِيدَ وَلَانِعَ  
 مَزِيْدَ اَرْدَارِ اَسْكَنَ جَامِعَ دِرِيبَ کَوْ  
 اَجْعَلَهُ عَطَافُوْنَ اَوْ اَوْرَزِيْدَ  
 دِنِيْ خَذَاتَ کَلْ تُونِيْغَاتَ سَهْ نَوَازَ  
 اَرْدَمَلَوَنَیْ کَوْ اَنَّهُ فَنِيْهُنَ بَرْگَاتَ سَهْ  
 سَتْعِيدَ زَمَانَ اَمِنَ

نَرَطَ دَاسِمَ

اَللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِ وَسَلِّمْ  
 حَفِظْ نَسِيرَ دَارِ الْعِلْمِ دَرِيكَ  
 بَلْحَمْ صَدِيقَ دَوْلَعَفَ ۖ ۖ ۖ

## لقریط

فقیہ الاسلام سیدی و مرشدی حضرت مولانا شاہ مفتی مظفر حسین صاحب رحمہ اللہ  
نا ظم اعلیٰ مظاہر علوم (وقف) سہارن پور (یوپی)

حامداً و مصلیاً و مسلماً جس طرح بقاء اجسام و قلوب کیلئے غذا کی ضرورت مسلم ہے  
بعینہ اسی طرح انسان کی عملی زندگی کیلئے قرآن حکیم احادیث رسول اور فقہ و فتاویٰ کی ضرورت بھی  
ایک ناقابل انکار حقیقت ہے۔ بغیر ان پر عمل پیرا ہوئے انسان فلاح یا بنبیس ہو سکتا۔

حضرات فقهاء اور ائمہ مجتهدین کا اس امت پر احسان عظیم ہے کہ انہوں نے اولاً  
اصول فقہ مدون فرمائے اور پھر ان کی روشنی میں ہر دوڑ اور ہر زمانے کے حالات و مقتضیات  
کے لحاظ سے زندگی کے شعبہ ہائے مختلف کیلئے قرآن و حدیث سے احکام و مسائل اخراج  
فرمائے اور ساتھ ہی ایسے وقیع فتاویٰ بھی مرتب فرمائے جو امت کیلئے روشن ترین مشعل راہ  
ہیں جن کے ذریعہ راہ عمل عیاں ہو جاتی ہے۔ فجز اہم اللہ احسن الجزاء۔

ایک عرصہ تک فقد و فتاویٰ کا یہ زریں سلسلہ عربی زبان تک محدود رہا پھر رفتہ رفتہ دیگر زبانوں  
میں منتقل ہوا حتیٰ کہ اردو زبان میں بھی فقد و فتاویٰ کا یہ سلسلہ اب تک جاری و ساری ہے۔

پیش نظر کتاب جامع الفتاویٰ بھی اردو زبان ہی میں بہت سے اہم فتاویٰ کا خلاصہ اور عطر  
ہے اور جن حضرات کے فتاویٰ سے یہ مستفاد ہے وہ سب ہی اپنے زمانہ کی عظیم الشان قوی البرہان  
اور فقیہی دنیا کی عبقری شخصیات ہیں اس لئے یہاپنے استناد و اعتماد کیلئے خود ہی اپنی ضمانت ہے۔  
اس کے مرتب عزیزی الاعز مولوی مہربان علی بڑوی اعزہ اللہ ہیں جو اسم با مشی  
مہربان اور بہت سے چھوٹے بڑے رسائل و کتب کے مولف ہیں۔

دعا ہے کہ حق تعالیٰ شانہ ان کی سمعی کو قبول فرمائے اور اس کے ذریعہ مخلوق کو فتح بخشے آمين

## تقریط

حضرت مولانا عتیق احمد صاحب قاسمی مدظلہ استاذ حدیث و فقہ دار العلوم ندوۃ العلماء لکھنؤ  
بسم اللہ الرحمن الرحیم

محترم و مکرم جناب مولانا مہریان علی صاحب زیدت مکار مکم  
السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ  
امید ہے کہ مزاج بعافیت ہوگا۔

حضرت مولانا ابو الحسن علی ندوی دامت برکاتہم کے نام آپ کا ارسال کردہ ملفوف (جس میں جامع الفتاوی جلد اول کی فہرست اور حرف آغاز کی فونو کا لی تھی) موصول ہوا۔ حضرت مولانا دامت برکاتہم نے مجھے مامور فرمایا کہ جامع الفتاوی کے بارے میں اپنی رائے اور تاثر قلمبند کر کے آپ کے پتہ پر روانہ کر دوں۔ اس لئے ذیل کی سطریں تحریر کی جا رہی ہیں۔

جامع الفتاوی کا منصوبہ پڑھ کر آپ کی ہمت مردانہ پر مشک آیا آپ نے سمندر کو پایا بکریا کا حوصلہ پایا ہے اللہ تعالیٰ اس عظیم کام کو آپ کے ہاتھوں حسن و خوبی کے ساتھ مکمل فرمائے۔

جامع الفتاوی کے نام سے بر صیر ہندو پاک کے مشہور و مستند اصحاب فقہ و فتاوی کے مطبوعہ فتاوی کے جمع و تجزیص و تسہیل کا کام ایک بڑا مفید اور عظیم کام ہے۔ ان شاء اللہ تعالیٰ جامع الفتاوی کی اشاعت سے علماء اور عوام دونوں کو فتح پہنچے گا اسلاف و اکابر کے فتاوی سے استفادہ بہت آسان ہو جائے گا۔ اللہ تعالیٰ آپ کی اس مبارک کاوش و کوشش کو مکمل فرمائے۔ امت مسلمہ کیلئے زیادہ سے زیادہ تافع بنائے۔

فتاوی کی تجزیص و تسہیل میں اس بات کا خیال ضروری ہے کہ فتوی کا کوئی اہم حصہ نظر انداز نہ ہونے پائے۔ فتوی کے مرکزی عناصر اور دلائل کا احاطہ ضرور کر لیا جائے۔ جامع اور مرتب کی حیثیت ترجمان کی محسوس ہو، نجح کی نہیں۔ مجھے امید ہے کہ ان شاء اللہ تعالیٰ آپ کے پیش کردہ خاکہ و منصوبہ کے مطابق پوری وقت نظری اور توازن و اعتدال کے ساتھ اس عظیم کام کی تحریر ہوگی۔

محتاج و عتیق احمد قاسمی

استاذ حدیث و فقہ دار العلوم ندوۃ العلماء لکھنؤ۔

باسمہ بیحانہ

Siddiq Ahmed Bandri  
Jameia Arabic Natura Banda  
U.P. HINDO

صدیق احمد باندروی  
جامعہ عربیہ ہورا باندہ  
لولپا نہد

باسمہ بیحانہ

کرم بندہ زیر کرم الحسنه کرم در وحی رام

اک پا خط مدد۔ جامع الفتاوی کی ترتیب پر

اکا ببرکی لقرنیظ اور آصوبہ کو درستی گئی کے لئے  
محوجیے نا اہل کو کم کرنے کی جرأت کرنا گستاخ

دعا کر رہا ہوں ارش پاک اک کی محنت قبول فرمائے

اور جامع الفتاوی کو سبکے سے نافع بنائے

۔

لتر صدقہ احمد باندہ

دانش ماہر عزیز ہورا

باندہ

## تاریخ فتاویٰ

مورخ شہیر حضرت مولانا قاضی اطہر صاحب مبارک پوری مدظلہم العالی حضرت مولانا مدظلہ کی خدمت میں راقم نے یہ عریضہ بھیجا۔

محترم و مکرم جناب مولانا قاضی اطہر صاحب مدظلہم العالی بفضلہ تعالیٰ خیریت ہے کہنی روز سے لفافہ پر آپ کا پتہ چیپ کرا کر سامنے رکھا ہے صبح لکھوں شام میں لکھوں کئی دن گزر گئے۔ آج دل میں سخت تقاضا ہوا تو لکھنے بیٹھ گیا آپ کو سرو رہو گا کہ معارف مسیح الامت اور ہدایات قرآن ہفتہ عشرہ میں چھپ کر آنے کی امید ہے۔ دیوبند مکتبہ طیبہ والے چھاپ رہے ہیں جامع الفتاویٰ یا دوسرے لفظوں میں فتاویٰ علماء دیوبند کی پہلی جلد کا مسودہ الحمد للہ پورا ہو گیا ہے۔ پہلی جلد میں کتاب العقائد کتاب الشفیر والحدیث کتاب العلم والعلماء والمدارس کتاب السلوك کتاب الخطر والا باحت کو جمع کیا ہے۔ ترتیب مکمل ہو گئی دہلی میں ربانی بک ڈپووالوں نے چھاپنے کا وعدہ کر لیا ہے۔ اب دیکھنے طباعت میں کتنے مہینے گزر جاتے ہیں آپ سے گزارش ہے کہ فتاویٰ کی اہمیت اور تاریخی حیثیت پر کچھ آپ روشنی ڈال دیں۔ مثلاً ۱۔ فتاویٰ اور قرآن۔ ۲۔ فتاویٰ اور حدیث۔ ۳۔ صحابہ کرام میں مفتیان کرام۔ ۴۔ تابعین میں مفتیان کرام۔ ۵۔ ہندوستان میں مفتیان کرام۔ ۶۔ فتاویٰ کی تدوین کا آغاز کب اور کس نے کیا۔ ۷۔ اردو میں سب سے اول فتویٰ کس نے لکھا۔ ۸۔ اردو میں سب سے پہلے کون سا مجموعہ شائع ہوا۔ ۹۔ شاہی دور میں فتاویٰ کی عظمت۔ ۱۰۔ آج کل فتاویٰ کی حیثیت

امید ہے کہ آپ بخیر ہوں گے آپ کیلئے یہ کوئی اہم اور مشکل کام نہیں جتنا تفصیل سے لکھ دیں گے اچھا رہے گا مقدمہ کی حیثیت سے آجائے گا۔ مدرسہ میں سب عافیت ہے محترم مولانا مرتضیٰ صاحب کو بھی اب کافی افاقت ہے۔ وعاءوں کی درخواست ہے۔

والسلام احضر

مہربان علی بڑوی (۷ اربعشانی ۱۴۱۶ھ)

# حضرت مبارکپوری رحمہ اللہ کا جوابی مکتوب

مبارکپور ۲۹ جمادی الاول ۱۴۲۶ھ ۱۹۹۵ء بسمہ تعالیٰ

گرامی قدر مولا نامہ بان علی صاحب زید مجده

السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ آپ کا گرامی نامہ بہت پہلے مل گیا تھا۔ میں تقریباً آٹھ ماہ سے ایک بیماری میں بستا ہوں۔ ناک سے خون آتا ہے۔ اندر گوشت بڑھ گیا ہے۔ علاج برابر جاری ہے اور اب نوبت آپریشن کی ہے۔ ۱۴۲۹ ۱۹۹۵ء کتوبر کو آپریشن ہو گا خدا کرے اس کے بعد آرام ہو جائے اس درمیان میں لکھنا پڑھنا تقریباً بند رہا ہے۔ اسی حال میں آپ کی خواہش کے پیش نظر ایک مضمون مذوین فتاویٰ عہد بے عہد لکھا ہے۔ جس کو روائہ کر رہا ہوں۔ چونکہ اس کا ثقیل میرے پاس نہیں ہے۔ اس لئے حفاظت سے رکھیں گے۔ اگر آپ کے مطلب کا نہیں ہو گا تو کسی رسالہ میں شائع کر دیا جائے گا چھ ماہ ہوئے دیوبند نہیں آسکا ہوں اور نہ کہیں کا سفر کر سکا ہوں درمیان میں ایک دن کیلئے ندوۃ العلماء کی مجلس منظمه میں شرکت کیلئے لکھنؤ گیا تھا۔ افادات مسح الامت وغیرہ کی اشاعت سے خوشی ہوئی۔ مبارک ہو حضرات اساتذہ کو سلام عرض ہے۔

قاضی اطہر مبارک پوری

اٹھارہ دن بعد پھر حضرت مدظلہ نے یہ پوسٹ کارڈ ارسال فرمایا پرسوں دونوں لفافے ملے، آپ نے مضمون کی فوٹو کا پیروانہ کر کے کرم فرمایا "فیضان مظفر" قابل استفادہ ہے۔ ۱۴۲۹ ۱۹۹۵ء کتوبر کو میری ناک کے باعث سوراخ کا آپریشن بے ہوش کر کے ہوا اب آرام ہے۔ کمزوری بہت زیادہ ہے چکر بھی آتا ہے شاید مہینوں تک سفر کے قبل نہ ہو سکوں دعا کریں۔ مقالہ کے صفحہ ۲۶ سطر ۱۰ آخر میں فتنہ کی ایک صفت لکھیں۔ صفحہ ۶ سطر ۱۹ کے آخر میں اس زمانہ (میں) کا اضافہ کریں اور سطر ۲۶ میں غزنوی اور غوری (دور) میں لکھیں ممکن ہے اس طرح کہیں بعض الفاظ رہ گئے ہوں ایک مرتبہ غور سے پڑھ لیں۔ اللہ تعالیٰ آپ کے علمی و دینی کاموں میں برکت فرمائے۔

قاضی اطہر مبارک پوری

## جدید جامع الفتاوى کی خصوصیات

- زیرنظر جامع الفتاوى پہلی مرتبہ جدید اضافہ جات کے ساتھ آپ کے سامنے ہے۔ ادارہ کے زیر انتظام ”اشرفیہ مجلس علم و تحقیق“ نے ہندوستان میں مطبوعہ قدیم الفتاوى پر از سر نوخت کر کے اسے گیارہ جلدؤں میں مرتب کیا ہے۔
- ۱۔ اضافہ شدہ جدید ایڈیشن میں حتی الامکان کوشش کی گئی ہے کہ کوئی موضوع تشفیہ رہے بلکہ زندگی کے ہر امور سے متعلق دینی مسائل درج ہو جائیں۔
  - ۲۔ سوال و جواب میں ایسے علمی الفاظ جو عوام الناس کی سمجھتے سے بالاتر ہوں ان میں تسہیل کا خیال رکھتے ہوئے آسان کیا گیا ہے۔
  - ۳۔ جامع الفتاوى ”مرتب مولانا مہربان علی رحمہ اللہ“ جو کہ چار جلدؤں پر مشتمل تھا اس میں بغیر حذف کے جدید مسائل اور نامکمل ابواب کی تحریکیں کی گئی ہے۔
  - ۴۔ حوالہ جات کی طویل عربی عبارات میں اختصار نہیں کیا گیا تاکہ اہل علم کو اصل مصادر سے رجوع کرنا نہ پڑے اور عوام الناس بھی پوری تسلی و تشفی سے ان مسائل کو جان سکیں اور حوالہ دیکھ سکیں۔
  - ۵۔ جگہ جگہ ذیلی عنوانات اور ہیراگرافی کی گئی ہے تاکہ جدت پسند طبائع کیلئے مطالعہ گراں نہ رہے۔
  - ۶۔ ہر جلد میں موجودہ مسائل کی شروع جلد میں بھی فہرست موجود ہے اور گیارہویں جلدؤں کی مکمل علیحدہ فہرست پر مشتمل ہے۔ یہ علیحدہ جلد کسی بھی مسئلہ کو دیکھنے میں کافی مفید و معاون ثابت ہوگی۔
  - ۷۔ تمام جدید مطبوعہ فتاوى جات سے استفادہ کرتے ہوئے ہر مسئلہ زیر بحث لایا گیا ہے جس کی وجہ سے دور حاضر کے حالات میں رہنمائی کرنے والا یہ پہلا انسائیکلو پیڈیا ہے۔
  - ۸۔ جامع الفتاوى کی جدید ترتیب جامعہ خیر المدارس، جامعہ قاسم العلوم مٹان کے مفتیان کرام کی مشاورت و سرپرستی میں ہوئی ہے۔ اس لئے اس میں درج تمام فتاوى جات مستند ہیں۔ اس لئے عوام و خواص شرح مدارس کے مطالعہ سے اپنے علم و عمل کو آرائش کر سکتے ہیں۔
  - ۹۔ دوران ترتیب جدید مسائل مثلاً معیشت کے جدید مسائل، مرجعہ بینکاری کا شرعی

جائزہ اسلامی بینکاری کے اصول و مبادیات، سود سے متعلق غلط فہمیوں کا ازالہ اور اس جیسے ابھرتے ہوئے موضوعات پر سیر حاصل مباحثت دی گئی ہیں۔ ہر مسلمان کی انفرادی گھریلو زندگی سے لیکر معاملات، عبادات و معيشت سے متعلق تمام پہلوؤں کا احاطہ کرنے کی کوشش کی گئی ہے تاکہ کوئی موضوع تشنہ نہ رہے۔ اسی طرح خواتین کیلئے طہارت سے لیکر زیب و زینت تک کے بارے میں تمام جدید مسائل دیئے گئے ہیں تاکہ خواتین جوانپی طبعی حیا کی وجہ سے کسی عالم سے براہ راست مسائل معلوم نہیں کر سکتیں ان کی جملہ ضروریات بثمول خاندانی امور، تربیت، اولاد پرداہ اس میں آجائیں۔ اس لئے یہ مجموعہ خواتین کیلئے بھی عظیم خوشخبری ہے۔

گزارش۔ ان فتاویٰ کی ترتیب کے دوران علمی قوتوں کی جگہ عوامی سہولت کو پیش نظر رکھا گیا ہے۔ اس لئے بعض جگہ اکابر کی ایسی مفید مباحثت بھی شامل کتاب کی گئی ہیں جن کا فتویٰ کی رو سے سوال کے جواب سے تعلق نہ ہو لیکن موقع کی مناسبت اور عوامی ضرورت کے تحت انہیں جزو کتاب بنایا گیا ہے تاکہ یہ مجموعہ صرف سوال جواب کی معلومات تک نہ رہے بلکہ عملی زندگی میں ایک موثر دستورِ عمل بھی بن سکے۔ اللہ پاک ہماری اس کاوش کو شرف مقبولیت سے نوازیں اور دین کا علم سیکھ کر ہم سب کو اتباع شریعت کی توفیق سے نوازیں۔

## عوام الناس کیلئے ضروری ہدایات

اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے دینی مسائل کا جدید ترین انسائیکلو پیڈیا جامع الفتاویٰ آپ کے سامنے ہے۔ ہر مسلمان کی دینی ضرورت کے پیش نظر دینی مسائل کا جاننا اور سیکھنا کس قدر ضروری ہے یہ ہر صاحب بصیرت جانتا ہے۔ آج کی مصروف زندگی میں ایسا مجموعہ جو دینی مسائل کا جامع ہو بڑی نعمت ہے۔

دینی مسائل کے سلسلہ میں حضرات مفتیان کرام کی یہ کیفیت ہوتی ہے کہ جس سلسلہ کے جواب میں تردید ہو اپنے بڑوں سے پوچھ کر سمجھ لیتے ہیں۔ یہ حالت جب علماء و مفتیان کرام کی ہے تو عوام الناس دین سیکھنے کے سلسلہ میں اہل علم سے کس طرح مستغفی ہو سکتی ہے۔

جامع الفتاویٰ علماء و مفتیان کرام کے علاوہ عوام الناس خواتین و حضرات کیلئے بھی قبل فہم ہو۔ اس کی ترتیب میں خاص اہتمام کیا گیا ہے۔ اہل علم جہاں کہیں کوئی علمی اعتبار سے نقص پائیں گے۔ ان شاء اللہ اپنے اکابر سے سمجھ لیں گے۔ لیکن عوام الناس کو کس طرح مطالعہ کرنا چاہئے کہ وہ

شک و شبہ سے بالاتر ہوان دینی مسائل کو سمجھیں اور اپنی دنیا و آخرت سنوار سکیں۔ اس سلسلہ میں سب سے اہم بات یہ ہے کہ خود کو دین و علم دین کا مطلب سمجھتے ہوئے مطالعہ کیا جائے اور نیت یہ ہو کہ مجھے دین کا صحیح مسئلہ معلوم ہو اور میں نے اسی کے مطابق عمل کرتا ہے۔ اس مبارک نیت کی برکت سے ان شاء اللہ اول تو کسی مسئلہ کے سمجھنے میں دشواری نہیں ہوگی اور اگر کسی جگہ کوئی بات سمجھ میں نہ آئے تو وہاں نشان لگائیں اور اپنے قریبی علماء و مفتیان کرام سے سمجھ لیں اور بہتر ہے کہ کسی صاحب علم کا رابطہ نمبر ہر وقت آپ کے پاس ہو۔ جو مسئلہ بھی پڑھیں عمل کی نیت سے پڑھیں اس طرح آپ بہت جلد دیندار بھی بن جائیں گے اور یہ مسائل ہر وقت آپ کے ذہن میں خود بخود مستحضر ہیں گے جو مسئلہ بھی پڑھیں اسے اس کے سوال تک ہی محدود رکھیں کہ سوال میں جو کچھ پوچھا گیا ہے جواب اسی کے متعلق ہے۔ اس جواب کو سوال سے ملتے جلتے دیگر سوالوں پر چسپاں نہ کریں کیونکہ ان مسائل کی باری کیاں وہی حضرات ہی سمجھ سکتے ہیں جنہوں نے اپنی زندگیاں ان مسائل کے سمجھنے سکھانے کیلئے وقت کی ہوئی ہیں۔ عوام الناس ان اصول و ضوابط کو سمجھنے سے قاصر ہیں اور انہیں سمجھنے کی ضرورت ہی نہیں کیونکہ اہل علم کی جماعت عوام الناس کی دینی رہنمائی کیلئے ہر وقت ہر جگہ موجود ہے۔ عوام الناس کا ملتے جلتے مسائل میں ایک کا جواب دوسرے پر چسپاں کرنا ایسے ہی ہے جیسے کسی درخت پر چڑھے شخص کو رسے سے باندھ کر زور سے کھینچا گیا تو وہ بے چارہ مر گیا رسہ کھینچنے والے سے باز پرس کی گئی تو اس نے کہا میں نے تو اس طریقے سے کئی لوگوں کو کنویں سے نکالا ہے اور وہ باسلامت باہر آگئے۔ آپ نے دیکھا اس نے وہ طریقہ جو کسی شخص کو کنویں سے نکالنے کا ہے اس نے درخت پر چڑھے شخص پر آزمایا تو نتیجہ ہلاکت کی صورت میں ظاہر ہوا۔

اس لئے تمام عوام الناس خواتین و حضرات کی خدمت میں ہماری پہلی اور آخری بات یہی ہے کہ خود اپنے مطالعہ کو کچھ نہ سمجھیں بلکہ اہل علم حضرات کی صحبت (خواہ بالمشافہ ہو یا فون خط و کتابت کے ذریعے سے ہو) بہت ضروری ہے۔ جس طرح دین کا علم کتابوں سے آتا ہے۔ اسی طرح دین کا فہم اللہ والے علماء و مفتیان کرام سے باضابطہ رکھنے سے ہی آتا ہے۔ اسی کو علم نبوت اور نور نبوت بھی کہا جا سکتا ہے۔

اللہ پاک اس علمی خزانہ کو ہماری دنیا و آخرت سنوارنے کا ذریعہ بنائے اور ہمیں ہر قدم پر اپنے اکابر کے راہ اعتدال پر چلنے کی توفیق نصیب فرمائے اور ہر قسم کے شکوک و شبہات اور شرور فتن سے ہماری حفاظت فرمائے۔ آمين۔

## فہرست عنوانات

|    |                                                                                     |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱  | <b>كتاب العقائد</b> .....اسلام و ایمان کی حدود.....ایمانیات                         |
| ۲  | مسلمانوں کے بنیادی عقائد.....ایمان کی حقیقت                                         |
| ۳  | نجات کیلئے ایمان شرط ہے.....مسلمان کی تعریف                                         |
| ۴  | ابتدائی وحی کے تین سال بعد عمومی دعوت و تبلیغ کا حکم ہوا۔                           |
| ۵  | اسلام اور کفر کا معیار کیا ہے؟.....ضابطہ تکفیر                                      |
| ۶  | فرقہ چکڑ الویہ کی تحقیق و عقائد                                                     |
| ۷  | فرقہ نیچریہ کا عقیدہ                                                                |
| ۸  | فرقہ مرزا یہ کے عقائد                                                               |
| ۹  | فصل فی کلمات الکفر و افعال الکفر وما یکون کھرًا                                     |
| ۱۰ | موسیقی سننے والے کو کافر کہتا                                                       |
| ۱۱ | کسی کافر ملک کا وریز احاصل کرنے کیلئے ویزا فارم میں اپنے آپ کو قادیانی لکھنے کا حکم |
| ۱۲ | قادیانیوں کی عبادات گاہ کو مسجد کہنے کی ممانعت                                      |
| ۱۳ | عقائد روافض و شیعہ.....سر آغا خان کے مبلغین کے عقائد                                |
| ۱۴ | فرقہ مہدوی کے عقائد                                                                 |
| ۱۵ | ایمان کی بنیاد.....اگر کسی کو چھ گلے یاد ہوں تو اس کا کیا حکم ہے؟                   |
| ۱۶ | کلمہ طیبہ کے ساتھ (صلی اللہ علیہ وسلم) پڑھنا                                        |
| ۱۷ | کلمہ طیبہ میں اضافہ کرنے والے کا حکم                                                |
| ۱۸ | قرآن پر ایمان کا مطلب .....ایمان کی تعریف اور کفر کی تقسیم                          |
| ۱۹ | فاسق اور زندلیق کی تعریف .....شرک کی تعریف اور اس کی فسیلیں                         |
| ۲۰ | مسلمان بننے کیلئے کیا کیا چیزیں ضروری ہیں؟.....کفریہ عقائد و اعمال                  |
| ۲۱ | ایمان و اسلام میں فرق.....کون کون سی باتوں سے کفر و شرک ہے اس کا حکم ہوتا ہے        |
| ۲۲ | اگر کلمہ کفر کا علم نہ ہو تو؟.....انکار مذہب                                        |

|    |                                                                                                         |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۳ | نکروی اللہی تحریک کا حکم                                                                                |
| ۲۶ | ”گروپ آف لبرل مسلم تحریک“ کے قیام پر حضرت والا دامت برکاتہم کی رائے                                     |
| ۲۷ | اسلامی سو شلزم                                                                                          |
| ۲۸ | ”اسلامی سو شلزم“ سے کیا مراد ہے؟ اور اس کی شرعی حیثیت                                                   |
| ۲۹ | کیوں نہیں                                                                                               |
| ۲۹ | فصل فی الفرق والاحزاب الاسلامیة والباطلة والأشخاص المتعلقين بها                                         |
| ۲۹ | مختلف اسلامی وغیر اسلامی فرقوں اور ان سے متعلق شخصیات کے بیان میں ”الہدی انشٹن“ کے افکار و عقائد کا حکم |
| ۳۰ | ۱۔ اجماع امت سے ہٹ کرنی را اختیار کرنا                                                                  |
| ۳۰ | ۲۔ غیر مسلم اسلام پیزار طاقتلوں کے خیالات کی آنم نوائی                                                  |
| ۳۱ | ۳۔ تین حق و باطل                                                                                        |
| ۳۱ | ۴۔ فقہی اختلافات کے ذریعے دین میں مشکوک و شبہات پیدا کرنا..... ۵۔ آسان دین                              |
| ۳۲ | ۶۔ متفرقات ..... مطلوبہ سوالات                                                                          |
| ۳۳ | فرعون کے ایمان اور کفر کی تحقیق                                                                         |
| ۳۵ | اللہ تعالیٰ کی ذات سے متعلق عقیدے                                                                       |
| ۳۵ | غیر خدا کو رب کہنا کفر ہے یا نہیں؟ ..... اللہ تعالیٰ ہر جگہ موجود ہے                                    |
| ۳۶ | اللہ تعالیٰ کیلئے چکھنے، چھونے، سو ٹکھنے کی صفت ثابت نہیں                                               |
| ۳۶ | اللہ تعالیٰ کا احاطہ علمی ہے یا ذاتی؟ ..... ارادہ و رضا کے متعلق ایک تحقیق                              |
| ۳۷ | خدا اور پروردگار کہنے کا حکم                                                                            |
| ۳۸ | یہ کہنا کہ اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم عالم الغیب نہیں تو اللہ تعالیٰ بھی عالم الغیب نہیں               |
| ۳۸ | فقہاء کے اس قول کے معنی کہ ننانوے وجہ کفر پر ایک وجہ ایمان کو ترجیح ہے                                  |
| ۳۸ | اہل قبلہ ہونے کا مطلب                                                                                   |
| ۳۹ | جن پر ایمان لانا ضروری ہے کیا نہیں جانتا بھی ضروری ہے؟                                                  |
| ۳۹ | کفار کے ہمیشہ جہنم میں رہنے پر ابن قیمؓ کے استدلال کا جواب                                              |
| ۴۰ | شش کلمات پر اعتقاد کافی ہے یاد کرنا ضروری نہیں ..... کلمہ طیبہ کو گالی دینے والا کافر ہے                |

|    |                                                                                              |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۱ | ہر طرح کا عمل لکھنے جانے پر اعتقاد رکھنا ضروری ہے                                            |
| ۲۱ | غیر اللہ کو تعظیماً و عبادۃ سجدہ کرنا شرک ہے..... کل گناہ خدا کے سر ہے                       |
| ۲۲ | مجھے خدا اور رسول سے کچھ واسطہ نہیں یہ کلمہ کفر ہے                                           |
| ۲۲ | یہ کہنا کہ خدا اور قرآن سے فیض نہ ہوا کفر ہے؟                                                |
| ۲۲ | مرشد کو رسول و خدا کہنے والا کافر ہے..... میں خدا اور رسول کو نہیں مانتا یہ کہنا کفر ہے      |
| ۲۳ | آیت وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدَ کے معنی                                |
| ۲۳ | بوقت موت ایمان لانا..... غیر اللہ کو پکارنا اور اس کے متعلق ایک شبہ کا جواب                  |
| ۲۴ | جس کافر کو خدا اور رسول کے وجود کا علم نہیں وہ قابل موافذہ ہے یا نہیں؟                       |
| ۲۴ | یہ کہنا کہ خدا کے بیہاں انصاف نہیں                                                           |
| ۲۵ | کسی عالم کو "خدا کا بھائی" کہہ دینا کافر ہے                                                  |
| ۲۵ | دعاء و توعید سے دوسروں کو خدا بتاویزے کا دعویدار اسلام سے خارج ہے                            |
| ۲۵ | اللہ تعالیٰ کو قدرت نہیں کہ مثل آنحضرت کے پیدا کر سکے یہ قریب کفر ہے                         |
| ۲۶ | کیا اللہ تعالیٰ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا نور اپنے تور سے جدا کیا؟                       |
| ۲۶ | اللہ تعالیٰ کا عرش پر مستوی ہونا ثابت ہے..... عالم الغیب بن کر فیصلہ کرنے کا حکم             |
| ۲۷ | خدا کے علاوہ کسی کے نام کا روزہ رکھنا                                                        |
| ۲۷ | اللہ تعالیٰ کو گالیاں دینا، رمضان کے روزے کی توہین کرنا                                      |
| ۲۷ | اللہ تعالیٰ کا نظام ہونا ممکن بلکہ وقوع ہے اس کا حکم                                         |
| ۲۸ | کیا ہر وقت دیدار خدا ہو سکتا ہے؟                                                             |
| ۲۸ | اسماء الہی میں الحاد کا مطلب..... اللہ کی شان میں گستاخی                                     |
| ۲۹ | اللہ تعالیٰ کا اپنی تعریف کرنا                                                               |
| ۲۹ | کسی شخص کا یہ کہنا کہ پیر کا مرتبہ خدا تعالیٰ سے بڑھ کر ہے                                   |
| ۲۹ | ہم اللہ تعالیٰ کے بھتیجے ہیں، کلمہ کفر ہے..... ہمارا خدا انگریز ہے اس کا قائل کافر و مرتد ہے |
| ۵۰ | بعض صورتوں میں غیر اللہ کا نداء دینا جائز ہے                                                 |
| ۵۰ | اللہ اور رسول کی شان میں بے ادبی کا وسوسہ آنا                                                |
| ۵۰ | جو شخص یہ کہے کہ خدا مسجد میں ہے اس کو کافرنہ کہا جاوے گا                                    |

|    |                                                                                      |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵۱ | الله تعالى کے سوا کسی چیز کے قابل عبادت ہونے کا شبهہ اور اسکا جواب                   |
| ۵۱ | باری تعالیٰ پر لفظ جو ہر کا اطلاق کرنا                                               |
| ۵۲ | حکم شرع کا انکار کفر ہے                                                              |
| ۵۲ | الله تعالیٰ کے رحیم ہونے کے باوجود کافروں کا ہمیشہ جہنم میں رہنا                     |
| ۵۳ | تماشا کرنے والا کہے کہ میں خدا ہوں تو وہ مرتد و کافر ہے                              |
| ۵۳ | حضرت حقؐ کو ماں باپ کہنا کیسا ہے؟ یہ کہنا کہ اللہ تعالیٰ انسانوں پر قادر نہیں کفر ہے |
| ۵۴ | کیا اللہ تعالیٰ اپنے شریک پر تقدیر نہیں؟                                             |
| ۵۴ | یہ کہنا کہ اگر خدا چاہے تو جھوٹ بول سکتا ہے                                          |
| ۵۴ | ایسی سرخی قائم کرنا جس سے تو ہیں خدا کا شبهہ ہونا جائز ہے                            |
| ۵۵ | الله تعالیٰ پر رزق لازم ہونے کے معنی..... احمد اور صمد کے معنی اور مطلب              |
| ۵۵ | الله الصمد کی لفظی..... اللہ تعالیٰ کی ذات قدیم اور نبی کی ذات حداثت ہے              |
| ۵۶ | دنیا میں خدا کا دیدار                                                                |
| ۵۶ | خواب میں دیدارِ الہی کے دعویدار کا حکم..... اللہ تعالیٰ کی طرف جھوٹ کی نسبت کرنا     |
| ۵۷ | الله تعالیٰ کے سوا کسی اور کسی نذر رماننا                                            |
| ۵۷ | جھوٹ کہہ کر اللہ تعالیٰ کو گواہ بنانا..... حق تعالیٰ اعضاء سے پاگ ہیں                |
| ۵۸ | حق تعالیٰ کا جہنم میں قدم رکھنے کا مطلب..... اللہ تعالیٰ سے ہمکاری کا دعویٰ کرنا     |
| ۵۸ | کسی کو کہنا کہ اول خدا کے پرورد ہے اور دوسرا تمہارے پرورد ہے                         |
| ۵۹ | الله یا نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے نام کا احترام ضروری ہے                             |
| ۵۹ | یہ دعویٰ کہ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ کو بیکار ثابت کر دیا ہے                         |
| ۵۹ | اپنی قوریت میں نے تجھے کو دیدی                                                       |
| ۶۰ | الله تعالیٰ میں پیدا کرنے کی قوت ہمیشہ سے ہے                                         |
| ۶۰ | القدر اسم ذات ہے..... کیا لفظ "اللہ" کا ترجیح "خدا" سے درست ہے؟                      |
| ۶۱ | زید کا اعتقاد ہے کہ بعض باتیں ایسی ہیں جن کو خدا نہیں کرتے                           |
| ۶۲ | کیا اللہ تعالیٰ سجدہ کرنے میں تحقق کا محتاج ہے؟                                      |
| ۶۲ | عظیم کیلئے جمع کا صیغہ استعمال کرنا یہ عقیدہ رکھنا کہ خدا عالم الغیب نہیں            |

|    |                                                                                                    |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۶۲ | ”کہ گویا صانع قدرت کی ایک بھول ہوں میں“ کا حکم                                                     |
| ۶۳ | ایک طنزیہ مضمون میں اللہ تعالیٰ کی شان میں نامناسب الفاظ استعمال کرنے کا حکم                       |
| ۶۴ | اوہ صاف خاصہ الہی میں کسی کو شریک کرنا..... جدید سائنسی تحقیق انسانی کلوونگ کی شرعی حیثیت          |
| ۶۹ | مسلم اور غیر مسلم محققین کی آراء اور تبیرے                                                         |
| ۷۱ | حالات کے اتصاف سے اللہ تعالیٰ پاک ہے                                                               |
| ۷۱ | موت کو خدا جنح علیاً سے تعبیر کرنا..... نبوت و رسالت                                               |
| ۷۱ | کیا شیخ ابن العربي اجراء نبوت کے قائل ہیں؟..... نبوت کی ضرورت                                      |
| ۷۲ | قادیانی کے دروازہ نبوت کھولنے کے معنی                                                              |
| ۷۲ | جو شخص محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم سے بعض رکھے وہ کافر ہے..... کیا بدھ نبی تھا؟                 |
| ۷۳ | کیا گوتم بدھ کو چینی غبروں میں شمار کر سکتے ہیں؟                                                   |
| ۷۳ | کسی نبی یا ولی کو وسیلہ بنانا کیسا ہے؟..... حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے کی تحقیق          |
| ۷۳ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم خدا کے جسم کا انوری مظہر ہیں                                               |
| ۷۵ | تمام امت مسلمہ کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے برادر سمجھنا                                          |
| ۷۵ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کیلئے علم غیب کا جانتا..... نبی صلی اللہ علیہ وسلم بشر بھی ہیں تو رجھی ہیں |
| ۷۶ | حاضر و ناظر کا عقیدہ رکھنا                                                                         |
| ۷۶ | لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ... الخ سے حاضر و ناظر مراد یعنی تحریق ہے                |
| ۷۷ | شاہد کا ترجیح حاضر و ناظر کرنا                                                                     |
| ۷۷ | رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نبی مختار تھے یا نہیں؟..... فرم نبوت ذاتی سے متعلق                    |
| ۷۸ | نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو صرف بھائی کا درج دینا                                               |
| ۷۸ | اور رسول تمہاری خیر کرے کہنے کا حکم۔ عیخ ”السلام علیک“ تشهد کیسا تھا مخصوص ہے                      |
| ۷۹ | لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كیسا تھے مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ ما كر پڑھن                            |
| ۷۹ | آمی کی تشریع اور شان رسول میں گستاخی                                                               |
| ۷۹ | سوائے حسکی کے اور انہیاء کی لغزش قرآن میں مذکور ہونے سے فضیلت پر استدلال کا جواب                   |
| ۸۰ | آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد دعویٰ نبوت کفر و ارتکاب ہے                                        |
| ۸۰ | ”عَلَيْهِمُ السَّلَامُ، أَنْعِيَاءُ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ“ کے ساتھ مخصوص ہے                        |

|    |                                                                                               |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۰ | حدیث پاک میں جملہ ماتقول فی هذالرُّجُل کی توجیہ                                               |
| ۸۱ | آنحضر صلی اللہ علیہ وسلم کو خدا بنا اور اعتقاد رکھنا کفر ہے                                   |
| ۸۱ | یہود و نصاریٰ جو آنحضر صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان نہیں لائے کافر ہیں                         |
| ۸۱ | شیطان کا علم وسیع ہے یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا؟                                      |
| ۸۲ | شیطان کا خواب میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی صورت میں نہ آ سکنا                          |
| ۸۲ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سایہ نہ ہونے کی تحقیق                                              |
| ۸۲ | رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم درود بواسطہ ملائکہ سنتے ہیں                                      |
| ۸۳ | جو حضور رسالت کی خبر پا کر بھی اس کا منکر ہو تو وہ ناجی ہے یا نہیں؟                           |
| ۸۳ | پیارے نبی کہہ کر پکارتا..... یا رسول اللہ کہتا جائز ہے یا نہیں؟                               |
| ۸۳ | رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے والدین کے اسلام و کفر کے بارے میں سکوت کرنا چاہیے؟            |
| ۸۴ | تارک سنت کی شفاعت سے محرومی اور شفاعت کی اقسام                                                |
| ۸۵ | "صلی اللہ علیک یا مُحَمَّدُ" کے لفظ سے درود پڑھنا                                             |
| ۸۶ | روضا طہر پر استغفار کے بارے میں                                                               |
| ۸۶ | یہ کہنا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ظاہر میں انسان تھے ورنہ درحقیقت انسان نہ تھے               |
| ۸۶ | یہ کہنا جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وفات پا گئے تو ایمان بھی مر گیا                       |
| ۸۷ | دعاء میں بحق النبی وآل الامجاد کہنا                                                           |
| ۸۷ | آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو معلم خیر و شر کہنا..... نماز میں نبی علیہ السلام کے تصور کا حکم  |
| ۸۸ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اعلیٰ مبارک نقش کو چونتے اس جیسے فعل پہنچنے اور اسکے احترام کا حکم |
| ۹۲ | قرآن مجید افضل ہے یا محمد صلی اللہ علیہ وسلم؟                                                 |
| ۹۲ | کیا باری تعالیٰ نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنی شکل پر پیدا کیا ہے؟                         |
| ۹۳ | آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے جیسا ہونے کا عقیدہ                                               |
| ۹۳ | آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سورہ زلزال کے معنی غلط سمجھے                                        |
| ۹۳ | یا اعتقادِ اللہ نے رزق کی کنجیاں رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے پرد کردیں غلط اور باطل ہے         |
| ۹۵ | اللہ و رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے احکام اور اس کے فرشتوں کی توہین کا حکم                      |
| ۹۵ | "اگر جبریل امین بھی کہدیں" کا حکم                                                             |

|     |                                                                                                                                                             |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۹۶  | کسی شخص کا یہ کہنا کہ پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے فرض نماز معاف کر دی ہے مجرم کو اللہ تعالیٰ نہیں چھڑا سکتا، حضور صلی اللہ علیہ وسلم چھڑا سکتے ہیں؟ |
| ۹۷  | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پیش اب پاخانے کا حکم..... موثر کا نام نبی رکھنا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سر مبارک میں جو میں پڑتی تھیں یا نہیں؟                  |
| ۹۸  | آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے تعداد و احتجاج پر ایک اعتراض کا جواب                                                                                           |
| ۹۸  | یا اللہ یا محمد صلی اللہ علیہ وسلم لکھنے کا حکم                                                                                                             |
| ۹۹  | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کیلئے "یا محمد صلی اللہ علیہ وسلم" کے الفاظ لکھنا                                                                                   |
| ۱۰۰ | خواب دیکھنا کہ میرے بعد میری نبوت کے حامل تم ہو                                                                                                             |
| ۱۰۰ | ایسی ذاتی رائے سے شریعت میں کسی بیشی کرنا..... ہمارے نبی ہمارے حال کو دیکھ رہے ہیں                                                                          |
| ۱۰۱ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کیلئے چڑھائی کا لفظ استعمال کرنا                                                                                                      |
| ۱۰۱ | واقعہ معراج اور قیامت وغیرہ کا منکر کا فرہے                                                                                                                 |
| ۱۰۲ | معراج میں روایت باری تعالیٰ کے پارے میں علمائے دیوبند کا مسلک                                                                                               |
| ۱۰۲ | شب معراج میں جو توں سمیت تشریف لے جانا                                                                                                                      |
| ۱۰۳ | شفاعت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا منکر مخدود اور زندیق ہے                                                                                                    |
| ۱۰۳ | غیر نبی پر درود کا حکم..... درود و تاج میں بعض الفاظ شرکیہ ہیں                                                                                              |
| ۱۰۳ | روضۃ اطہرۃ الصلوٰۃ وَ السَّلَامُ عَلَیْکَ یا رَسُولَ اللَّهِ کہنے کا حکم                                                                                    |
| ۱۰۴ | فضائل درود شریف کی ایک حکایت پر اعتراض کا جواب                                                                                                              |
| ۱۰۴ | درود شریف کے بارے میں ایک سوال کا جواب                                                                                                                      |
| ۱۰۴ | درود شریف سے ختم نبوت پر اشكال اور اس کا جواب                                                                                                               |
| ۱۰۵ | حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی شہادت کا عقیدہ رکھنا کفر ہے                                                                                                       |
| ۱۰۵ | رفع عیسیٰ و ظہور مہدی علیہ نبینا و علیہما السلام کے دلائل                                                                                                   |
| ۱۰۵ | وفات مسیح کے متعلق قادیانی شبهہ کا جواب..... وفات مسیح کے متعلق ایک اور شبهہ کا جواب                                                                        |
| ۱۰۶ | وفات مسیح کے متعلق ایک اور شبهہ کا جواب                                                                                                                     |
| ۱۰۶ | حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو ابن اللہ کہا پھر بعد میں انکار کیا، کیا حکم ہے                                                                                    |
| ۱۰۷ | بحث توفی عیسیٰ علیہ السلام..... حضرت عیسیٰ علیہ السلام دوبارہ دنیا میں تشریف لائیں گے                                                                       |

|     |                                                                                                  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۰۷ | حضرت عیسیٰ علیہ السلام بعد نزول نبی ہوں گے یا نہیں؟                                              |
| ۱۰۸ | خدا اور رسول خدا کی توہین کفر ہے                                                                 |
| ۱۰۸ | کیا ہر قوم میں نبی آئے ہیں؟ ..... جماعت منکر یعنی خدا اور رسول کا ممبر بننا                      |
| ۱۰۹ | میرا مرشد بخنز لہ خدا اور رسول ہے                                                                |
| ۱۰۹ | منکر حیات کے وجہ پر نماز کا حکم ..... عقیدہ حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم                        |
| ۱۱۰ | حیات انبیاء علیہم السلام کے بارے میں عقیدہ ..... دنیا کے اعتبار سے انبیاء اموات میں داخل ہیں     |
| ۱۱۱ | حیات انبیاء علیہم السلام حیات عیسیٰ علیہ السلام اور سماع صوفی سے متعلق مختلف سوالات              |
| ۱۱۲ | حضرت آدم علیہ السلام کی طرف حرص کی نسبت                                                          |
| ۱۱۳ | حضرت سليمان علیہ السلام کے گرنے پر ایک اشکال کا جواب                                             |
| ۱۱۴ | کسی دیوبندی کی شکل و صورت اختیار کرنے کا عقیدہ ..... انبیاء کے معصوم ہونے کی دلیل                |
| ۱۱۵ | اسلامی حکومت میں کافر اللہ کے رسول کو گالی دے تو وہ واجب القتل ہے                                |
| ۱۱۶ | عصمت انبیاء علیہم السلام ایک اجتماعی مسئلہ ..... مسئلہ عصمت انبیاء علیہم السلام                  |
| ۱۱۷ | خدا اور رسول کے متعلق ایک امام کی گمراہی ..... آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو عالم الغیب کہنا          |
| ۱۱۸ | انبیاء کی شان میں رار بعض الفاظ کا مفہوم                                                         |
| ۱۱۹ | ایک نصرانی کا کسی مذوق نبی کی ہدی یا تھوڑی میں لکھ رکھنے کا واقعہ                                |
| ۱۲۰ | صلوٰۃ وسلام کسی بھی نبی پر ..... اور جب افق آسمان میں امام "محمد صلی اللہ علیہ وسلم" کا ظہور ہوا |
| ۱۲۱ | ہندوؤں کے اوٹار پر لعنت کرتا                                                                     |
| ۱۲۲ | اللہ اور رسول کی اطاعت سے انبیاء علیہم السلام کی معیت نصیب ہوگی ان کا درجہ نہیں!                 |
| ۱۲۲ | وہی اور نبی میں کیا فرق ہے؟ ..... کوئی ولی غوث، قطب، مجدد کسی نبی یا صحابیؓ کے برابر نہیں        |
| ۱۲۳ | حق فلاح دعا کرنے کا شرعی حکم ..... توفیق کی دعائیاں لگانے کی حقیقت                               |
| ۱۲۴ | صرف نبی کریم کہنا اور اس پر درود پڑھنا ..... لفظ پیشمن پر درود پڑھنا                             |
| ۱۲۵ | چشم برآ خراز ماں کا وکیل ہونے کا دعویٰ اور اس کا حکم                                             |
| ۱۲۶ | رسول اللہ کے سوا کسی اور کی پیر دی کرتا ..... کپڑے میں انبیاء علیہم السلام کی تصویر بھانا        |
| ۱۲۶ | کسی انجمن کے رکنیت فارم میں اللہ تعالیٰ کی مساتھ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو گواہ بنانے کا حکم    |
| ۱۲۷ | كتاب الأنبياء والعلماء                                                                           |

|     |                                                                                      |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۲۷ | حدیث انا نور من نور الله                                                             |
| ۱۲۷ | کیا دیگر انبیاء علیہم السلام کو نبوت حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے واسطے سے ملی؟   |
| ۱۲۷ | دیگر انبیاء علیہم السلام کا سینہ چاک ہونے کی تحقیق..... مہر نبوت میں لکھائی کی تحقیق |
| ۱۲۸ | حق تعالیٰ کے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر درود بھیجنے کے معنی                        |
| ۱۲۸ | حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے جنازے میں کتنی تاخیر ہوئی                            |
| ۱۲۹ | آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے والدین کا انتقال کس حالت پر ہوا؟                        |
| ۱۲۹ | بلاؤ جہ تو ہیں رسالت کے بارے میں سوال بھی تو ہیں ہے                                  |
| ۱۲۹ | عیند میں بھی انبیاء کرام شیطانی اثرات سے حفاظار ہتے ہیں                              |
| ۱۳۰ | حدیث نحن معاشر الانبياء                                                              |
| ۱۳۰ | حضرت داؤد علیہ السلام پر ایک افتراء کی تحقیقت..... اہل بیت کے حقوق کی تفصیل          |
| ۱۳۱ | حضرت خضر پیغمبر ہیں یا ولی؟                                                          |
| ۱۳۱ | غیر انبیاء کے پاس فرتے آتے ہیں یا نہیں..... بارہ اماموں کے نام                       |
| ۱۳۲ | ختم نبوت کا معنی..... خاتم النبیین وہ ہے جس پر کمالات کی انتہاء ہو گئی               |
| ۱۳۳ | خاتم النبیین کی شریعت                                                                |
| ۱۳۳ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کمالات بشری کے سنتھا بھی ہیں اور مبداء بھی                     |
| ۱۳۴ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت اصلی ہے اور باقی انبیاء کی بالواسطے ہے                 |
| ۱۳۶ | تمام انبیاء کے کمالات آپ صلی اللہ علیہ وسلم میں علی وجہ الاتم موجود تھے              |
| ۱۳۷ | باقی انبیاء ہیں، آپ خاتم الانبیاء ہیں                                                |
| ۱۳۸ | باقی اقوام کے نبی ہیں آپ نبی الانبیاء ہیں..... باقی عابد ہیں آپ امام العابدین ہیں    |
| ۱۳۸ | باقی ظہور کے بعد نبی ہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم وجود سے پہلے نبی ہیں                  |
| ۱۳۸ | باقیوں کی نبوت حادث تھی آپ کی قدیم ہے                                                |
| ۱۳۹ | باقی انبیاء کا نہاد تھے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سبب تحقیق کا نہاد ہیں                  |
| ۱۳۹ | باقی مُترقب تھے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم اول المقرئین ہیں ہیں                        |
| ۱۳۹ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم اول المبعوث ہوں گے                                             |
| ۱۳۹ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو سب سے پہلے بلا یا جائے گا                                   |

|     |                                                                                           |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۲۵ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم قیامت میں سب سے پہلے ساجد ہوں گے                                    |
| ۱۲۶ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم سب سے پہلے سجدہ سے سراخا میں گے                                     |
| ۱۲۷ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم اول الشافعین و اول المشفعین ہوں گے                                  |
| ۱۲۸ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کوشفاعت کبری ملے گی                                                 |
| ۱۲۹ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم شفاعتِ عامہ کا مقام سنہماں میں گے                                   |
| ۱۳۰ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم سب سے پہلے پلصراط عبور کریں گے                                      |
| ۱۳۱ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم جنت کا دروازہ کھنکھٹا میں گے                                        |
| ۱۳۲ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے سب سے پہلے جنت کا دروازہ کھلے گا                             |
| ۱۳۳ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم سب سے پہلے جنت میں داخل ہوں گے                                      |
| ۱۳۴ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو اولین و آخرین کے علوم عطا ہوئے                                   |
| ۱۳۵ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو خلق عظیم عطا ہوا                                                 |
| ۱۳۶ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم متبع الانبیاء ہیں ..... آپ صلی اللہ علیہ وسلم کونaign کتاب ملی      |
| ۱۳۷ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو کمال دین عطا ہوا ..... آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو غلبہ دین عطا ہوا |
| ۱۳۸ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دین میں تجدید رکھی گئی                                           |
| ۱۳۹ | شریعت محمدی میں جلال و جمال کا کمال غالب ہے                                               |
| ۱۴۰ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دین میں بخوبی ختم کردی گئی                                       |
| ۱۴۱ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دین میں اعتدال ہے                                                |
| ۱۴۲ | شریعت محمدی میں ظاہر کی طہارت بھی ہے باطن کی بھی                                          |
| ۱۴۳ | دین محمدی میں پوری انسانیت کی آزادی ہے                                                    |
| ۱۴۴ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو شریعت و حقیقت دونوں عطا ہوئیں                                    |
| ۱۴۵ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی امت کو اجتہادی نداہب عطا کئے گئے                                 |
| ۱۴۶ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دین میں ایک نیکی کا اجر دس گناہ ہے                               |
| ۱۴۷ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو پانچ نمازیں میں                                                  |
| ۱۴۸ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی پانچ نمازیں پچاس کے برابر ہیں                                    |
| ۱۴۹ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے پوری زمین مسجد ہے                                            |

|     |                                                                                                    |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۵۰ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم تمام اقوام کی طرف بھیجے گئے                                                  |
| ۱۵۱ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت عام ہے                                                               |
| ۱۵۱ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم سارے جہانوں کے لئے رحمت ہیں                                                  |
| ۱۵۱ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم پوری انسانیت کے ہادی ہیں                                                     |
| ۱۵۱ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو رفتہ ذکر عطا ہوا                                                          |
| ۱۵۲ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر اللہ کے ذکر کے ساتھ ہے                                                |
| ۱۵۲ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو خلوت اور جلوت میں کمال دیا                                                |
| ۱۵۳ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو علمی معجزات بھی دیئے اور علمی بھی                                         |
| ۱۵۳ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو دوامی معجزات ملے                                                        |
| ۱۵۳ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی کتاب محفوظ ہے ..... حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو جامع کتاب ملی              |
| ۱۵۴ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو جامع کلم عطا ہوئے ..... حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اعتشاء کا ذکر فرمایا |
| ۱۵۵ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو اجتماعی عبادت ملی                                                       |
| ۱۵۵ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ایک مجزہ نے عالم کو جھکا دیا                                            |
| ۱۵۶ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو عبادت کے دوران مخاطب بنایا گیا                                          |
| ۱۵۶ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو لواء الحمد ملے گا                                                       |
| ۱۵۶ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم اولین و آخرین کے خطیب ہونگے                                                |
| ۱۵۷ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی امت کو اپنی ذاتی پیچان عطا ہوئی                                           |
| ۱۵۷ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو القاب سے خطاب فرمایا                                                    |
| ۱۵۸ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا نام لے کر پکارنے سے روکا گیا                                            |
| ۱۵۸ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو سب سے اعلیٰ معراج کرایا گیا                                             |
| ۱۵۹ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا وقوع خود اللہ نے کیا                                                    |
| ۱۶۰ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی تحریت خود اللہ نے کی                                                    |
| ۱۶۰ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا شیطان مسلمان ہو گیا                                                       |
| ۱۶۰ | از واج مطہرات آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی معین بنیں                                                   |
| ۱۶۱ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو روضہ جنت عطا ہوا                                                        |

|     |                                                                                                        |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۶۱ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ۳۶۰ بیت لکھا ہے ... حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو مقامِ محمود عطا ہوا          |
| ۱۶۲ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو حقائقِ الہبیہ دکھلائیں                                                      |
| ۱۶۲ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو آسمان پر مشاہدات کرائے                                                        |
| ۱۶۲ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کو آگ نہ جلا سکی                                                      |
| ۱۶۳ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو مجسٹر میں بلند مقام عطا ہو گا                                               |
| ۱۶۳ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک سے پانی جاری ہوا                                                 |
| ۱۶۳ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو جامعِ حسن عطا ہوا                                                           |
| ۱۶۴ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے اللہ نے سدرۃ المحتشمی کے پاس کلام فرمایا                                    |
| ۱۶۴ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی انگلستان مبارک سے چشمے پھونٹے                                               |
| ۱۶۵ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو دیدارِ جمال سے مشرف فرمایا                                                  |
| ۱۶۵ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو بلا سوال دیدار کرایا گیا..... صحابہؓ نے دریاء و جلسہ کو پار کیا             |
| ۱۶۶ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو زمین بھر کے خزانے عطا ہوئے                                                  |
| ۱۶۶ | معجزہ نبوی کا کوئی مقابلہ نہ کر سکا                                                                    |
| ۱۶۷ | حضرت علی رضی اللہ عنہ کے لئے سورج واپس ہوا                                                             |
| ۱۶۷ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اشارہ سے چاند و مکڑے ہو گیا                                                 |
| ۱۶۸ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی بریتِ خود خدا نے کی ..... محمدی انگوٹھی کی تاثیر                            |
| ۱۶۹ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو جانوروں کی بولی کا علم عطا ہوا                                              |
| ۱۷۰ | بھیڑیے نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ثبوت کی گواہی دی                                                  |
| ۱۷۰ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حیوانوں کو باتِ سمجھادی                                                     |
| ۱۷۰ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو تمامِ جہانوں کا اقتدار عطا ہوا                                              |
| ۱۷۱ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو بغیرِ مانگے ملک عطا ہوا                                                     |
| ۱۷۱ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے برائی مختزہ ہوا ..... حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے وزیر آسمان میں بھی تھے |
| ۱۷۲ | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو حاجیے قبوب عطا ہوا                                                            |
| ۱۷۲ | حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے دستِ مبارک سے کھجور کے تنہ کو جان ملی                                       |
| ۱۷۲ | کھجور کے تنہ میں انسانوں کی اسی حیات آئی                                                               |

|     |                                                                                              |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۷۳ | امتِ محمدیہ کے لوگ کھانے پینے سے مستغثی ہوں گے                                               |
| ۱۷۴ | حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کے محافظ خود اللہ تھے..... امتِ محمدیہ مجتہد بنائی گئی              |
| ۱۷۵ | امتِ محمدیہ کے راشن فی العلم مقرر و من الاطاعة ہیں                                           |
| ۱۷۶ | امتِ محمدیہ کے علماء کو انہیاء بنی اسرائیل کا لقب ملا                                        |
| ۱۷۷ | امتِ محمدیہ کی توبہ دل سے ہے..... امتِ محمدیہ کو دونوں قبلے عطاء ہوئے                        |
| ۱۷۸ | امتِ محمدیہ کا کفار و استغفار سے ہوتا ہے                                                     |
| ۱۷۹ | امتِ محمدیہ کے کمال اطاعت کا ثبوت دیا..... امتِ محمدیہ اور انہیاء کی شہادت دے گی             |
| ۱۸۰ | امتِ محمدی اول بھی ہے آخر بھی..... امتِ محمدی کو اولین و آخرین پر فضیلت دی گئی               |
| ۱۸۱ | صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے عالم فتح کر دala                                                 |
| ۱۸۲ | جنت میں امتِ محمدیہ کی اسی صفتیں ہوں گی                                                      |
| ۱۸۳ | امتِ محمدیہ کے حمدقات سے غرباء مستفید ہوتے ہیں                                               |
| ۱۸۴ | امتِ محمدیہ کے لئے الہام ہے..... امتِ محمدیہ عامہ گمراہی سے محفوظ ہے                         |
| ۱۸۵ | امتِ محمدیہ صلی اللہ علیہ وسلم کا جماع جدت ہے                                                |
| ۱۸۶ | امتِ محمدیہ صلی اللہ علیہ وسلم کو عذاب عام نہ ہوگا..... امتِ محمدیہ کو دس گناہیں مقام میں کے |
| ۱۸۷ | امتِ محمدیہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صلحاء بھی شفاعت کریں گے                                    |
| ۱۸۸ | امتِ محمدیہ صلی اللہ علیہ وسلم کا تمام اللہ کے نام سے ہے                                     |
| ۱۸۹ | تمام امتیازات کی بنیاد ختم نبوت ہے..... ختم نبوت کا مکمل تمام کمالات نبوی کا مکمل ہے         |
| ۱۹۰ | حضرور صلی اللہ علیہ وسلم خاتم الانبیاء بھی ہیں اور جامع کمالات انہیاء بھی                    |
| ۱۹۱ | صدقیت..... حضرور صلی اللہ علیہ وسلم تمام انہیاء اور آن کی شریعتوں کے مصدق ہیں                |
| ۱۹۲ | صدقیت کی توجیہ                                                                               |
| ۱۹۳ | اسلام تمام شریعتوں کے اقرار کا نام ہے..... تمام غیر مسلموں کے مسلمان ہونے کی آرزو            |
| ۱۹۴ | اسلام اقرار و معرفت کا دین ہے..... غلبہ اسلام                                                |
| ۱۹۵ | اسلام مسلم و غیر مسلم سب کے لئے نعمت ہے                                                      |
| ۱۹۶ | تمام ادیان کا بقاء اسلام سے ہے                                                               |
| ۱۹۷ | حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کی لائی ہوئی ہر چیز خاتم ہے                                         |

|     |                                                                                           |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۹۱ | سیرۃ نبوی کے جامع نقاط ..... مسئلہ ختم نبوت کی اہمیت                                      |
| ۱۹۲ | ختم نبوت کا منکر پورے اسلام کا منکر ہے                                                    |
| ۱۹۳ | حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم                                                             |
| ۱۹۵ | کتبہ السید مهدی حسن لقی دارالعلوم دیوبند                                                  |
| ۱۹۶ | حیات شہداء کے معنی                                                                        |
| ۱۹۷ | انبیاء کو مستقل مردہ کہنا حرام ہے ..... سب انبیاء علیہم السلام شہید ہیں                   |
| ۱۹۸ | زہرا اور رُگ بھٹنے سے واقع ہونے والی موت شہادت ہے                                         |
| ۱۹۸ | ”ولکن لا تشعرون“ کے معنی کی تحقیق                                                         |
| ۱۹۹ | انبیاء کیلئے موت مستمر کا قول حرام اور حیات مستمر کا قول واجب ہے                          |
| ۲۰۰ | حیات انبیاء کی تحقیقت اور اس کے دلائل                                                     |
| ۲۰۱ | روح مع الجسم کی حیات کے دلائل                                                             |
| ۲۰۲ | حیات بروزخی کا ثبوت                                                                       |
| ۲۰۳ | ثبوت عذاب قبر دلیل حیات ہے                                                                |
| ۲۰۴ | ہر انسان کا قبر میں زندہ ہونا                                                             |
| ۲۰۵ | بلا حیات عذاب قبر ہونے کی نفی ..... تشریع آیت و اثبات حیات فی القبر                       |
| ۲۰۶ | قبر میں روح کے جسم سے تعلق اور عذاب قبر کی نوعیت                                          |
| ۲۰۸ | حدیث سے حیات النبی کا اثبات اور اسکی نوعیت                                                |
| ۲۰۹ | حیات النبی پر اجماع اہل حق ہے                                                             |
| ۲۱۰ | قياس سے حیات النبی کا اثبات                                                               |
| ۲۱۵ | رفع تعارض                                                                                 |
| ۲۱۸ | حل اشکالات                                                                                |
| ۲۱۹ | منکر حیات النبی کا حکم ..... شاہ عبدالعزیز قدس سرہ کا فتویٰ                               |
| ۲۲۲ | منکر حیات النبی کی امامت کا حکم                                                           |
| ۲۲۶ | <b>کتاب احکام القرآن</b> ..... سر خلق القرآن ..... قرآن میں تلوقات کی تسمیں کھانے کی حکمت |
| ۲۲۶ | قرآن کریم کا احترام اس میں مخلوق کا ذکر ہونے کے باوجود                                    |

|     |                                                                                                                        |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۲۷ | فصل فی تعلیم القرآن و تعظیمه و تلاوته ..... قصص القرآن کی فلم بندی کا شرعی حکم                                         |
| ۲۲۹ | قرآن مجید میں فال دیکھنے کے مرود طریقہ کا حکم                                                                          |
| ۲۳۰ | فالنامہ کفر ہے تو پھر قرآن میں کیوں؟ ..... آیت قرآنی کے ذریعے چور کا نام نکالنا                                        |
| ۲۳۰ | قرآن حکیم کو گالی دینا کفر ہے ..... قرآنی آیات والے اخبارات کی بے حرمتی کرنا                                           |
| ۲۳۱ | جن کتابوں میں قرآنی آیات بھی ہوں انہیں حالت حیض میں پڑھنا اور چھوٹنا اور حالت حیض میں تلاوت و اذ کار جائز ہیں یا نہیں؟ |
| ۲۳۱ | قرآن پاک کی توہین کرنے والے کی سزا                                                                                     |
| ۲۳۲ | جو قرآن دویدہ میں فرق کا قائل نہ ہو ..... قرآن و حدیث و فتنہ کو شیطانی کتابیں کہنا کفر واردہ اے                        |
| ۲۳۳ | آیت قُل الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّيٍّ پر ایک عجیب اشکال کا جواب                                                        |
| ۲۳۴ | قرآن کو غلط پڑھنے سے کوئی کافر نہیں ہوتا                                                                               |
| ۲۳۴ | قرآن کریم کو دیوبندی قرآن کہنا ..... قرآن افضل ہے یا سید؟                                                              |
| ۲۳۵ | لامعی کی وجہ سے آیت قرآن کا اذکار                                                                                      |
| ۲۳۵ | پہلی آسمانی کتابیں مجرزہ نہیں ..... قرآن کے اعراب کو بالقصد غلط پڑھنا                                                  |
| ۲۳۶ | قرآن پاک کے چالیس پارے ماننے والے کا حکم                                                                               |
| ۲۳۶ | تفسیر اور اس کے شرائط قرآن کریم کی ترتیب عثمانی                                                                        |
| ۲۳۶ | شرائط تفسیر اور تفیر و تاویل میں فرق                                                                                   |
| ۲۳۷ | مودودی صاحب اور انکے نظریات علمائے حق کی نظر میں                                                                       |
| ۲۳۷ | مودودی صاحب کی تفسیر بالرائے                                                                                           |
| ۲۳۸ | مودودی صاحب کے نزدیک عبادت کا مفہوم                                                                                    |
| ۲۳۸ | احادیث کے بارے میں مودودی صاحب کے خیالات                                                                               |
| ۲۳۶ | مودودی صاحب کے لٹریچر میں دین و عبادت کا استہزا                                                                        |
| ۲۳۷ | امام مہدی علیہ السلام کے متعلق مودودی صاحب کی تحقیقات                                                                  |
| ۲۳۸ | مودودی صاحب کی طرف سے اجتہاد پر زور                                                                                    |
| ۲۳۹ | خطرناک نتائج                                                                                                           |
| ۲۵۲ | مولانا مودودی کے نظریات کی وضاحت                                                                                       |

|     |                                                                                              |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۵۳ | مولانا مودودی اور انہیاء کرام علیہم السلام                                                   |
| ۲۵۵ | مولانا مودودی اور صحابہ کرام                                                                 |
| ۲۶۲ | مولانا مودودی اور سلف صالحین                                                                 |
| ۲۶۷ | مولانا مودودی اور مجدهین امت                                                                 |
| ۲۷۰ | مولانا مودودی اور اسلامی علوم ..... مولانا مودودی اور علم تفسیر ..... مولانا مودودی علم حدیث |
| ۲۷۱ | مولانا مودودی اور علم فقہ                                                                    |
| ۲۷۵ | مولانا مودودی اور علم تصور                                                                   |
| ۲۷۶ | دین ہنگی یا خود رائی                                                                         |
| ۲۷۷ | اسلام یا سیاسی تحریک                                                                         |
| ۲۸۲ | امام مہدی جدید ترین لیڈر                                                                     |
| ۲۸۳ | مولانا مودودی اور قرآن کریم                                                                  |
| ۲۸۹ | مولانا مودودی اور سنت نبوی                                                                   |
| ۲۹۳ | مولانا مودودی اور اجماع امت                                                                  |
| ۲۹۵ | مودودی صاحب میں مفسر قرآن کی شرائط نہیں ..... مولانا مودودی اور ایک آیت کی تفسیر             |
| ۲۹۶ | جواب مودودی صاحب کا حضرت داؤد علیہ السلام کے قصے میں اور یاء کی بیوی کا واقعہ کر کرنا        |
| ۲۹۸ | تفسیر بالرائے جو اصول عربیہ کے خلاف ہو                                                       |
| ۲۹۸ | آیت، رکوع اور سورۃ کی وجہ تفسیر ..... سورۃ واقعہ میں دوسرے رکوع کی ابتدا                     |
| ۳۹۹ | مکی اور مدینی سورتوں میں فرق                                                                 |
| ۳۰۰ | مکی اور مدینی سورتوں کی پہچان ..... مکی سورتوں کی علامات                                     |
| ۳۰۰ | مدینی سورتوں کی علامات ..... قرآن میں رکوع اور پارے کس نے ترتیب دئے؟                         |
| ۳۰۱ | تعداد حرکات قرآن کریم                                                                        |
| ۳۰۲ | تعداد آیات قرآن کریم ..... حرکات و نقاط قرآن میں کب سے ہیں؟                                  |
| ۳۰۳ | قرآن پاک کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی تصنیف کہنا                                            |

|     |                                                                                           |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۰۳ | علم قرأت اور قراء کرام ..... قرأت بعد کاتواتر ..... قرأت شاطبی و تیسر                     |
| ۳۰۴ | روايات عشرہ کا مرتبہ ..... ایک قرأت کو دوسری قرأت کے ساتھ ملانا                           |
| ۳۰۵ | قرأت صحیح و غیر صحیح کی پہچان                                                             |
| ۳۰۶ | سبعہ احرف کی تشریع ..... قرأت سبعہ بھی منقول ہیں محدث نہیں                                |
| ۳۰۷ | سات قرأتوں کے مطابق تلاوت قرآن کا حکم ..... لاتا منا میں ادغام صریح ہے                    |
| ۳۰۸ | یہ قلب کی باء پر جزم کیوں؟ ..... آیت فلید ع نادیہ پر وقف کرنا جائز ہے                     |
| ۳۰۹ | ویتفہ کے قاف پر سکون کیوں ہے؟                                                             |
| ۳۱۰ | اعراب فَاصْدُقْ وَأَكْنُ مِنَ الصَّالِحِينَ ..... علی حبہ کی ضمیر کا مرجع                 |
| ۳۱۱ | وقف امر پر ہے یا سلام پر؟ ..... علم تجوید یہ کیا ہے؟ ..... کیا الجہہ یہ کیا ہے؟           |
| ۳۱۲ | آیات کاشان نزول ..... سورہ فاتحہ کاشان نزول وغیرہ                                         |
| ۳۱۳ | معوذین کاشان نزول ..... لا تقربوا سلطة کاشان نزول ..... یا یہا رسول بلع کاشان نزول        |
| ۳۱۴ | آیت وَا ذَاقَ الْقَرْآنَ كاشان نزول ..... وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْجَبُ كاشان نزول        |
| ۳۱۵ | آیت وَلَعْلَمَ اللَّهُمَّ كاشان نزول                                                      |
| ۳۱۶ | تطیقات اور رفع تعارض ..... حضرت آدم علیہ السلام سے متعلق دو آیتوں میں تعارض کا جواب       |
| ۳۱۷ | حضرت آدم کی لغزش اور دو آیتوں میں تعارض                                                   |
| ۳۱۸ | آدم علیہ السلام کے بیٹوں میں زماں کا سبب                                                  |
| ۳۱۹ | ماضل صاحبکم اور ووجد ک صالاً میں تعارض کا جواب                                            |
| ۳۲۰ | آیت الف سنۃ اور خمسین الف سنۃ کے درمیان تطبیق                                             |
| ۳۲۱ | دو آیتوں میں تعارض کا جواب ..... لیعلم ان قد ابلغوا - کی ضمیر کا مرجع                     |
| ۳۲۲ | زکھا و تزکی میں تعارض کا جواب                                                             |
| ۳۲۳ | چند شبہات و اشکالات کے جوابات                                                             |
| ۳۲۴ | تکلیف مالا بیاق پر ایک شبہ کا جواب ..... قرآن مجید کے شفاء جسمانی ہونے پر ایک شبہ کا جواب |
| ۳۲۵ | انک لعلی خلق عظیم پر ایک شبہ کا جواب                                                      |

|     |                                                                                   |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۱۹ | لتكون لمن خلفك آية پر ایک اشکال کا جواب                                           |
| ۳۲۰ | ضربت عليهم الذلة پر ایک اشکال کا جواب                                             |
| ۳۲۱ | ان الذين آمنوا والذين هادوا پر اشکال کا جواب                                      |
| ۳۲۱ | لواردنَا ان نتخدلهموا پر ایک اشکال کا جواب                                        |
| ۳۲۲ | كلما نضجت جلودهم پر ایک اشکال کا جواب                                             |
| ۳۲۲ | وانما شاء الله لمهتدون پر ایک اشکال کا جواب                                       |
| ۳۲۲ | آیت ولو شتنا لاتينا پر ایک اشکال کا جواب                                          |
| ۳۲۳ | شجرة طور کے متعلق ایک اشکال کا جواب ..... ان المتقين في ظلال پر ایک اشکال کا جواب |
| ۳۲۳ | واستعينوا بالصبر والصلوة پر ایک اشکال کا جواب                                     |
| ۳۲۳ | لابنال عهدى الظالمين پر ایک اشکال کا جواب                                         |
| ۳۲۴ | انه فكر و قدر الآية پر ایک اشکال کا جواب                                          |
| ۳۲۵ | کیا بتت ید آبی لہب کو سنائے؟ ..... سورہ فاتحہ کوں سے پارے میں داخل ہے؟            |
| ۳۲۵ | حضرت عیسیٰ کی فضیلت کلمہ و روح منہ سے                                             |
| ۳۲۷ | حضرت زکریا کی بیوی حضرت مریم علیہا السلام کی خالہ تھیں یا نہیں؟                   |
| ۳۲۷ | آیت قرآنی کو استشهاد اور تلاوۃ لکھنے کا فرق                                       |
| ۳۲۸ | تحویل قبلہ میں اہل قبلہ کا گھومنا کس طرح ہوا؟                                     |
| ۳۲۹ | کیا مفترض قرآن سے مربوط ہے؟ ..... فاضل بریلوی کے ایک مفہوم میں آیت قرآنی کی تحریف |
| ۳۳۰ | نفح صور کتنی مرتبہ ہے؟                                                            |
| ۳۳۱ | جنت کی چار نہریں اور ان کا سلسلہ ..... سید عبد مولی کے معانی                      |
| ۳۳۲ | قرآن سے معلوم ہوتا ہے کہ طوفان نوح عام تھا                                        |
| ۳۳۳ | اجدد الام کا خطاب کیا شیطان کو بھی تھا؟                                           |
| ۳۳۳ | چہرہ کا پردہ قرآن کریم سے اور خالدہ خانم اویب کا اعتراض                           |
| ۳۳۴ | <b>بعض الفاظ کا ترجمہ</b> ..... حیط کا ترجمہ خط سے کرتا ..... اکتبھا کا ترجمہ     |

|     |                                                                                     |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۳۳ | وترى الجبال میں تحسبہا سے پہلے واو کا ترجمہ                                         |
| ۳۳۴ | ما كانوا به يشر كون میں ما مصدر یہ ہے یا موصولہ                                     |
| ۳۳۵ | ایک آیت کے ترجمہ میں ترمیم ..... بعض آیات کی مراد معنی و مطلب اور تفسیر             |
| ۳۳۵ | تو بہ نصوحہ سے کیا مراد ہے؟                                                         |
| ۳۳۶ | و جعلوا بینه و بین الجنة میں جنت سے کیا مراد ہے؟                                    |
| ۳۳۶ | قرآن میں اللہ تعالیٰ کے استواء علی العرش سے کیا مراد ہے؟                            |
| ۳۳۶ | إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ مِنْ أَمْانَتِكُمْ سے کیا مراد ہے؟                    |
| ۳۳۷ | وقت شام سے کیا مراد ہے؟ ..... قرآن آخرین سے کیا مراد ہے؟                            |
| ۳۳۷ | آیت میں شاہد سے کیا مراد ہے؟ ..... تضع کل ذات حمل حملہا کی مراد                     |
| ۳۳۸ | سورة نمل میں "كتاب نبین" سے کیا مراد ہے؟                                            |
| ۳۳۸ | مزاجها کافوراً کے معنی ..... انما يخشى الله من عباده العلماء کے معنی                |
| ۳۳۹ | آیت لو انزلنا هذا القرآن کے معنی                                                    |
| ۳۳۹ | انما انا بشر مثلکم کے معنی ..... مالا يخلق میں ما کا معنی و مراد                    |
| ۳۴۰ | انی متوفیک کے معنی ..... مرج البحرين یلتقین کی تفسیر                                |
| ۳۴۰ | وما كان الله معدبهم و هم يستغفرون کے معنی                                           |
| ۳۴۱ | آیت فطرة الله التي فطر الناس کے معنی ..... آیت انما يعمر مساجد الله کے معنی         |
| ۳۴۲ | و حرم ذلك على المؤمنين کے معنی ..... اكلها دائم کے معنی                             |
| ۳۴۳ | يقيمون الصلوة کے معنی ذکر الہی سے کرنا ..... لطیفاً کے معنی                         |
| ۳۴۳ | الخيل المسومة کے معنی ..... حضرت سليمان کا اپنے گھوڑوں کو قتل کرنے کے واقع کی تحقیق |
| ۳۴۵ | وطا کے معنی ..... لفظ ناشئة کے معنی                                                 |
| ۳۴۶ | تلاوت مقدم اور نزول مؤخر کے معنی ..... او لئک یؤتون اجرهم مرتین کا مطلب             |
| ۳۴۷ | ليستخلقنهم في الأرض کا مطلب                                                         |
| ۳۴۷ | لئن شكرتم لا زيدنكم کا مطلب ..... ہر چیز کے شیخ پڑھنے کا مطلب                       |
| ۳۴۸ | قرآن کریم کو بلا تلاوت کے چونا                                                      |

|     |                                                                                   |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۲۸ | ونحشره يوم القيمة اعمى كامطلب ..... ولقد كرمنا بني ادم كامطلب                     |
| ۳۲۹ | ان الصلة تنهى عن الفحشاء والمنكر كامطلب                                           |
| ۳۲۹ | اسماء الہی میں الحاد کامطلب ..... انا ارسلنک شاهد اک صحیح ترجمہ و مطلب            |
| ۳۵۰ | حروف مقطعات ایک راز ہیں ..... غرائب قرآن کامطلب                                   |
| ۳۵۱ | آیت کل شئی هالک الا وجہہ                                                          |
| ۳۵۱ | لیس للاتسان الا ماسعی کامطلب ..... آیت ذن لہ معيشۃ ضنك کامطلب                     |
| ۳۵۲ | آیات وحدانیت کی تفسیر                                                             |
| ۳۵۲ | من کان فی هذه اعمیٰ کی تفسیر ..... قال هی عصای کی ایک خلط تفسیر                   |
| ۳۵۳ | وآت ذا القربی حقہ والمسکین کی تفسیر                                               |
| ۳۵۳ | فاتوا حرثکم انى شتم کی تفسیر ..... وجعلنا ذریته هم الباقين کی تفسیر               |
| ۳۵۵ | وان تصبھم حسنة يقولوا هذه من عند الله کی تفسیر                                    |
| ۳۵۵ | قل يا عبادی الذين اسرفووا کی تفسیر                                                |
| ۳۵۶ | لقطع عباو کی تفسیر ..... فرعون کی لاش کی تحقیق                                    |
| ۳۵۷ | لا يمسه الا المطهرون کی تفسیر                                                     |
| ۳۵۷ | بیدہ الملک میں ضمیر کا مرجع حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو قرار دینا تحریف اور غلط ہے |
| ۳۵۸ | آیت محمد رسول الله والذین معہ کی تفسیر ..... مقام محمود کی تفسیر                  |
| ۳۵۹ | آیت فمنهم من آمن به کی تفسیر ..... تفسیر آیت انا لننصر سلنا                       |
| ۳۶۰ | آیت انما وليکم الله کی تفسیر                                                      |
| ۳۶۱ | جاعل الذین اتبعوك کی تفسیر                                                        |
| ۳۶۱ | قرآن کی رو سے یتیم کی صحیح تعریف ..... خنزیر خانگی جانوروں میں داخل ہے یا نہیں ؟  |
| ۳۶۲ | مشیت ایزدی تقدیر ہے                                                               |
| ۳۶۲ | عشر کا ثبوت قرآن کریم سے ..... مبدرين واخوان الشياطين کیوں کہا گیا ؟              |
| ۳۶۳ | فلنجینہ حیاة طیبہ میں حیاة طیبہ کون سی زندگی ہے                                   |
| ۳۶۳ | ما اهل بہ لغير الله میں کون سے جانور داخل ہیں ؟                                   |

|     |                                                                                         |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۶۳ | لاتبدل لخلق الله کی تغیر                                                                |
| ۳۶۵ | شجر اور شجرہ کے معنی کی تحقیق..... کفار کے ساتھ کھانے پینے اور ان کے ناپاک ہونے کا حکم  |
| ۳۶۶ | آخرت میں خیرات کا نافع ہونا کفار کے لئے                                                 |
| ۳۶۷ | بعض نکات..... تعداد آیات قرآنی کی حکمت                                                  |
| ۳۶۸ | وماتسقط من ورقة کی ترکیب                                                                |
| ۳۶۹ | لفظ وحی کو ای اور علی کی ساتھ متعدد بنا..... قول تعالیٰ و بدی القربی میں باہلانے کی وجہ |
| ۳۷۰ | قوله تعالیٰ و من يشرک بالله اور فقد ضل ضلالاً بعيداً میں کیا تھا؟                       |
| ۳۷۱ | کیا مخفی ایمان پر جنت کی بشارت ہے؟..... وعید کی آیات زیادہ ہیں یا وعدہ کی بشارتیں       |
| ۳۷۲ | پانچ وقت کی نماز کا حکم کس پارے میں ہے؟                                                 |
| ۳۷۳ | دسترخوان پر آیات یا اسماء الہی لکھنا..... آیت قطب کون سی ہے؟                            |
| ۳۷۴ | کیا ارماد سے اعمال حبط ہو جاتے ہیں؟..... چاند پر پہنچنا قرآن کے خلاف نہیں               |
| ۳۷۵ | آیت اذانودی للصلوة میں ندا کا مطلب                                                      |
| ۳۷۶ | منافق کی تعریف اور ان کا وجود..... دجال کا ذکر قرآن میں ہے یا نہیں؟                     |
| ۳۷۷ | قصہ ہاروت ماروت کی تحقیق                                                                |
| ۳۷۸ | تحقیق سدۃ القرآن و یاجون ماجون ..... ذوالقرنین کون تھا؟                                 |
| ۳۷۹ | مولوی نذری احمد کا ترجمہ قرآن صحیح ہے یا نہیں؟                                          |
| ۳۸۰ | آیت الگرسی ایک آیت ہے..... اسلام کی بنیاد قرآن و حدیث پر ہے                             |
| ۳۸۱ | شیخ توریت و الحبیل..... قرآن کریم میں تحریف کے علامات اور اس کے دلائل کا جواب           |
| ۳۸۲ | آیت و من يعش عن ذکر الرحمن کا مصدقاق                                                    |
| ۳۸۳ | ملحوظ کی ابتداء کیسے ہوئی؟..... احادیث اور تفسیر منقول سے ہٹ کر آیت کا مطلب بیان کرنا   |
| ۳۸۴ | متفرقات..... قرآن میں شیخ واقع ہوا ہے یا نہیں؟                                          |
| ۳۸۵ | قرآن کریم میں سات زمینوں کا تذکرہ..... سورہ توبہ کے شروع میں اسم اللہ نہ ہونے کا سبب    |
| ۳۸۶ | سعوذین کے قرآن کریم کا حصہ ہونے سے متعلق حضرت ابن مسعودؓ کے عقیدے کی مفصل تحقیق         |
| ۳۸۷ | انما الخمر والمیسر سے شراب کے بخس حقیقی ہونے پر استدلال                                 |

|     |                                                                                        |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۸۷ | وان ظاہرا کے موکد کرنے کی وجہ                                                          |
| ۳۸۸ | قرآن کے بعض ظاہری معنی متروک ہوتے ہیں                                                  |
| ۳۸۸ | اللہ کو وکیل کیسے بنایا جائے؟... اور بھرجیل کیا ہے؟                                    |
| ۳۸۸ | حضرت یوسف کتنے خوبصورت تھے؟... حضرت یوسف علیہ السلام اور زیخ کے نکاح کی تحقیق          |
| ۳۸۹ | حضرت یوسف علیہ السلام کے حیلے کی تحقیق                                                 |
| ۳۹۰ | سورہ فاتحہ میں چھ آیات ہیں یا سات؟                                                     |
| ۳۹۰ | ارض کی جمع قرآن کریم میں کیوں نہیں؟... قرآن میں سائنس کی بحث                           |
| ۳۹۱ | اطیعوا اللہ واطیعوا الرسول را ولی الامر کا مطلب                                        |
| ۳۹۱ | عبادت اور اطاعت میں فرق                                                                |
| ۳۹۲ | حضرت موسیٰ علیہ السلام کے ساتھ تشبیہ کس چیز میں ہے؟... نبوت حضرت علیہ السلام           |
| ۳۹۳ | خنزیر اور میتہ کی حرمت نص قطعی سے ثابت ہے                                              |
| ۳۹۳ | ایک آیت کی غلط تفسیر کی نشاندہی                                                        |
| ۳۹۳ | آیت ان الله و ملئکته سے درود کا حکم... دوران حلاوت چینک کے وقت الحمد لله کہنا          |
| ۳۹۳ | شیطان کی مہلت اور قیامت میں اس کا حشر... شیطان نے حضرت آدم کو کیسے بہکایا؟             |
| ۳۹۴ | آیت و شاورهم فی الامر اور جمہوریت کا تصور                                              |
| ۳۹۵ | بعض آیات میں وار و همزہ پڑھنے کا طریقہ                                                 |
| ۳۹۶ | حدیث کی کتابوں کو بلا وضو چھونا                                                        |
| ۳۹۶ | قرآن شریف کا بلا وضو کافر کا ہاتھ لگانا کیسا ہے                                        |
| ۳۹۶ | آسمانی کتابوں کی زبان... ایسے تعییم یافتہ کی امامت جو حروف صحیح مخارج سے ادا نہ کر سکے |
| ۳۹۷ | القرآن رسماً سینٹ نظم کا شرعی حکم                                                      |
| ۳۹۸ | رام الحروف کا جواب                                                                     |
| ۳۹۹ | دارالعلوم کراچی کا جواب                                                                |
| ۴۰۰ | امر بالمعروف اور نهى عن المنكر عذاب الہی روکنے کا ذریعہ ہے                             |

# کتاب العقائد

اسلام و ایمان کی حدود

ایمانیات

## مسلمانوں کے بنیادی عقائد

**ایمان کی حقیقت:** سوال: ایمان کیا ہے؟ حدیث کی روشنی میں وضاحت کریں؟

جواب: حدیث جبرائیل میں حضرت جبرائیل علیہ السلام کا پہلا سوال یہ تھا کہ اسلام کیا ہے؟ اس کے جواب میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اسلام کے پانچ اركان ذکر فرمائے حضرت جبرائیل علیہ السلام کا دوسرا سوال یہ تھا کہ ایمان کیا ہے؟ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ”ایمان یہ ہے کہ تم ایمان لا و اللہ پڑا اس کے فرشتوں پر، ان کی کتابوں پر، اس کے رسولوں پر، قیامت کے دن پر اور ایمان لا و اچھی بُری تقدیر پر۔“

ایمان ایک نور ہے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تقدیت سے دل میں آ جاتا ہے اور جب یہ نور دل میں آتا ہے تو کفر و عناد اور رسم جاہلیت کی تاریکیاں چھٹ جاتی ہیں اور آدمی ان تمام چیزوں کو جن کی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے خبر دی ہے، نور بصیرت سے قطعی پچی سمجھتا ہے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ ”تم میں سے کوئی شخص مومن نہیں ہو سکتا ہے یہاں تک کہ اس کی خواہش اس دین کے تابع نہ ہو جائے جس کو میں لے کر آیا ہوں۔“ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لائے ہوئے دین میں سب سے اہم تریہ چھ باتیں ہیں جن کا ذکر اس حدیث پاک میں فرمایا ہے۔ پورے دین کا خلاصہ انہی چھ باتوں میں آ جاتا ہے۔

۱۔ اللہ تعالیٰ پر ایمان لانے کا یہ مطلب ہے کہ اللہ تعالیٰ کو ذات دعیات میں یکتا سمجھئے وہ اپنے وجود اور اپنی ذات و صفات میں ہر نقش اور عیب سے پاک اور تمام کمالات سے متصف ہے۔ کائنات کی ہر چیز اسی کے ارادہ و مشیت کی تابع ہے، سب اسی کے محتاج ہیں، وہ کسی کا محتاج نہیں، کائنات کے سارے تصرفات اسی کے قبضہ میں ہیں، اس کا کوئی شریک اور سائبھی نہیں۔

۲۔ فرشتوں پر ایمان یہ کہ فرشتے اللہ تعالیٰ کی ایک مستقل نورانی مخلوق ہے وہ اللہ تعالیٰ کی

نافرمانی نہیں کرتے بلکہ جو حکم ہو، بجالاتے ہیں اور جس کا مرض اللہ تعالیٰ نے مقرر کر دیا ہے وہ ایک لمحے کے لیے بھی اس میں کوتا ہی نہیں کرتا۔

۳۔ رسولوں پر ایمان یہ کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کی ہدایت اور انہیں اپنی رضامندی اور ناراضی کے کاموں سے آگاہ کرنے کے لیے کچھ برگزیدہ انسانوں کو جن لیا، انہیں رسول اور نبی کہتے ہیں۔ انسانوں کو اللہ تعالیٰ کی خبریں رسولوں کے ذریعے ہی پہنچتی ہیں۔ سب سے پہلے نبی حضرت آدم علیہ السلام تھے اور سب سے آخری نبی حضرت محمد رسول اللہ علیہ وسلم ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد قیامت تک کسی کونبوت نہیں ملے گی بلکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی کالایا ہوادین قیامت تک رہے گا۔

۴۔ کتابوں پر ایمان یہ کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبیوں کی معرفت بندوں کی ہدایت کے لیے بہت سے آسمانی ہدایت نامے عطا کیے ان میں چار زیادہ مشہور ہیں۔ (۱) تورات: جو حضرت موسیٰ علیہ السلام پر آتا ری گئی۔ (۲) زیور: جو حضرت داؤد علیہ السلام پر نازل کی گئی۔ (۳) انجلیل: جو حضرت عیسیٰ علیہ السلام پر نازل کی گئی اور (۴) قرآن مجید: جو حضرت محمد رسول اللہ علیہ وسلم پر نازل کیا گیا۔ یہ آخری ہدایت نامہ ہے جو خدا تعالیٰ کی طرف سے بندوں کے پاس بھیجا گیا۔ اب اس کی پیروی سارے انسانوں پر لازم ہے اور اس میں ساری انسانیت کی نجات ہے جو شخص اللہ تعالیٰ کی اس آخری کتاب سے روگردانی کرے گا وہ ناکام اور نامراد ہو گا۔

۵۔ قیامت پر ایمان یہ کہ ایک وقت آئے گا کہ ساری دنیا ختم ہو جائے گی زمین و آسمان فنا ہو جائیں گے اس کے بعد اللہ تعالیٰ سب کو زندہ کرے گا اور اس دنیا میں لوگوں نے جو تیک یا برے عمل کیے ہیں سب کا حساب و کتاب ہو گا۔ میزان عدالت قائم ہو گی اور ہر شخص کی نیکیاں اور بدیاں اس میں توںی جائیں گی۔ جس شخص کے نیک عملوں کا پلہ بھاری ہو گا اسے اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کا پروانہ ملے گا اور وہ ہمیشہ کے لیے اللہ تعالیٰ کی رضا اور قرب کے مقام میں رہے گا جس کو ”جنت“ کہتے ہیں اور جس شخص کی برائیوں کا پلہ بھاری ہو گا اسے اللہ تعالیٰ کی ناراضی کا پروانہ ملے گا اور وہ گرفتار ہو کر خدائی قید خانے میں جس کا نام ”جہنم“ ہے سزا پائے گا اور کافر اور بے ایمان لوگ ہمیشہ کے لیے جہنم میں رہیں گے۔ دنیا میں جس شخص نے کسی دوسرے پر ظلم کیا ہو گا اس سے رشوٹ لی ہو گی اس کا مال ناقص کھایا ہو گا اس کے ساتھ بذیبانی کی ہو گی یا اس کی بے آبروی کی ہو گی، قیامت کے دن اس کا بھی حساب ہو گا اور مظلوم کو ظالم سے پورا پورا بدلہ دلا یا جائے گا۔ الغرض خدا تعالیٰ کے انصاف کے دن کا نام ”قیامت“ ہے جس میں تیک و بد کو چھانت دیا جائے گا۔

ہر شخص کو اپنی پوری زندگی کا حساب چکانا ہو گا اور کسی پر زرا بھی ظلم نہیں ہو گا۔

۶۔ ”اچھی اور بُری تقدیر پر ایمان لانے“ کا مطلب یہ ہے کہ یہ کارنامہ عالم آپ سے آپ نہیں چل رہا بلکہ ایک علیم و حکیم ہستی اس کو چلا رہی ہے۔ اس کائنات میں جو خوشگوار یا ناگوار واقعات پیش آتے ہیں وہ سب اس کے ارادہ و مشیت اور قدرت و حکمت سے پیش آتے ہیں۔ کائنات کے ذرہ ذرہ کے تمام حالات اس علیم و حیر کے علم میں ہیں اور کائنات کی تحقیق سے قبل اللہ تعالیٰ نے ان تمام حالات کو جو پیش آنے والے تھے ”لوح محفوظ“ میں لکھ لیا تھا۔ لیکن اس کائنات میں جو کچھ بھی دفعہ میں آ رہا ہے وہ اسی علم از لی کے مطابق پیش آ رہا ہے۔ نیز اسی کی قدرت اور اسی کی مشیت سے پیش آ رہا ہے۔ الغرض کائنات کا جو نظام حق تعالیٰ شانہ نے ازل ہی سے تجویز کر رکھا تھا۔ یہ کائنات اس طے شدہ نظام کے مطابق چل رہی ہے۔

### نجات کیلئے ایمان شرط ہے

سوال: ہم نے سن رکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ آخر میں دوزخ سے ہر اس آدمی کو نکال لے گا جس کے دل میں رائی کے برابر ایمان ہو گا کیونکہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ میں یہ پسند نہیں کرتا کہ کسی موحد کو مشرک کے ساتھ رکھو۔ تو کیا آج کل کے عیسائی اور یہودیوں کو بھی دوزخ سے نکال دے گا؟ کیونکہ وہ بھی اللہ کو مانتے ہیں لیکن ہمارے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو نہیں مانتے اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور حضرت عزیز علیہ السلام کو خدا کا بیٹا تصور کرتے ہیں تو کیا عیسائی اور یہودی ”رائی برابر ایمان والوں“ میں ہوں گے یا نہیں؟

جواب: دوسری نجات کے لیے ایمان شرط ہے کیونکہ کفر اور مشرک کا گناہ بھی معاف نہیں ہو گا اور ایمان کے صحیح ہونے کے لیے صرف اللہ تعالیٰ کو مانتا کافی نہیں بلکہ اس کے تمام رسولوں کا مانتا بھی ضروری ہے اور جو لوگ حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو خدا تعالیٰ کا آخری نبی نہیں مانتے وہ خدا تعالیٰ پر بھی ایمان نہیں رکھتے کیونکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کے رسول اور آخری نبی ہیں اور اللہ تعالیٰ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے رسول اور خاتم النبیین ہونے کی شہادت دی ہے۔ پس جو لوگ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت و نبوت اور ختم نبوت پر ایمان نہیں رکھتے وہ اللہ تعالیٰ کی شہادت کو جھٹلاتے ہیں اور جو شخص اللہ تعالیٰ کی بات کو جھوٹی کہے وہ اللہ تعالیٰ کو مانے والا نہیں۔ پس آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دین کو قبول کرنا شرط نجات ہے، غیر مسلم کی نجات نہیں ہو گی۔

### مسلمان کی تعریف

سوال: مسلمان کی تعریف کیا ہے؟ جواب: آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے لائے ہوئے

دین کو مانے والا مسلمان ہے۔ دین اسلام کے وہ امور جن کا دین میں داخل ہونا قطعی تواتر سے ثابت اور عام و خاص کو معلوم ہواں کو ”ضروریات دین“ کہتے ہیں۔ ان ”ضروریات دین“ میں سے کسی ایک بات کا انکار یا تاویل کرنے والا کافر ہے۔

سوال: قرآن اور حدیث کے حوالے سے مختصر آپتا میں کہ مسلمان کی تعریف کیا ہے؟ یہ بات پھر عرض کروں گا کہ صرف قرآن شریف اور حدیث شریف کے حوالے سے بتا میں دوسرا کوئی حوالہ نہ دیں ورنہ لوگوں کو پھر موقع ملے گا کہ یہ ہمارے فرقہ کے بزرگ کے حوالہ نہیں؟

جواب: ایمان نام ہے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے لائے ہوئے دین کو بغیر کسی تحریف و تبدیلی کے قبول کرنے کا اور اس کے مقابلہ میں کفر نام ہے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دین کی کسی قطعی و یقینی بات کو نہ مانے کا۔ قرآن کریم کی بے شمار آیات میں ”ما النزل الی الرسول“ کے مانے کو ”ایمان“ اور ”ما النزل الی الرسول“ میں سے کسی ایک کے نہ مانے کو ”کفر“ فرمایا گیا ہے۔ اسی طرح احادیث شریفہ میں بھی یہ مضمون کثرت سے آیا ہے۔ مثلاً صحیح مسلم (جلد اص: ۳۷) کی حدیث میں ہے: ”اور وہ ایمان لا میں مجھ پر اور جو کچھ میں لا یا ہوں اس پر“ اس سے مسلمان اور کافر کی تعریف معلوم ہو جاتی ہے۔ یعنی جو شخص محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لائے ہوئے دین کی تمام قطعی و یقینی باتوں کو من و عن مانتا ہو وہ مسلمان ہے اور جو شخص قطعیات دین میں سے کسی ایک کا انکار ہو یا اس کے معنی و مفہوم کو بگاڑتا ہو وہ مسلمان نہیں بلکہ کافر ہے۔

مثال کے طور پر قرآن مجید نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو خاتم النبیین فرمایا ہے اور بہت سی احادیث شریفہ میں اس کی یہ تفسیر فرمائی گئی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی نبی نہیں ہو گا اور ملت اسلامیہ کے تمام فرقے (اپنے اختلافات کے باوجود) یہی عقیدہ رکھتے آئے ہیں لیکن مرزا غلام احمد قادریانی نے اس عقیدے سے انکار کر کے نبوت کا دعویٰ کیا اس وجہ سے قادریانی غیر مسلم اور کافر قرار پائے۔

اسی طرح قرآن کریم اور احادیث شریفہ میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے آخری زمانے میں نازل ہونے کی خبر دی گئی ہے۔ مرزا قادریانی اور اس کے قبیلین اس عقیدے سے منحرف ہیں اور وہ مرزا کے ”عیسیٰ“ ہونے کے مدعی ہیں اس وجہ سے بھی وہ مسلمان نہیں۔ اس طرح قرآن کریم اور احادیث شریفہ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کو قیامت تک مدارنجات نہبہرایا گیا ہے لیکن مرزا قادریانی کا دعویٰ ہے کہ ”میری وحی نے شریعت کی تجدید کی ہے اس لیے اب میری وحی اور میری تعلیم مدارنجات ہے۔“ (اربعین نمبر: ۲۳، ص: ۷) غرض کہ مرزا قادریانی نے بے شمار

قطعیات اسلام کا انکار کیا ہے اس لیے تمام اسلامی فرقے ان کے کفر پر متفق ہیں۔

**ابتدائی وحی کے تین سال بعد عمومی دعوت و تبلیغ کا حکم ہوا**

سوال: زمانہ فترة وحی میں تبلیغ اسلام کی دعوت جاری رہی یا نہیں؟ جبکہ ایک صاحب کا کہنا ہے کہ..... صاحب کی رائے میں پہلی وحی کے بعد تین سال تک آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ٹریننگ دی جاتی رہی اور اس کے بعد تبلیغ کا حکم ہوا۔ امید ہے کہ آپ جواب سے نوازیں گے؟

جواب: ابتدائی وحی کے نزول کے بعد تین سال تک وحی کا نزول بند رہا۔ یہ زمانہ ”فترۃ وحی“ کا زمانہ کہلاتا ہے۔ اس وقت تک دعوت و تبلیغ کا عمومی حکم نہیں ہوا تھا۔ ”زمانہ فترت“ کے بعد سورہ مدثر کی ابتدائی آیات نازل ہوئیں اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو دعوت و اذار کا حکم دیا گیا۔ اس ”فترۃ وحی“ میں بہت سی حکمتیں تھیں۔ ..... صاحب نے ”ٹریننگ“ کی جوبات کی وہ ان کی اپنی فکری سطح کے مطابق ہے۔ (آپ کے مسائل اور ان کا حل ج ۲۳ ص ۲۸۷)

**اسلام اور کفر کا معیار کیا ہے؟**

سوال: کفر و اسلام کا معیار کیا ہے؟ اور کس وجہ سے کسی مسلمان کو مرتد یا خارج از اسلام کہا جاسکتا ہے؟ مختصر اور جامع جواب سے نوازا جائے

جواب: ارتاد کے معنی لغت میں پھر جانے اور لوٹ جانے کے ہیں اور اصطلاح شریعت میں ایمان و اسلام سے پھر جانے کو ارتاد اور پھرنے والے کو مرتد کہتے ہیں۔ مرتد ہونے کی دو صورتیں ہیں۔ ایک یہ کہ صاف طور سے مذہب تبدیل کر کے اسلام سے پھر جائے۔ جیسے عیسائی، یہودی، آریہ وغیرہ مذہب اختیار کرئیا خداوند عالم کے وجود کا انکار کرئیا جی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کا انکار کرے۔ دوسری صورت یہ کہ صاف طور سے تبدیل مذہب یا توحید و رسالت کا انکار تونہ کرے لیکن کچھ اعمال یا اقوال یا عقائد میں اختیار کرے جو قرآن کریم یا جی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کے انکار کے برابر ہوں، جیسے اسلام کے کسی ایسے ضروری اور قطعی حکم کا انکار کر دے جس کا ثبوت قرآن کریم یا حدیث متواترہ سے ہو یہ صورت بھی باجماع امت ارتادو میں داخل ہے۔ اگرچہ اسلام کے دوسرے احکام پر شدت کے ساتھ عامل ہو۔ (جوہر الفقہ ج ۲۳ ص ۲۳)

**ضابطہ تکفیر**

سوال: کسی مسلمان کو کافر کہنے کے بارے میں آج کل ایک عجیب افراط و تفریط ہے۔ ایک

جماعت ادنی سے معاملات پر کفر کا حکم لگاتی ہے اور ذرا سی بات خلاف شرع ہو جانے پر اسلام سے مسلمانوں کو خارج کہنے لگتی ہے اس کے خلاف دوسری نو تعلیم یافتہ آزاد خیال جماعت جس کے نزدیک کوئی قول و فعل خواہ کتنا ہی شدید اور عقائد اسلامیہ کے خلاف ہو کفر کہلانے کا مستحق نہیں، جب تک کہ وہ کلمہ گو ہوا اور تو حید و رسالت کا قاتل ہو، صحیح ضابطہ کیا ہے؟

جواب: جب تک کسی شخص کے کلام میں تاویل صحیح کی گنجائش ہو اور اس کے خلاف کی تصریح متكلم کے کلام میں نہ ہو یا اس عقیدہ کے کفر ہونے میں ادنی سے ادنی اختلاف آئندہ مجتہدین میں ہو اس وقت تک اس کے کہنے والے کو کافرنہ کہا جائے لیکن اگر کوئی شخص ضروریات دین میں (ضروریات دین کی وضاحت آگے آ رہی ہے) سے کسی چیز کا انکار کرے یا کوئی ایسی ہی تاویل و تحریف جو اس کے اجتماعی معانی کے خلاف معنی پیدا کرے تو اس شخص کے کفر میں کوئی تالنہ کیا جائے۔ (جوہر المقدح ص ۲۵)

### فرقہ چکڑالویہ کی تحقیق و عقائد

سوال: پنجاب میں ایک فرقہ ہے جو اپنے کو اہل قرآن کہتا ہے اس کا بانی عبداللہ چکڑالوی ہے اور اس کی طرف اس کی نسبت کی جاتی ہے۔ اس فرقہ کے عقائد کا نمونہ خود بانی فرقہ عبداللہ چکڑالوی کی کتاب (برہان الفرقان علی صلوٰۃ القرآن) سے بحوالہ صفحات لکھا جاتا ہے تاکہ علماء کرام اس پر غور فرمائیں کہ یہ فرقہ اور اس کے قبیعین مسلمان ہیں یا نہیں؟

عقائد یہ ہیں: ۱۔ قرآن مجید کی سکھائی ہوئی نماز پڑھنی فرض ہے اور اس کے سوا اور کسی طرح کی نماز پڑھنا کفر و شرک ہے۔ (ص ۵۶)

۲۔ سنو کہ وہ شی مغض قرآن مجید ہی ہے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف وحی کی گئی اس کے سوا اور کوئی چیز ہرگز ہرگز خاتم النبیین پڑھنی نہیں ہوئی۔ (ص ۳۶)

۳۔ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دل و جان سے رسول مانتا ہوں مگر جن آیات میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی فرمانبرداری کا حکم ہوا ہے وہاں رسول اللہ سے مراد فقط قرآن مجید ہی ہے۔

۴۔ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صرف اپنے زمانہ کے لوگوں کے ہی پاس آئے تھے آج کل کے لوگوں میں سے کسی کے پاس نہیں آئے اگر کسی صاحب کے پاس آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی آمد و رفت ہوتا تھا میں۔

۵۔ آسمانی کتابوں میں کوئی فرق نہیں، سب ہم پلہ و ہم رتبہ ہیں۔

۶۔ نبیوں میں کوئی فرق نہیں ہے سب ایک مرتبہ کے ہیں اور سلسلہ نبوت تا قیامت چلتا رہے گا۔

۷۔ اوقات نماز چار ہیں، تہجد، نجف، ظہر، مغرب

۸۔ قبلہ پورب پھتم و طرف ہے تجہ و فخر مشرق کی جانب اور ظہر و مغرب پھتم کی جانب ہیں وغیرہ وغیرہ۔

جواب: (۱) قُلْ إِنَّكُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُوهُ نَيْرُبِّكُمُ اللَّهُ.

(۲) وَمَا أَنْتُمْ بِالرَّسُولِ فَخُدُوْهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا.

آیات مذکورہ نیز دیگر آیات کثیرہ سے نہایت صراحة اور وضاحت کے ساتھ دو امر ثابت ہوتے ہیں۔ ایک یہ کہ قرآن مجید اپنے ماننے والوں کو جس طرح احکام قرآنی کی اطاعت کا حکم دیتا ہے اسی طرح نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے احکام کی اطاعت پر مجبور کرتا ہے۔

دوسرے یہ کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کے مقاصد میں سے یہ بھی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم قرآن مجید کے صحیح مطالب صحیح تفسیر بیان فرمادیں۔ اس لیے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے جب کسی آیت کی تفسیر منقول ہو تو پھر اس کے خلاف دوسری تفسیر ہرگز قبل التفات نہ ہوگی۔ اگرچہ الفاظ قرآن میں باعتبار لغت اس کا اختال بھی موجود ہو۔ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے عہد مبارک سے لے کر آج تک تمام امت محمدیہ کا یہی اعتقاد رہا ہے اور اگر کسی نے کبھی اس کے خلاف عقیدہ ظاہر کیا ہے تو اس کو باجماع مسلمین کا فرود مرتد سمجھا گیا ہے۔ الغرض جو شخص یہ عقائد رکھے جو فرقہ چکڑ الویہ کی کتابوں سے نقل کیے گئے ہیں وہ بلاشبہ محدث زندیق اور کافر خارج از اسلام ہے کیونکہ وہ بہت سی ضروریات دین کا منکر ہے۔ (جوہر الفقہ ج اول ص ۳۹)

### فرقہ نیچریہ کا عقیدہ

سوال: فرقہ نیچریہ کے پیشوادر سید احمد خان کو کافر کہنا درست ہے یا نہیں؟ نیز اس کے اور اس کے ہمتوالوں کے عقائد قرآن و حدیث اور اجماع امت کے موافق ہیں یا مخالف؟ عوام میں یہ بڑا قابل قدر تصور کیا جاتا ہے کہ مسلمانوں کو اس کی جدوجہد کی بدولت ملی ہے اس بارے میں علماء حق کی کیا رائے ہے؟

جواب: ایک شخص کے عقائد و نظریات اس کی تحریر کردہ کتابوں اور دیگر لٹریچر سے معلوم ہو سکتے ہیں جن میں وہ اپنے عقیدہ اور نظریہ کا کھلے لفظوں میں ذکر کرتا ہے۔ فرقہ نیچریہ کا رئیس سرید احمد خان اور اس کے ہم خیال لوگوں کے عقائد و نظریات خود ان کی تحریر کردہ کتابوں میں مذکور ہیں۔ ان میں بعض تو صراحتاً قرآن و حدیث اور اجماع امت کے خلاف ہیں اور بعض بدعت و ضلالت ہیں۔ بطور مثال چند وہ عقائد جو صراحتاً شریعت محمدی صلی اللہ علیہ وسلم کے متضاد ہیں ذکر کیے جاتے ہیں: (۱) انکار حقيقة ملائکہ و شیاطین و شجرۃ الجنتۃ (۲) عذاب قبر کا انکار (۳) وجود جنت و جہنم کا انکار (۴) قیامت، حشر نشر، اسی طرح (۵) عذاب و ثواب اور حور و غلامان کا انکار (۶)

مجزہ و کرامت کا انکار (۷) کرامت کا انکار (۸) خر و خنزیر کا حلال سمجھنا وغیرہ ذالک۔ اس کے علاوہ بھی بہت سے ایسے عقائد ہیں جو جماعت امت کے متصادم ہیں۔

حکیم الامم حضرت مولانا اشرف علی تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب "امداد الفتاوی" میں اس فرقہ محدث کے تمام اقوال و عقائد پر مفصل بحث کی ہے اور ان کے تمام عقائد باطلہ کو قرآن و حدیث کی روشنی میں مردود اور قرآن و حدیث کے خلاف قرار دیا ہے اور بہت سے علماء دین کے فتاویٰ جو اس کے کفر و ارتداد پر منی تھے نقل کیے لیکن خود یوجہ ادعاء اسلام کے کفر کا فتویٰ نہیں دیا۔ البته یہ فرمایا کہ (سرید) اعلیٰ درجہ کا فضال و مفضل اور مبتدع ضرور ہے۔ لہذا ایسا شخص جس کے عقائد قرآن و حدیث کے مخالف ہوں ہرگز مسلمانوں کا خیر خواہ اور ان کی آزادی کا فکر مند نہیں بن سکتا ہے بلکہ یہ عوام کا لانعام کی لائی اور خوش عقیدتی ہے کہ اس کو اپنا خیر خواہ مانتے ہیں۔

قال اللہ تبارک و تعالیٰ: وَمَنْ يَكْفُرْ بِاللّٰهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ  
وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ حَنَلَ ضَلَالٌ مَّبْعِدًا ۝ (سورۃ النساء آیت نمبر ۱۳۶)

وقال اللہ تعالیٰ ایضاً: أَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ  
كُلُّ أَمَنَ بِاللّٰهِ وَمَلَائِكَةِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ ۝ (سورۃ البقرۃ آیت نمبر ۲۸۶)

وقال النبی صلی اللہ علیہ وسلم فی حدیث جبریل: وسواله للنبی  
صلی اللہ علیہ وسلم عن الايمان : فقال ان تؤمن بالله وملائکته  
وكتبہ ورسلہ والیوم الآخر وتؤمن بالقدر خیره وشره .

(رواہ البخاری فی صحیح کتاب الایمان - باب ۳۷)

(و مسلم فی صحيحه کتاب الایمان . باب ۱ . ۱ ..... وابو داؤد' کتاب السنۃ باب  
۱۵ ..... والنسائی کتاب الاشربة / باب ۳۸ ..... وابن ماجہ مقدمة باب ۹)  
فهذه الاصول التي اتفقت عليها الانبياء والرسل صلوت الله عليهم  
ولم يؤمن بها حقيقة الایمان الاتباع الرسل . (وقال اللہ تبارک  
وتعالیٰ: الْنَّارُ يُعَرَضُونَ عَلَيْهَا غَدُوًا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ  
أَذْخُلُوا إِلَى فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابَ . (سورۃ المؤمن آیت نمبر ۳۶)

وقال وَحُورٌ عِينٌ كَامِثَالِ اللُّولُوَ الْمَكْتُونِ . وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلَدَانٌ مُّخَلَّنُونَ ۝  
(سورۃ الدھر آیت نمبر ۱۹) حُورٌ مُّقْصُورَاتٌ فِي الْخِيَام . (سورۃ الرّحْمَن آیت نمبر ۲۷)

وقال العلامة ملا على القارى رحمه الله: والجنة والنار حق مخلوقتان اليوم لاتفيان ابدا ..... وفي شرحه وفي نسخة ولا تموت الحور العين ابدا ولا يغنى عتاب الله ولا ثوابه سردا ..... وقال الامام الاعظم في كتاب "الوصية" ..... والجنة والنار حق و هما مخلوقتان ولا فناء لهما ولا أهلهمما لقوله تعالى في حق اهل الجنة:  
 أَعِدْتُ لِلْمُتَّقِينَ ۝ وفى حق اهل النار "أَعِدْتُ لِكُفَّارِيْنَ"  
 خلقهما للثواب والعقاب. وقال ايضاً: في الوصية واهل الجنة في الجنة خالدون واهل النار في النار خالدون. لقوله تعالى في حق المؤمنين. اولئك اصحاب الجنة هم فيها خالدون وفي حق الكفار اولئك اصحاب النار هم فيها خالدون. (شرح الفقه الاكبر ص ۱۳۳ بحث حوض النبي صلى الله عليه وسلم حق والجنة والنار مخلوقتان اليوم) ومثله في شرح العقيدة الطحاوية صفحه ۲۷۶ ان الله خلق للجنة اهلاً (فتاویٰ حقانیج اص ۳۸۱)

### فرقہ مرزا سیے کے عقائد

سوال: مرزا غلام احمد قادری اس فرقہ کا بانی ہے اور اس وقت اس فرقہ کی تین پارٹیاں مشہور ہیں۔ ”اروپی پارٹی“ جو ظہیر الدین اروپی کی تینی ہے۔ ”قادیانی پارٹی“ جو مرزا محمود کی تینی ہے۔ ”لاہوری پارٹی“ جو محمد علی لاہوری کی تینی ہے۔ مذکورہ تینوں پارٹیوں کے عقائد قریب ایک ہی ہیں جو ذیل میں درج کیے جاتے ہیں:

- ۱۔ مرزا غلام احمد قادری مستقل نبی ہے وہ شریعت جواب سے چودہ سو سال قبل تھی منسون ہو گئی۔
- ۲۔ خدا کی عبادت کرتے وقت مسجد اقصیٰ اور سعی معنوں (غلام احمد) کے مقام قادریاں کی طرف منہ کرنے کو ترجیح دینی ہو گی۔

۳۔ قرآن شریف میں انبیاء کے منکرین کو کافر کہا گیا ہے اور ہم لوگ حضرت مسیح موعود کو نبی مانتے ہیں: ”أُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًا“ کے فتویٰ کے تحت ہم آپ کے منکروں کو کافر کہتے ہیں، وغیرہ وغیرہ۔ مذکورہ عقائد رکھنے والوں کے بارے میں حضرات علماء کرام کا کیا فیصلہ ہے؟ یہ

پارٹیاں خارج از اسلام ہیں یا کچھ تفصیل ہے؟

جواب: ان تینوں پارٹیوں میں چند وجوہ کفر تو مشترک ہیں اور بعض وجوہ خاص خاص پارٹیوں کے ساتھ مخصوص ہیں۔ اس جگہ مشترک وجوہ میں سے چند وجوہ پر اتفاق کیا جاتا ہے وہ یہ ہیں۔

(۱) مرزا کو باوجود داییے صاف دعویٰ نبوت کے جس میں کسی تاویل کی ہرگز منجانش نہیں، مسلمان بلکہ مہدی و مسیح سمجھنا (۲) ختم نبوت کے مسئلے میں جو کہ ضروریات دین میں سے ہے تاویل فاسد کرنا اور اس کے اجتماعی مفہوم کو بدلتا (۳) مرزا کو باوجود محلی ہوئی تو ہیں انبیاء کے مسلمان سمجھنا یہ وجوہ کفر ایسی ہیں جو تینوں پارٹیوں میں مشترک ہیں اور ان کے کفر کے لیے کافی ہیں۔ ان کے علاوہ دوسری بہت سی وجوہ اور بھی ہیں جن کے استیعاب کی اس جگہ ضرورت نہیں۔ (جو اہر الفتن ج ۱ ص ۲۸)

## فصل فی کلمات الکفر و افعال الکفر

وما يکون كفراً و ما لا يکون كفراً

(کفریہ وغیر کفریہ کلمات اور افعال سے متعلق مسائل کا بیان)

**موسيقی سننے والے کو کافر کہنا**

سوال: ۱۔ کیا میراثی، گانا گانے والے کافر ہیں؟

۲۔ اگر نہیں تو ہمارے ہاں ایک صاحب نہیں کافر کہتے ہیں، کیا یہ درست ہے؟

جواب: ۱۔ آلات موسيقی میں مشغولیت سخت گناہ ہے۔ احادیث میں اس پر شدید وعید آئی ہے۔ لہذا ہر مسلمان کو اس سے بچتا لازم ہے۔ (تفصیل کیلئے دیکھئے مفتی اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب قدس سرہ کی کتاب "اسلام اور موسيقی") لیکن اس گناہ کبیرہ کا مرکب کافر نہیں ہوتا تا وقتیکہ اس کے عقائد کفریہ نہ ہوں۔

۲۔ جن صاحب نے میراہیوں کو کافر کہا ہے انہوں نے سخت غلطی کی ہے انہیں توبہ واستغفار کرنا چاہیے۔ (وفی مشکوۃ المصابیح باب حفظ اللسان والغيبة والشتم ج: ۲ ص: ۲۱۱، رقم الحديث: ۲۸۱۲) (طبع قدیمی کتب خانہ) سیاب المسلم فسوق وقاتلہ کفر وفی جامع الترمذی ج: ۲ ص: ۸۸ (طبع فاروقی کتب خانہ) عن ابن عمر عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال : ایما رجل قال لاخیہ کافر فقد باء بها احدہما هذا حدیث صحیح (فتاویٰ عثمانی ج ۱ ص ۶۲۶-۶۲۷)

## کسی کافر ملک کا ویزا حاصل کرنے کیلئے ویزا فارم میں اپنے آپ کو قادیانی لکھنے کا حکم

سوال: خدا کرے حضرت بعافت کاملہ ہوں، ان دونوں یہ مسئلہ زیر غور ہے کہ بعض مسلمان کسی کافر ملک کا ویزا سہولت سے حاصل کرنے کے لیے یا کسی اور دنیاوی مصلحت کے لیے پاسپورٹ اور ویزا کے فارم میں اپنے آپ کو قادیانی لکھ دیتے ہیں؟ اتنی بات تو طے شدہ ہے کہ یہ انتہائی قبیح حرکت اور بڑا گناہ ہے۔ لیکن سوال یہ ہے کہ ایسے شخص کی تکفیر کی جائے گی یا نہیں؟ یہاں دارالافتاء میں اس سلسلے میں استفتاء بھی آیا ہوا ہے اس سلسلے میں غور کرنے سے جو نقطہ نظر سامنے آیا ہے اس کا خلاصہ پیش خدمت ہے۔ آخر میں چند متعلقہ عبارات بھی ذکر کردی گئی ہیں۔ جناب سے درخواست ہے کہ اپنی رائے گرایی سے مطلع فرمائیں؟

۱۔ کسی کلمے کے موجب کفر ہونے نہ ہونے میں اختلاف ہو تو احتیاط عدم تکفیر میں ہوتی ہے۔

۲۔ جو کلمہ فی نفسہ موجب کفر ہوا س کے تلفظ و تکلم کی کئی صورتیں ہیں۔

۳۔ ناسیا یا خاطنا تکلم ہو اس صورت میں بالاتفاق تکفیر نہیں کی جائے گی۔

۴۔ عامدہ تکلم ہو معلوم ہوتا ہے کہ عمدہ سے مراد یہ ہے کہ تکلم کا قصد بھی ہو اس کلمے کے موجب کفر ہونے کا علم بھی ہو اور کفر کا ارادہ بھی ہو اس صورت میں بالاتفاق تکفیر کی جائے گی۔

۵۔ جاہلہ تکلم ہو، یعنی تکلم تو ارادے سے ہو مگر یہ معلوم نہ ہو کہ اس سے آدمی کافر ہو جاتا ہے۔ اس صورت میں اختلاف ہے، تکفیر و عدم تکفیر دونوں قول ہیں۔

۶۔ ہازلہ تکلم ہو، یعنی تکلم تو ارادے سے ہو اور اس کے موجب کفر ہونے کا علم بھی تھا مگر ایقاع حکم یعنی کفر کا ارادہ نہیں تھا، اس صورت میں تکفیر کی جاتی ہے۔

۷۔ لا عبا تکلم ہو، یعنی بطور استہزاء کے کلمہ کفر کہا جائے یا استخفاف ایمان ہے اور اس کی بھی تکفیر کی جاتی ہے۔

اس تفصیل کا تقاضا یہ ہے کہ اپنے آپ کو قادیانی لکھتے ہوئے اگر علم ہو کہ یہ باعث کفر ہے لیکن اعتقاد کفر نہ ہو تو یہ لا عبا یا ہازلہ تکلم قرار پائے گا اور اس صورت میں تکفیر ہو گی اور اگر موجب کفر ہونے کا علم نہ ہوتے ہوئے لکھا گیا ہے تو اختلاف کی بناء پر احتیاط اس میں ہے کہ تکفیر نہ کی جائے۔

چند عبارات یہ ہیں: فی البحر: و فی فتح القدیر: و من هزل بلطف کفر ارتد

وان لم يعتقد للاستخفاف، فهو ككفر العناد والالفاظ التي يكفر بها تعرف في الفتاوى اه (ج: ٥، ص: ١٢٠ طبع ايج ايم سعيد)

وفي الفتوى الخيرية: وفي الفتوى اذا أطلق الرجل كلمة الكفر عمداً لكنه لم يعتقد الكفر قال بعض أصحابنا: لا يكفر لأن الكفر يتعلق بالضمير ولم يعقد الضمير على الكفر وقال بعضهم: يكفر وهو الصحيح عندي لأنه استخف بذنبه اه. وفي الخلاصة: اذا كان في المسئلة وجوه توجب التكبير ووجه واحد يمنع التكبير، فعلى المفتى أن يميل الى الوجه الذي يمنع التكبير تحسينا للظن بالمسلم. زاد في البزارية الا اذا خرج بارادته موجب الكفر فلا ينفعه التاويل حينئذ. وفي النتائج خانية: لا يكفر بالمحتمل، لأن الكفر نهاية في العقوبة فيستدعي نهاية في الجنائية ومع الاحتتمال لانهاية اه. قال في البحر: والحاصل ان من تكلم بكلمة الكفر هازلاً أو لاعباً كفر عند الكل، ولا اعتبار باعتقاده كما صرخ به قاضي خان في فتاواه. ومن تكلم بها خطأ او مكرها لا يكفر عند الكل، ومن تكلم بها عمداً عالماً كفر بها عند الكل، ومن تكلم بها اختياراً جاهلاً بانها كفر فيه اختلاف، والذى تحرر انه لا يفتى بتكبير مسلم امكن حمل كلامه على محمل حسن او كان في كفره اختلاف ولو رواية ضعيفة، فعلى هذا فاكثرا الفاظ التكبير المذكورة لا يفتى بالتكبير بها، ولقد الزمت نفسي ان لا افتى بشئ منها، والله اعلم. (الخيرية على حامش الفتوى شقح الخامدة (ج: ١، ص: ٧٧) (طبع مكتبة شيد يكوسه)

وفي احكام القرآن للجصاص: ولا ان الفرق بين الجحد والهزل ان الجاد قاص الى اللفظ والى ايقاع حكمه، والهazel قاص الى اللفظ غير مرید لايقاع حكمه. (ج: ٣، ص: ١٩٣) (طبع سهل اكيدمي لاہور)

وفي التفسيرات الا حمدية: وكذا غير المكره اذا اجرى على لسانه كلمة الكفر استهزاء او جهلاً يكون كافراً، فيكون الأية دليلاً على ان ركن الايمان التصديق والاقرار جميعاً ولكن التصديق لا يتحمل

السقوط بحال، ولا قرار يحتمله في حالة الاكراد. (ص: ۵۰۱) (طبع كربلاي سعدي)  
پھر دو باتیں اور قابل غور ہیں۔ ایک یہ کہ عام لوگوں کی دینی گرفت اس قدر ذہلی ہو چکی ہے  
کہ تکفیر کا فتوی معلوم ہونے کے باوجود بھی بہت سے دنیاوی مقاومات کو ترجیح دیں گے اور یہ حرکت نہیں  
چھوڑیں گے اور تکفیر کے فتوی کا علم ہو جانے کے بعد یہ حرکت بہر حال کفر ہو گی تو تکفیر کا فتوی دینے  
کی صورت میں بظاہر یہ مصالقہ ہے کہ کفر سے بچنے کا جو ایک راستہ تھا وہ بھی بند ہو جائے گا۔  
دوسری بات یہ کہ اگر تکفیر نہ کی جائے تو خطرہ ہے کہ تکفیر نہ کرنا اس حرکت کی موصلہ افزائی کا باعث  
ہو گا۔ ان دونوں باتوں پر غور کرتے ہوئے تقاضائے مصلحت یہ معلوم ہوتا ہے کہ مسئلہ بتاتے یا  
لکھتے ہوئے صاف تکفیر تو نہ کی جائے تاکہ پہلا حرج لازم نہ آئے البتہ نہ مت و عید کے الفاظ اخت  
باتے جائیں لیکن یہ بھی تب درست ہو گا کہ فقہی طور پر اس کی گنجائش ہو۔

جواب: کسی کافر ملک کا وزیر حاصل کرنے کے لیے یا کسی اور دنیوی مصلحت کے لیے  
پاسپورٹ اور وزیر افراہم پر مذہب کے خانے میں کسی مسلمان کا دیدہ و انتہ اپنے آپ کو قادریانی  
لکھتا، صراحًا کافر مذہب کی طرف اپنی نسبت کرنا ہے جو سراسر موجب کفر ہے۔ اگر کوئی ایسا  
کر لے تو ایسے شخص پر واجب ہے کہ فوراً صدق دل سے توبہ کر لے اور تجدید ایمان کرے اور آئندہ  
ایسا کرنے سے مکمل پر ہیز کرے۔

آپ نے خط میں جو عبارات فقہاء تحریر کی ہیں ان کا ذکر مذہب مسئلہ سے تعلق نہیں اور کسی دنیاوی  
غرض سے اپنے آپ کو غیر مسلم ظاہر کرنے کے بارے میں تلاش بسیار کے باوجود کوئی واضح تصریح  
بھی نہیں ملی۔ البتہ درج ذیل جزئیات سے بیان کردہ حکم کی تائید ہوتی ہے۔

فِي الْهَنْدِيَّةِ: مُسْلِمٌ قَالَ: إِنَّ مُلْحَدًا يَكْفُرُ، وَلَوْ قَالَ: مَا عَلِمْتُ أَنَّهُ كُفَّارٌ لَا يَعْزِزُ

بِهِذَا..... وَفِي الْبَيْتِيَّةِ: سَالَتْ وَاللَّذِي عَنْ رَجُلٍ قَالَ: إِنَّ فَرْعَوْنَ أَوْ أَبْلِيسَ،

فَحِينَئِذٍ يَكْفُرُ كَذَا فِي التَّاتَارِ خَانِيَّةِ۔ (الفتاوى الحمراء ج: ۲، ص: ۲۷۹، طبع مكتبة شیدی)

فِي الْهَنْدِيَّةِ: مُسْلِمٌ رَأَى نَصْرَانِيَّةَ سَمِينَةَ فَمَنِيَّ أَنْ يَكُونَ هُوَ نَصْرَانِيَّاً

حَتَّىٰ يَتَزَوَّجَهَا يَكْفُرُ، كَذَا فِي الْمَحِيطِ۔ (ج: ۲، ص: ۲۷۷)، (الفتاوى

الْحَمْرَاءِ ج: ۲، ص: ۲۸۰، طبع مكتبة شیدی)

یہ جواب احرar کی ہدایت پر لکھا گیا ہے۔ دراصل کوئی کلمہ کفر کہتا اور بات ہے اور اپنے آپ کو کسی  
معروف کافر مذہب کی طرف منسوب کرنا اور بات ہے جو عبارات تحریر کی گئی ہیں وہ اول الذکر صورت سے

متعلق ہیں، ثانی الذکر سے نہیں۔ لہذا اسی صورت میں الحقر کار جان اسی طرف ہے کہ پاپسورٹ پر مذہب کے خانے میں اپنے آپ کو "مسلمان" کے بجائے قادریانی یا کسی اور مذہب کا پیر و لکھوانا جو ایک مستقل حیثیت رکھتا ہے، موجب کفر ہے جس سے توبہ اور تجدید ایمان ضروری ہے۔ (فتاویٰ عثمانی ج ۲۷ ص ۲۵۷)

### قادیانیوں کی عبادت گاہ کو مسجد کہنے کی ممانعت

سوال: قادریانی جماعت کے بارے میں کیا حکم ہے؟ اور کیا قادریانی اپنی مسجد بناسکتے ہیں یا نہیں؟ اور اپنی عبادت گاہ کو مسجد کہہ سکتے ہیں یا نہیں؟ قانوناً و شرعاً کیا حکم ہے؟ اور کیا ایسے فیصلوں کا قانون بنانا درست ہے کہ جس میں قادریانیوں کو اپنی عبادت گاہ مسجد کے نام سے بنانے کی اجازت دی گئی ہو؟

جواب: مرزا غلام احمد قادریانی کے پیر و کار خواہ قادریانی ہوں یا لا ہوری باجماع امت دائرہ اسلام سے خارج ہیں اور ان کا دین اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔ اس حقیقت واقعی کو ستمبر ۱۹۷۲ء میں آئینی طور پر بھی تسلیم کر لیا گیا ہے اور اس غرض کے لیے پاکستان کے دستور میں ایسی ترمیم کردی گئی ہے جس پر ملک کے تمام مسلمان متفق ہیں۔

اس ترمیم کا لازمی اور منطقی نتیجہ یہ ہے کہ مرزا نیوں کو شعار اسلام و مسلمین کے اختیار کرنے سے روکا جائے۔ خاص طور سے کسی بھی مذہب کی عبادت گاہ اس مذہب کا ایک امتیازی نشان ہوتی ہے جس سے اس مذہب اور اہل مذہب کی شناخت میں مدد ملتی ہے۔ چنانچہ "مسجد" مسلمانوں کی اس عبادت گاہ کا نام ہے جو صرف اور صرف مسلمانوں کے ساتھ مخصوص ہو، کسی دوسرے مذہب کے پیروں کو یہ اجازت نہیں دی جاسکتی کہ وہ اپنی عبادت گاہ کو "مسجد" کا نام دے کر لوگوں کو مغالطہ دیں اور ان کی گمراہی کا باعث ہوں۔ بالخصوص مرزا نیوں کا معاملہ یہ ہے کہ مدت دراز تک اپنے آپ کو مسلمان ظاہر کر کے ناواقف لوگوں کو فریب دیتے رہے ہیں۔ ایسے حالات میں اگر انہیں "مسجد" کے نام سے اپنی عبادت گاہ تعمیر کرنے یا اسے اس نام پر برقرار رکھنے کی اجازت دی جائے تو اس کا صریح نتیجہ عام مسلمانوں کے لیے خت فریب میں جتنا ہونے کے سوا کچھ نہیں ہو سکتا اور پاکستان جیسی اسلامی مملکت میں ایسے فریب کو گوارا نہیں کیا جاسکتا۔ لہذا الحقر کی رائے میں وہ تمام فیصلے جن میں قادریانیوں یا لا ہوریوں کو "مسجد" کے نام سے عبادت گاہ بنانے کی اجازت دی گئی ہے قرآن و سنت، شریعت اسلامی اور مصالح مسلمین کے مکر خلاف ہیں۔

احقر اس تحریر کی تقدیق و تائید کرتا ہے۔ (فتاویٰ عثمانی ج ۱ ص ۵۹ تا ۶۰)

## عقائد روافض وشیعہ

سوال: روافض وشیعوں میں مختلف عقائد کے بہت سے فرقے ہیں۔ ہر فرقے کے عقائد کو جدا جدا جمع کرنا مشکل ہے۔ پھر ان کتابوں میں ان کے عقائد جو درج ہیں جب ان سے تحقیق کی جاتی ہے تو انکار کرتے ہیں۔ ایسی حالت میں ہم روافض کے ساتھ کیا معاملہ کریں؟ ان کو مسلمان سمجھا جائے یا غیر مسلموں میں شمار کیا جائے؟ بعضے شیعوں کے یہ عقائد معلوم ہوتے ہیں؟

موجودہ قرآن میں تحریف کے قالیں، حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو خلافت اول کا ستحق سمجھتے ہیں، صحابہ کرام مخصوصاً شیخین رضی اللہ تعالیٰ عنہم کو بر ابھلا (نوع ذ بالله) کہتے ہیں وغیرہ وغیرہ۔ جواب: مختصر اور جامع کلام روافض کے متعلق یہ ہے کہ بخلاف ادکام روافض کی تین صورتیں ہیں: اول یہ کہ ان میں سے کسی شخص یا فرقہ کے متعلق یقینی طور سے یہ بات ثابت ہو جائے کہ وہ ضروریات دین میں سے واقف ہوں۔ اگرچہ انکار میں تاویل بھی کر بنا ہو وہ بالاتفاق کافر و مرتد ہے اس کے ساتھ کسی قسم کا اسلامی معاملہ رکھنا جائز نہیں۔

دوم یہ کہ کسی شخص یا فرقہ کے متعلق یقینی طور پر یہ معلوم ہو جائے کہ وہ ضروریات دین اصطلاح میں ان چیزوں کو کہا جاتا ہے جن کا ثبوت اسلام میں قطعی ہوا اور ایسا بدیہی اور یقینی ہو کہ عام مسلمان بھی اس سے واقف ہوں) میں سے کسی چیز کا منکر نہیں مگر جہور امت کے خلاف حضرت علی کرم اللہ وجہ کو افضل الصحابة اور اول خلیفہ سمجھتا ہے تو وہ شخص فاسق اور گراہ ہے مگر کافر اور مرتد نہیں، اس کے ساتھ وہ اسلامی معاملات جائز ہیں جو کسی فاسق اور گراہ کے ساتھ کیے جاتے ہیں۔

تمیری صورت یہ کہ یقینی طور پر کسی امر کا ثبوت نہ ملے یعنی نہ اس کا یقین ہے کہ وہ ضروریات دین میں سے کسی چیز کا منکر ہے اور نہ اس کا کہ منکر نہیں بلکہ مشتبہ حالت ہے۔ خواہ اشتباہ اس وجہ سے ہو کہ اس فرقہ کے اقوال و عقائد ہی مشتبہ ہیں یا اس وجہ سے کہ اس شخص کے متعلق یہ یقین نہیں کہ اس کا تعلق باعتبار مذہب اور عقائد کے کس فرقہ سے ہے۔ ایسے لوگوں کے متعلق شرعی فیصلہ بھی دشوار ہے۔ اس میں سب سے زیادہ اسلام اور احوث طریقہ یہ ہے کہ ایسے شخص کے بارے میں نہ کفر کا حکم کیا جائے اور نہ اسلام کا۔ (جو اہر الفقه ج: اص ۵۹)

## سر آغا خان کے تبعیدین کے عقائد

سوال: کیا فرماتے ہیں حضرات علماء دین صورت مسئلہ میں ہمارے شہر کٹک میں ایک صاحب تاجر

علاقہ بھی کے رہنے والے ہیں اپنے آپ کو آغا خان کا مرید اور ہر ظاہر کرتا ہے حال اور طریقہ اس کا یہ ہے۔

(۱) سر آغا خان کی تصویری کی پرستش کرتا ہے۔

(۲) ہندوؤں کے مشہور اوتار کرشن جی کی مورت اپنے عبادت خانہ میں رکھتا ہے۔

(۳) اپنے کھاتی کی ابتداء میں بجائے بسم اللہ کے لفظ اوم لکھتا ہے۔

(۴) سر آغا خان کے اندر خدائی حلول کا معتقد ہے۔ مگر اس کے ساتھ اپنے کو مسلمان کہتا

ہے، کلمہ پڑھتا ہے، مسلمانوں کی ضروریات میں چندہ دینا ہے اور یہ کہتا ہے کہ میں تو بس آغا خان کو پیر اور مرشد سمجھتا ہوں، ایسے شخص کے بارے میں شریعت کا کیا حکم ہے؟

**جواب:** جو رسول اور عادات کفار کے ساتھ اسی خصوصیات رکھتی ہیں جو ان کا نہ ہی شعار سمجھی جاتی ہیں جیسے لفظ اوم اور کرشن جی کی مورتی رکھنا اور حلول کا قائل ہونا ان سے کفر لازم آتا ہے۔ اسی اصول پر شدزنا کو فقہاء نے کفر کہا ہے، موجبات کفر کے ہوتے ہوئے اسلام کا دعویٰ کرنا کافی نہیں، جب تک کہ تمام موجبات سے تحریک توبہ نہ کرے اور ان سے برأت کا اعلان نہ کر دے۔ (جوہر الفقہ ج: ۶۹ ص: ۶۲)

### فرقہ مہدوی کے عقائد

مہدیوں سے تعلقات نکاح درست ہیں یا نہیں؟ جو مولوی محمد جو پوری کو مہدی مانتے ہیں ان کے عقائد چند جو بہ مشکل معلوم ہو سکے ہیں وہ یہ ہیں: نقل ہے کہ حضرت مہدی موعود علیہ السلام نے فرمایا کہ دنیا کی زندگی کا وجود کفر ہے۔ حضرت مہدی کی تصدیق کرنا محبت کے ساتھ، منکر مہدی کو کافر جانا، رسول مہدی کے برابر جانا، جو حدیث کتاب اللہ اور احوال مہدی کے متعلق ہواں کو صحیح جانا مہدی کے حضور میں صردوہ اور مقبول کی صحیح کو حق جانا جو حکم مجتہدین و بیان مفسرین وغیرہ جو کہ بیان مہدی کے مخالف ہواں کو صحیح نہ جانا، مذاہب ار بعده میں تقلید کو تاجائز جانا، خصوصیت بعثت مہدی کے احکام ولایت محمدی کے ظاہر کرنے کے لیے سمجھنا، آیت کریمہ "ثُمَّ إِنْ عَلَيْنَا بَيَانَهُ" یہ بیان مہدی موعود کی زبان مبارک سے ثابت ہے اس کو جانا دنیا میں خدا کے دیدار کو جائز و ممکن مانتا ہے جانا کہ ایمان ذات خدا ہے، اب آپ فرمائیں کہ ان مہدیوں کے متعلق کیا حکم ہے؟

**جواب:** جو چیزیں آپ نے درج کی ہیں وہ مسلک اہل سنت کی رو سے صحیح نہیں، بعض اہم تریں زلف و ضلال ہیں، اگر ان کی طرف ان امور کی نسبت صحیح ہے اور یہ ان کے عقائد ہیں تو ان کا خلاف اسلام ہونا ظاہر ہے۔ اہل سنت کو ان سے مناکحت نہیں کرنا چاہیے۔ کلی پرہیز کریں۔ (فتاویٰ حسودینج ۱۳۵ ص: ۱۳۲)

## ایمان کی بنیاد

سوال: کیا مکمل مسلمان بننے کے لیے صرف کلمہ طیبہ کا زبان سے پڑھ لینا کافی ہے یا پھر ساتوں کلموں کو پڑھنا ہوگا؟ نیز ساتوں کلموں میں یہی ساتوں کلمے کلمہ طیبہ، کلمہ شہادت، کلمہ تمجید، کلمہ توحید، کلمہ رد کفر، ایمان بھمل، ایمان مفصل ہیں یا کوئی اور دوسرा ہوگا؟

جواب: حامدہ او مصلیاً: حدیث شریف میں ہے کہ اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے ان میں سے ایک توحید و رسالت کی شہادت صرف زبان سے پڑھ لینا کافی نہیں، جب تک دل میں صدق نہ ہو ان پانچوں میں جس قدر اتحاد و مضبوطی ہوگی اسی قدر بنیاد اسلام کامل ہوگی۔ ساتوں کلمے یا اس کے علاوہ آیات دروایات میں اس قسم کی جو چیزیں موجود ہیں وہ یقین کی چیختگی کے لیے بطور اقرار کے ہیں تاکہ وقتاً فوتاً اس کا تکرار ہوتا رہے اور ان کے مقتضی پر عمل سے غفلت نہ ہو۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱ ص ۸۶)

### اگر کسی کو چھ کلمے یاد نہ ہوں تو اس کا کیا حکم ہے؟

سوال: جب کوئی آدمی کلمہ توحید پڑھ لے تو وہ مسلمان ہو گیا۔ پھر عام طور پر جو مشہور ہے اور نماز و وظائف کے چھوٹے چھوٹے رسالوں میں جو چھ کلمے لکھے ہوئے ہیں اور عام طور سے بچوں کو یاد کرائے جاتے ہیں، کیا یہ کلمے بھی اسلام کی بنیاد شمار کیے جائیں گے یا نہیں؟ اگر یہ کلمے کسی کو یاد نہ ہوں تو اس کے اسلام میں فرق ہو گا یا نہیں؟

اور پانچوں کلمے کے الفاظ میں فرق ہے، بعض رسالوں میں "استغفرالله ربی من کل ذنب اذنبته.....الخ" اور بعض رسالوں میں "استغفرالله انت ربی وانا عبدک.....الخ" ہے، دوسری قسم کے الفاظ عام نہیں ہیں اس کی وجہ سے دو آدمیوں میں لڑائی ہو رہی ہے، براہ کرم اس کی وضاحت فرمادیں؟

جواب: اسلام کی بنیاد و راصد ان عقائد پر ہے جو ایمان مفصل میں بیان کیے گئے ہیں۔ لہذا ان عقائد پر ایمان رکھنا تو مسلمان ہونے کے لیے ضروری ہے۔ اسی طرح کلمہ توحید یا کلمہ شہادت چونکہ اپنے عقائد کا اجمالي اعلان ہے اس لیے یہ ہر مسلمان کو یاد ہونا چاہیے باقی جو کلمات نماز وغیرہ کی کتابوں میں لکھے ہیں انہیں بچوں کی تعلیم کی آسانی کے لیے لکھ دیا گیا ہے ورنہ درحقیقت ان کا وہ مقام نہیں جو کلمہ توحید، کلمہ شہادت یا ایمان مفصل کا ہے۔ اگر یہ کلمات کسی کو یاد نہ ہوں تو اس سے ایمان میں کوئی خلل واقع نہیں ہوتا۔ البتہ چونکہ ان کلمات کا پڑھنا بہت سوجب اجر و ثواب ہے اور مسلمانوں کو

ان کا ورورکھنا چاہیے اس لیے بچوں کو یہ تمام کلمات سکھادینے چاہئیں اور کلمہ استغفار میں اختلاف کی وجہ یہ ہے کہ احادیث میں استغفار کے مختلف صیغے وارد ہوئے ہیں۔ ان میں سے جو صیغہ بھی پڑھلیا جائے مقصود حاصل ہے کیونکہ معنی کے لحاظ سے کوئی خاص فرق نہیں ہے اور یہ ایسا ہی ہے جیسے درود شریف کے مختلف صیغے احادیث سے ثابت ہیں۔ لہذا اس مسئلے پر لڑائی جھੜڑا کرنا انتہائی غلط ہے، مسلمانوں کو اس طرح کے نزاعات سے پرہیز کرنا چاہیے۔ واللہ سبحانہ عالم (فتاویٰ نمبر ۲۵۵۳/۲۷)

(ایمانِ محمل اور ایمانِ مفصل کا مأخذ قرآن کریم کی بعض آیات اور احادیث ہیں جن میں سے ایک حدیث ترمذی (ج: ۸۴، ص: ۸۵) (طبع مکتبہ فاروقی) میں موجود ہے۔ قال: ان تَزَمْنَ بِاللَّهِ وَمُلْكَهُ وَكَبَهُ وَرَسْلَهُ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْقَدْرِ خَيْرٌ وَشَرٌّ الْحَدِيثُ وَكَذَا فِي حَدِيثٍ عَلَىٰ فِي التَّرْمِذِيِّ۔ اور مشہور شش کلموں کا مأخذ درج ذیل کتب احادیث ہیں۔ ۱۔ کلمہ طیبہ، کنز العمال فصل الشہادتین، (رقم الحدیث: ۱۷۳، ج: ۱، ص: ۵۵) (طبع مؤسسة الرسالة بیروت) و مقلوۃ المساجع کتاب الایمان، الفصل الاول (ج: ۱، ص: ۱۲، حدیث: ۲) (طبع قدیمی کتب خانہ)، کلمہ طیبہ کے الفاظ متفرقہ قرآن کریم میں بھی آئے ہیں۔ تفصیل کیلئے فتاویٰ محمودیہ (ج: ۲۳، ص: ۱۳۳) دیکھئے۔ ۲: کلمہ شہادت، الصحيح للبغاری، باب ما یتخير من الدعاء بعد الشهد (ج: ۱، ص: ۱۱۵) (طبع قدیمی کتب خانہ) ۳: کلمہ تمجید، الصحيح لمسلم، باب فضل التهليل والتسلیم والدعاء (ج: ۲، ص: ۳۲۵) ۴: کلمہ توحید، جامع الترمذی (ج: ۲، ص: ۱۸۰) (طبع میر محمد کتب خانہ) ۵: سید الاستغفار، الصحيح للبغاری، کتاب الدعوات فی باب افضل الاستغفار (ج: ۲، ص: ۹۳۳) (طبع قدیمی کتب خانہ) ۶: رد کفر: مسند احمد (ج: ۵، ص: ۳۵۱) (طبع المکتب الاسلامی بیروت)۔ اس کے علاوہ ان کلمات کے الفاظ متفرقہ دیگر بے شمار احادیث میں وارد ہوئے ہیں۔ ان کی ترتیب امام تحدی و اور نمبر آسانی کے لیے ہیں۔ واقعیت ان کلموں کے معانی پر ایمان لانا ضروری اور مطلوب ہے۔ (محمد زیر) (فتاویٰ عثمانی ج: ۱، ص: ۵۳)

### کلمہ طیبہ کے ساتھ (صلی اللہ علیہ وسلم) پڑھنا

سوال: کیا کلمہ طیبہ کے ساتھ (صلی اللہ علیہ وسلم) پڑھنا جائز ہے یا کلمہ طیبہ صرف (لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ الرَّسُولُ اللَّهُ) ہی ہے؟ بدھ کلمہ کے ساتھ زیادتی کی بناء پر (صلی اللہ علیہ وسلم) پڑھنے سے روکتا ہے صرف اس خدشے سے کہ کلمہ میں اضافہ جائز نہیں ہے، کیا میرا یہ روکنا جائز ہے یا ناجائز؟

جواب: کلمہ کو (لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ الرَّسُولُ اللَّهُ) ہی ہے لیکن چونکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا اسم گرامی جب بھی لیا جائے تو اس پر درود و شریف پڑھنا احادیث سے ثابت ہے۔ اس

لیے اگر کلمہ کے بعد (صلی اللہ علیہ وسلم) پڑھ دیا جائے تو کوئی مضافہ نہیں۔ البتہ اس میں یہ احتیاط کرنی چاہیے کہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کہتے وقت لہجہ کچھ بدل لیا جائے تاکہ کلمہ پر اضافہ کا شہرہ ہو۔ واللہ اعلم (فتاویٰ عثمانی ج ۱ ص ۵۳۵)

### کلمہ طیبہ میں اضافہ کرنے والے کا حکم

سوال: کیا فرماتے ہیں علماء دین و مفتیان شرع متین اس مسئلہ میں کہ جو شخص کلمہ طیبہ شریف یعنی (لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ الرَّسُولُ اللَّهُ) میں زیادتی کرے۔ یعنی علی ولی اللہ وصی رسول اللہ وغیرہ کلمات بڑھائے ایسا شخص مسلمان ہے یا کافر ہے؟ قرآن و حدیث کی روشنی میں فتویٰ جاری فرمادیں؟

جواب: ایسا شخص گمراہ اور بے دین ہے تو بہ اور استغفار اس پر لازم ہے اور کافرنہیں فقط والسلام واللہ اعلم۔ (فتاویٰ مفتی محمود ج ۱ ص ۲۰۹)

### قرآن پر ایمان کا مطلب

سوال: جب قرآن شریف پر میرا ایمان ہے تو پھر پورے قرآن مجید کو مکمل یا جزوی طور سے انکار کرنے سے یا قرآن شریف کے جزوی حصہ کو مکمل طور سے یا جزوی طور سے انکار کرنے پر کیا فتویٰ ہوگا؟ خواہ وہ انکار زبان سے ہو یا دیگر اعضاء سے؟

جواب: حامد اور مصلیٰ: قرآن پاک کی مکمل طور پر تصدیق لازم ہے۔ اگر پورے قرآن یا اس کے کسی جز (آیت) کے متعلق یہ عقیدہ ہو کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل شدہ نہیں ہے تو ایمان باقی نہیں رہے گا اور اگر عملی کوتاہی ہوگی تو اس سے کفر کا حکم نہیں لگے گا۔ نفس ایمان اس سے مضھل اور کمزور تو ہو جاتا ہے مگر تصدیق قلبی جب تک باقی ہے ختم نہیں ہوتا۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱ ص ۸۷)

### ایمان کی تعریف اور کفر کی تقسیم

سوال: ایمان و کفر کی تعریف کیا ہے؟ اور کفر کی کتنی اقسام ہیں؟

جواب: ایمان کی تعریف یہ ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لائے ہوئے دین کی تصدیق کرنا اور اس پر ایمان نہ لانا کفر ہے، کفر کی چار اقسام ہیں۔ اول یہ کہ جہالت کی وجہ سے کفر کرے یعنی دعویٰ نبوت میں آپ کو کاذب سمجھ کر آپ کی تکذیب کرے، جیسے کفرابی جہل، دوسرا کفر عناد و حجود یعنی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے دعویٰ نبوت کو سچا سمجھتے ہوئے پھر جھلانے، جیسے کفر اہل کتاب، تیسرا کفر شک جیسا کہ اکثر منافقین کا کفر تھا۔ چوتھا کفر تاویلی یعنی ارشاد رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی

غلط تاویل کر کے ..... یا ازروئے تقیہ یا بنا بر مصالحہ محول کر کے کافر ہو گئے۔ (فتاویٰ عبدالمحییٰ ج: اص: ۳۵) ”فَمِنْ كُفْرَكَ خَواهُ كُتْنَىٰ هُوَ حَكْمُ سُبْ كَا إِيْكَ هُبْ“ (م-ع)

## فاسق اور زندق کی تعریف

سوال: فاسق کس کو کہتے ہیں؟ اور زندق کس کو کہتے ہیں؟

جواب: فاسق وہ ہے جو کبیرہ گناہ کرے، زندق وہ ہے جو کفر کے کام کرے اور پھر جب اس پر گرفت کی جائے تو یا تو تاویل کرے یا توبہ کرے مگر پھر دیے ہی کام کرتے رہے اس لیے کہ اس کے دل میں کفر ہے۔ (فتاویٰ محمود یہج: ۱۳، ص: ۳۰۳)

## شرک کی تعریف اور اس کی قسمیں

سوال: وہ شرک جس کے بارے میں ”إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ“ دارد ہے اس کی کیا حقیقت ہے؟ آیا شرک کا کوئی مرتبہ ایسا بھی ہے جو منانی نجات نہ ہو؟ یا بعض کو شریک کرنا منانی نجات ہو اور بعض کو شریک کرنا منانی نجات نہ ہو؟ مثلاً ایک توبزرگوں کی قبروں پر خاص اعتقاد سے سجدہ کرنا یا ان پر حلوہ مالیدہ شیرینی چڑھانا، دوسرے پتپل کے درخت کو اسی نیت سے سجدہ کرنا تو کیا یہ ہو سکتا ہے کہ ان بزرگوں کو سجدہ وغیرہ کرنا شرک نہ ہو اور پتپل وغیرہ کے ساتھ وہی برداشت کرنا شرک ہو اور منانی نجات ہو اور اگر تقسیم نہیں ہے تو کیا بات ہے کہ بزرگوں اور تعزیہ وغیرہ کو سجدہ کرنے والوں کے شرک کو منانی نجات نہ کہا جائے حالانکہ مشرکین مکہ بھی بتوں کو قرب الٰی اللہ کا وسیلہ جانتے تھے؟

جواب: وہ شرک جس پر ہمیشہ جہنم میں رہنے کی وعید ہے اس کی تعریف یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کو الوبیت ”ذات و صفات میں“ کسی کو شریک کرنا، پس اب جانتا چاہیے کہ مشرکین عرب جو بتوں کی عبادت کیا کرتے تھے اور قبر پرست جو قبروں یا تعزیوں کو سجدہ کرتے ہیں، دونوں میں فرق ہے، مشرکین عرب ان کو معبد ہونے میں شریک کرتے تھے اور زبان سے اس کا اظہار کرتے تھے۔ ”ذلٰ علیٰ قُوَّلَهُ تَعَالَى وَيَعْجَلُونَ لَهُ أَنْدَادًا“ اور اگرچہ وہ اس میں تاویل کرتے تھے مگر اسی کے ساتھ کلمہ توحید سے متوجہ بھی ہوتے تھے اور کہتے تھے ”أَجَعَلَ الْأَلِهَةَ إِلَهًا وَاحِدًا؟“ اور قبر پرست یا تعزیہ پرست ایسے نہیں ہیں نہ وہ کلمہ توحید کے منکر ہیں، نہ اس سے وحشت کھاتے ہیں بلکہ خدا تعالیٰ کو معبد اور اپنے کو مسلمان کہتے ہیں۔ پس دونوں میں فرق یہ ہے کہ قبر پرستوں وغیرہ کا شرک عملی ہے۔ جب تک کہ وہ اپنے کو مسلم موحد کہتے رہیں اور ہنود کا شرک اعتقادی و عملی دونوں سے مرکب ہے۔ یہ بھی سمجھنا چاہیے

کہ غیر اللہ کو سجدہ کرنا مطلقاً شرک نہیں بلکہ بعض صورتوں میں شرک کی علامت ہے باقی قبروں اور تعزیوں کو سجدہ کرتا یہ شریعت کو جھلانے کی ملامت نہیں کیونکہ کفار میں ان کی عبادت راجح نہیں۔ ہاں جس چیز کی عبادت کفار میں راجح ہے اس کو سجدہ کرتا اقتداء حکم کفر کو تسلیم ہو گا اور دیانتاً اگر تصدیق و ایمان قلبی میں خلل نہ ہو عند اللہ مومن ہو گا۔ علامہ ابن تیمیہ نے صراط مستقیم میں تعظیم قبور اور سجدہ قبور کے متعلق سخت تهدیدی کلام فرمایا ہے مگر ان لوگوں کو کافر و مشرک نہیں کہا جو اس میں مبتلا ہیں۔ ہاں مشرکین کے مشابہ ضرور کہا۔ نیز حدیث میں ہے : "لَعْنَ اللَّهِ أَفْوَاماً إِنْخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَاِنَّهُمْ مَسَاجِدٌ وَاللَّهُمَّ لَا تَجْعَلْ قَبْرِي وَقَنَا يَعْبُدُ ..... الْخَ" مگر اس سے فقہاء نے سجدہ قبر کی حرمت ہی نکالی، کسی نے ساجد قبر کو حضن سجدے کی وجہ سے کافر نہیں کہا۔ (امداد الفتاویٰ ج ۲ ص ۸۱)

### مسلمان بننے کیلئے کیا کیا چیزیں ضروری ہیں؟

سوال: کیا مسلمان بننے کے لیے صرف کلمہ طیبہ زبان سے پڑھ لینا کافی ہے یا ساتوں کلموں کا پڑھنا ہو گا؟ جو بھی صورت ہواں پر جسمانی اعضاء مثلاً ہاتھ پاؤں دل، دماغ، آنکھ، کان سے عمل کرنا ہو گا یا نہیں؟

جواب: حدیث شریف میں ہے کہ اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے۔ ان میں سے ایک توحید و رسالت کی شہادت ہے۔ صرف زبان سے پڑھ لینا کافی نہیں؛ جب تک دل میں بھی تصدیق نہ ہو۔ دوسری چیز نماز قائم کرنا، زکوٰۃ دینا، رمضان کے روزے رکھنا، حج کرنا، ان پانچوں میں جس قدر استحکام و اخلاص ہو گا اسی قدر بنیاد اسلام کامل ہو گی۔ اس کے علاوہ بہت سی چیزیں سمجھیل اسلام کے لیے بیان فرمائی گئی ہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۰ ص ۵۵)

### کفر یہ عقائد و اعمال

سوال: زید ایک فوجی افسر ہے، تصویر کھینچنے کا آلہ رکھا ہے جس سے بہت سے لوگوں کے گھر اور اپناؤں اور تصویروں سے بھر دیا ہے۔ نیز تصویروں کو جائز بتا کر مسلمانوں کو گراہ بھی کرتا ہے، گراموفون سے عشقی غزلیں مع اہل خانہ کے منتبا ہے، زکوٰۃ کے معاملہ میں بہت زیادہ تخلیل ہے، بہو پیشیاں لیڈی فیشن قیص پہنچتی ہیں، ایک زید کا بیٹا ہے جس نے بی اے کی ڈگری حاصل کی ہے وہ کہتا ہے کہ میں اسلام پر بیسوں نکتے چینیاں کر سکتا ہوں، کہتا ہے کہ تمام مذاہب حق ہیں، کوئی قریب کوئی بعد راہ سے خدا تک پہنچتے ہیں، خود زید سفید داڑھی ہر صبح جڑ سے موٹھتا ہے، امام مسجد سے اپنی حمد چاہتا ہے، وعدہ خلافی، جھوٹی شہادتیں، تکبر اس کا خاصہ ہے اور اس طرح کی بہت سی برا بیان ہیں، ایسے شخص سے ترک موالات ضروری ہے یا نہیں؟

**جواب:** ایسا شخص نہایت خطرناک ہے، اہل اسلام کو اس سے دور رہنا لازم ہے ورنہ اس کے زہر میں اثرات سے ایمان کا خطرہ ہے، دین اسلام کے علاوہ آج کوئی دین حق موجود نہیں، نجات صرف دین اسلام میں مختصر ہے۔ (فتاویٰ محمود یہاج ۱۰: ج ۱: ص ۵۵)

ایمان و اسلام میں فرق

**سوال:** مومن اور مسلم میں اہل سنت کے نزدیک کوئی فرق ہے یا نہیں؟ اگر نہیں تو یوں لکھنا کہ امیر اسلامین صدق اتنے اکبر اور امیر اسلامین فاروق اعظم اس میں کوئی حرج ہے یا نہیں؟

جواب: اسلام اور ایمان میں باعتبار حقیقت کے فرق ہے۔ اگرچہ درجہ کمال میں پہنچنے کے بعد یہ باہم برابر درجہ کے ہیں لیکن چونکہ امیر المؤمنین ایک خالص مذہبی اور شرعی منصب پر فائز ہونے والے شخص کا نام اور لقب ہے۔ لہذا اس میں کسی قسم کے تصرف کی اجازت نہیں دی جاسکتی کہ اسے امیر المؤمنین سے بدل دیا جائے۔ (خیر الفتاویٰ ج ۱ ص ۱۳۹) اور ”تبديلی کی ضرورت کیوں پیش آئی“ (مسئ)

کون کون سی باتوں سے کفرو شرک عائد ہوتا ہے

سوال: انسان یہ کون کوں سی باتوں سے کفر و شرک عائد ہوتا ہے اور ایسی صورت میں اس کا تہ ارک کیا ہے؟

**جواب:** غیر اللہ کی عبادت کرنے اور اس کو حاجت روا بھئنے یا کسی مخلوق میں خدا کی صفات ثابت کرنے سے شرک لازم آتا ہے اور اس کا علاج توبہ ہے۔ (کفایت الحفظی ج ۱: ص ۲۲)

”جیسا گناہ ویسی توبہ ہونی چاہیے،“ (م، ع)

اگر کلمہ کفر کا علم نہ ہوتا؟

**سوال:** جو شخص کفر کا لکھ کرتا ہے اور نہیں حانتا کہ کفر کا لکھ بے یا نہیں تو وہ شخص کافر ہے یا نہیں؟

جواب: ایے شخص کے کفر میں علماء کا اختلاف ہے اور اس مسئلہ کی روایتیں "خواہتہ الروایات" میں مذکور ہیں۔ ایے شخص کو اس قول سے توبہ و استغفار کرنا چاہیے۔ (فتاویٰ عزیزی ج ۱: ص ۳۱) "اور احتیاط کا تقاضا ہے کہ نکاح کی بھی تجدید کر لی جائے۔" (ممع)

انکار مذہب

سوال: ہمارے یہاں ایک صاحب ہیں جو معمولی اردو لکھنا پڑھنا بھی جانتے ہیں، ان کا عقیدہ ہے کہ مذہب ایک ڈھونگ ہے اور کوئی چیز نہیں، اچھے اعمال پر جنت کی بشارت اور برے اعمال پر جہنم کی وعیدیں بریکارا اور دل بھلانے کی باتیں ہیں؟

جواب: ایسا عقیدہ قرآن پاک، حدیث شریف، اجماع امت سب کے خلاف ہے۔ ایسے شخص کو کسی صاحب نسبت جامع عالم کے پاس لے جائیں کہ وہ عالم اس کو دین و اسلام کی بنیاد بتا کر مسلمان کر دیں اور اس کے شکوہ و شبہات کا جواب دیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۰ ص ۷۰)

### فکرولی اللہی تحریک کا حکم

بعد از سلام عرض ہے کہ ہم خیرت سے ہیں اور خداوند کریم سے آپ کی خیریت نیک مطلوب چاہتے ہیں۔ بعد از سلام عرض ہے کہ میں نے ایک عرض نامہ پہلے بھی بھیجا ہے لیکن اس خط کا جواب ابھی تک نہیں ملا۔ عرض یہ ہے کہ ہم تنظیم فکرولی اللہی کے بارے میں پوچھنا چاہتے ہیں کہ اس فتویٰ کی حقیقت کیا ہے جو اس خط کے نیچے ہے اور ہم نے مولانا شیخ الحدیث معزز الحق کو عریض لکھا، انہوں نے یہ باتیں ہمیں لکھ کر دی ہیں۔ ہم نے یہاں کے مفتی رشید احمد صاحب کو کہا، انہوں نے کہا کہ علمائے کرام مشاورت عظیمی اور مفتیان صاحبان کے مشورے کے بعد بتائیں گے۔ یہ پوچھنا چاہتے ہیں کہ چونکہ اس تنظیم کا گڑھ ہمارے نو شہر میں مسجد در زیار ہے اور اس کا نام بھی یہاں مقرر ہو گیا ہے۔ ہمیں بتائیں کہ ان کے پیچھے نماز ہوتی ہے یا نہیں؟ اور یہ کیسے لوگ ہیں؟ اور ان سے کیسا بر تاؤ کرنا چاہیے؟  
مزاج گرامی!

السلام عليکم ورحمة الله وبركاته

عرض یہ ہے کہ گذشتہ زمانے میں ہمارے مدرسے میں ایک عالم سمجھی مولوی خالد محمود جو اپنے آپ کو تنظیم فکرولی اللہی کی طرف منسوب کرتا ہے، شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ کا ترجمان بتلاتا ہے، حسب ذیل نوعیت کی باتیں کرتا رہتا ہے:

۱۔ مقصود اصلی قیام خلافت ہے جب تک خلافت کا قیام نہ ہو اس وقت تک ایمان، اعمال، عبادات سب کچھ بیکار ہیں۔

۲۔ مقصود اصلی اتباع رسالت میں مقصد بعثت خصوصاً "هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الَّذِينَ كُلَّهُ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ" کے بمحبوب پر پا اور ز کے خاتمے کو سمجھنا ہے۔ باقی انفرادی عادات و اطوار، وضع قطع، نشست و برخاست میں اتباع رسالت بے کار ہے، اس کا چندال فائدہ نہیں۔

۳۔ اعمال، نماز، روزہ حج، زکوٰۃ سے مقصود ہمہ جہتی تربیت فروع و معاشرہ ہے لیکن زیادہ زور اجتماعی اور حکومتی ذمہ داریوں کو سنبھالنے کی تربیت پر ہے۔ اگر ان اعمال کا صرف رو حانی

- حلقة اثر تسلیم کیا جائے تو باقی مذاہب کی عبادات سے اسلامی عبادات کا تفوق کیسے ثابت کیا جائے؟ کیونکہ روحانی اثرات تو لوگ (Mysticism) اور تصوف و احسان و سلوک کے ایک جیسے ہیں۔
- ۳۔ جزا و سزا کا یہ تصور صرف متوسط اذہان کے لیے قابل قبول ہے، اعلیٰ اذہان کے لیے قابل فہم اور لائق قبول نہیں۔
- ۴۔ قرآن مولویوں کے سلوک کے نتیجے میں باز پچھا اطفال بن گیا ہے، مساوئے تعلیم الفاظ و معانی، آگے کوئی تعلیم و تربیت نہیں، زہن سازی نہیں، جب نظام قرآنی نہ ہو تو صرف الفاظ کے رشنے کا کیا فائدہ؟ چنانچہ حفظ قرآن ضیاءع وقت ہے۔
- ۵۔ علمائے عصر چونکہ عصر حاضر کے تقاضوں سے ناواقف ہیں لہذا بقول امام محمد (من لم یعرف احوال زمانہ فهو جاہل) جاہل ہیں۔ مدارس کے اندر قرآن کا حلقة اثر و ارادت بڑا وسیع ہے لیکن مدرسے سے باہر بینک کے چوکیدار اور بس کے ایک معمولی سے ڈرائیور پر بھی ان کا بس نہیں چلتا۔ چنانچہ ان علماء کا معاشرے میں کوئی قابل قدر کردار نہیں، یہ علماء معاشرے کا عضو محظل ہیں۔
- ۶۔ جنت کا عام و معروف تصور کم فہمی کا نتیجہ ہے، اصل میں جنت دنیا کا مستقبل ہے دنیا اس کی اساس ہے۔ چنانچہ جس پودے کا نجکنزو رہو وہ پودا طاقت ورنہیں بن سکتا جو دنیا میں دکھ درد تکالیف و مصائب اور غربت و کسپری میں گمراہ ہوا ہو وہ آخرت میں کامیاب و خوشحال کیسے کہلا سکتا ہے؟
- ۷۔ جنت سے متعلق عام احادیث محض خوش فہمی ہیں، جب بندہ کچھ نہ کر سکے تو پھر لازماً اسے جنت کا انتظار کرنا ہی پڑے گا۔ ”کافر کو ملے حور و قصور اور مومن کو فقط وعدہ حور“
- ۸۔ امام مهدی کا تصور و عقیدہ بھی محض سردہ قوموں کا تخيیل ہے۔
- ۹۔ یا جون و ماجون چینی اور روی عوام ہیں، ان سے متعلق معروف تصور صحیح نہیں۔
- ۱۰۔ داڑھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک بشری عادت ہی تو تھی، اتنی اہمیت کیوں دی جاتی ہے؟
- ۱۱۔ علمائے عصر کی پاکستانی تنظیمیں امریکی مقادلات کے تحفظ کے لیے استعمال ہو رہی ہیں۔
- ۱۲۔ تبلیغی جماعت کی محنت کے نتیجے میں جو اسلام دنیا میں آئے گا اس پر چھاپ امریکی اور یورپی ہو گی اور یوں مغربی دنیا اس کا سہارا لے کر اپنے معاشری سیاسی سامراجی اہداف حاصل کرے گی۔
- ۱۳۔ جہاد افغانستان میں امریکہ نے غریب اور سادہ لوح مولویوں کو جہاد کا پر فریب اور خوش کن جہان سوئے کر اسلام کو اپنے مقادلات کے لیے استعمال کیا ہے۔
- ۱۴۔ موجودہ اسلامی تصور امریکی خواہش کے زیر اثر پہنچ پڑکا ہے حالانکہ اگر مسلمان روں کا

ساتھ دیتے تو وہ ان کے لیے نسبتاً زیادہ دور رہتا لیکن مسلمان ہمیشہ جذبائی رہا، مسلم جماعتوں کا بھکاؤ امریکہ کی جانب ہی رہا۔

۱۶۔ تقدیر کا موجودہ اور معروف تصور بھی غلط ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اسے پرانی و سابقہ حالت پر کھے چھوڑا کیونکہ ابتدائی اسلامیوں (صحابہ) میں اسے سمجھنے کی استعداد نہ تھی۔ لہذا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس مسئلے کو نہ چھینز کر عمل کی طاقت کی بناء پر انقلاب کی راہیں ہموار کیں۔

۱۷۔ تھانوی لائن کے علماء ہمیشہ حکومتی خواہشات کے لیے استعمال ہوتے رہے، نتیجتاً انہیں سرکار کی جانب سے نوازا جاتا رہا اور مدینی لائن کے علماء کو اپنے حریت پسند جذبات کی بناء پر ہمیشہ قید و بند کی صعوبتیں برداشت کرتا پڑیں۔

۱۸۔ ”أَمْوَالُ الْكُفَّارِ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ فِيهَا“ (الآلیة) اور ”مِنَ الذُّنُوبِ ذُنُوبٌ لَا يَكْفُرُهَا إِلَّا اللَّهُمَّ فِي الْمَعِيشَةِ“ (الحدیث) جیسے استدلالات سے عموماً یہ باور کرایا جاتا ہے کہ جب تک معاشری مساوات نہ ہو معاشرے کی اصلاح نہیں ہو سکتی، قبض و سط کی تشرع بھی مختلف انداز سے کرتا ہے۔

۱۹۔ ذاتی ملکیت کا ایک حد تک جواز ہے لیکن انقلاب کی راہیں ہموار کر۔ تھ وقت ذاتی ملکیت ثابت نہیں ہو سکتی کیونکہ ابتداء حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا مال و اسباب اپنی ذات سے زیادہ راہ انقلاب میں خرچ ہوتا رہا۔

۲۰۔ ٹھینی انقلاب امت مسلمہ کے لیے خوش آئند ہے۔

۲۱۔ طالبان افغانستان سادہ لوح لوگ ہیں، یہ حکومتی مزاج سے ناواقف ہیں، حکومت چلانا ان کے بس کی بات نہیں، مسائل حاضرہ اور موجودہ تعلیم سے یہ ناواقف ہیں، فرمائیے ان عقائد کی حامل ”تحریک فکروی اللہی“ کا کیا حکم ہے؟

جواب: فکروی اللہی محض ایک دھوکہ ہے۔ عام طور پر یہ لوگ حضرت شاہ صاحبؒ کے نام کی آڑ میں اشتراکی نظریات کا پرچار کر رہے ہیں۔ واللہ اعلم (فتاویٰ عثمانی)

”گروپ آف لبرل مسلم تحریک“ کے قیام پر  
حضرت والا دامت برکاتہم کی رائے

سوال: السلام علیکم ورحمة الله وبرکاته

ڈعا یے صحبت درازی عمر اور بلندی ایمان کے ساتھ جناب والا کی خدمت عالیہ میں مودا بانہ

عرض ہے کہ قیامِ دن عزیز کے مقاصد کی تمجیل پاؤں سالوں میں بھی نہ ہونے کا اصل سبب ہماری تعلیماتِ قرآنِ کریم سے عدمِ توجیہ، غفلت اور کوتاہی ہے۔ اگرچہ ہر سابق حکومت نے اسلام کے نام پر قوم کو فریب دیا لیکن قرآنی تعلیمات سے نا آشنائی اور عدمِ توجیہ ہمارے مذہبی رہنماؤں کی کوتاہی اور غفلت بھی ہے جو بنیادی حقیقت ہے۔ یہی ہماری باہمی نفرتوں اور اختلافات کا اصل سبب بھی ہے۔ الحمد للہ نوجوان نسل میں پیار اور انسیت اجاگر کرنے، نفترتوں کو منانے، نیز وحدتِ اسلامی کے نیک مقاصد کی تمجیل کے لیے "گروپ آف لبرل مسلم" کا قیام وجود میں آیا ہے۔

ہمارا مقصد سوائے اصلاح کے کچھ نہیں، ایک معتدل معاشرہ اور اخوتِ اسلامی کو اجاگر کرنے اور فہمِ قرآنِ کریم نوجوان نسل خاص کر حفاظِ مسلمان بنات اور شبان کو معانیِ قرآنِ کریم سینئے کی دعوت اور اس پر عمل کی ترغیب ہمارا مقصد ہے کیونکہ ذہنی انقلاب اور اسلامی تعلیمات سے آگاہی کے بغیر نفاذِ اسلام کی عملی صورت نظر نہیں آتی۔ مشن کی کامیابی کے لیے ڈعا کی درخواست ہے، عقیدت و احترام کے ساتھ! جواب کا انتظار رہے گا۔

**جواب:** جس مقصد کے لیے آپ نے یہ تنظیمِ قائم کی ہے وہ بڑا مبارک ہے۔ اللہ تعالیٰ آپ کو اپنی رضا کے مطابق ملک و ملت کی خدمت کی توفیق عطا فرمائیں۔ آمین۔

ابتدہ ایک گزارش یہ ہے کہ آپ نے اپنے نام میں "لبرل" (Liberal) کا جواضافہ کیا ہے اسکے بارے میں یہ طے کر لیتا چاہیے کہ اس کا کیا مقصد ہے؟ اور کن لوگوں کو اس لفظ کے ذریعے Exclude (خارج) کرنا مقصود ہے اس سوال کا صحیح جواب متعین کرنے سے پہلے یوپ کے لبرل ازم کی تاریخ کا مطالعہ بھی مفید ہو گا کہ اس لبرل ازم کی تحریک وجود میں آنے کے کیا اسباب تھے؟ کیا وہ اسباب ہمارے یہاں موجود ہیں؟ دوسرا ساس اس لبرل ازم کے کیا نتائج نکلے؟ اور کیا وہ نتائج ہمیں بھی مطلوب ہیں؟ (فتاویٰ عہدی جلد ۹ ص ۹۳ تا ۹۶)

### اسلامی سو شلزم

**سوال:** کیا فرماتے ہیں علماء دین مسئلہ ذیل میں زید ایک ایسی جماعت سے تعلق رکھتا ہے جو کہ اسلامی سو شلزم یعنی اسلامی مساوات چاہتی ہے، مساوات سے مراد یہ کہ غریب انسان اور عوام کو روشنی وغیرہ اور اپنا اپنا حق اسلام کی روشنی میں ملے۔ جماعت کا ہر فرد اور زید بھی خدا رسول، یوم آخرت پر ایمان رکھتا ہے، کچھ علماء دین نے اسلامی سو شلزم چاہئے والوں کو کافر مرتد قرار دیا ہے، کچھ علماء دین نے اسلامی مساوات کو جائز قرار دیا ہے اور کچھ علماء نے اس کی مخالفت کی ہے۔ ان دونوں علماء دین میں سے کون حق پر ہیں؟ میں کس کی بات تسلیم کروں؟

جواب: کسی مسلم فرد یا مسلم جماعت کو کافر یا مرتد قرار دینا بڑی ذمہ داری کی بات ہے۔ جب تک نصوص قطعیہ سے اس کا کفر ثابت نہ ہواں پر اقدام نہیں کیا جاسکتا۔ آپ نے دریافت کیا ہے کہ ان دونوں علماء دین میں سے کون حق پر ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ آپ دونوں علماء دین کی وہ مکمل تحریرات یہاں بھیجیں ان کو دیکھ کر معلوم ہو سکے گا کہ کس کے دلائل کس درجہ کے ہیں۔ (فتاویٰ محمودینج اص ۱۰۱)

### ”اسلامی سو شلزم“ سے کیا مراد ہے؟ اور اس کی شرعی حیثیت

سوال: اسلامی سو شلزم کیا ہے؟ اور کیا موجودہ حالات میں اس کو قبول کرنا ہمارے لیے درست ہے؟ (قاضی نذیر احمد سوندھ اصلح تھہہ)

جواب: کچھ عرصے سے ہمارے معاشرے میں یہ دباؤں نکلی ہے کہ مغرب سے آئے ہوئے ہر غلط یا صحیح نظریے کے ساتھ صرف ”اسلامی“ کا نام لگا کر اسے بزعم خود ”مشرف بہ اسلام“ کر لیا جاتا ہے، پھر اس کی تبلیغ شروع کر دی جاتی ہے۔ اسلامی سو شلزم کا نعرہ بھی ایسا ہی ہے ورنہ حقیقت یہ ہے کہ اسلام اور سو شلزم زندگی کے دو بالکل مختلف نظام ہیں جن میں مطابقت ممکن نہیں، سو شلزم درحقیقت سرمایہ دارانہ نظام کی ہلاکت آفرینیوں کا ایک جذباتی رو عمل ہے جو بجائے خود اتنا ہی مضر اور خطرناک ہے جتنا سرمایہ دارانہ نظام سو شلزم کی بنیاد انفرادی ملکیت کے انکار پر ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام میں غربیوں کے خون چونے کا جو ظالمانہ کھیل کھیلا گیا اس سے متاثر ہو کر سو شلزم کے علم برداروں نے انفرادی ملکیت کا سرے سے انکار کر دیا حالانکہ اس کا نتیجہ اس کے سوا کچھ نہ ہو سکا کہ چھوٹے چھوٹے سرمایہ دار ختم ہو گئے اور ان سب کی جگہ ایک بڑا سرمایہ دار وجود میں آ گیا جو پورے استبداد کے ساتھ دولت کے ایک بڑے ذخیرے سے کھلتا ہے، رہا یہ چارا مزدور سو وہ سو شلزم میں بھی اتنا ہی بے بس ہے جتنا سرمایہ داری میں تھا۔

اسلامی نقطہ نظر سے سرمایہ داری کی خرابیوں کا علاج انفرادی ملکیت کا خاتمہ نہیں ہے بلکہ انفرادی ملکیت کی خود غرضی اور بے لگائی کو ختم کرنا ہے۔ چنانچہ اسلام میں انفرادی ملکیت کو تسلیم کیا گیا ہے لیکن سودگی حرمت اور زکوٰۃ، صدقات، نفقات، کفارات، عشر و خراج اور وراثت وغیرہ کے احکام کے ذریعے اس نے اس ملکیت کو حدد و دکا پابند بنادیا ہے۔

اس سے واضح ہو گیا کہ سو شلزم کی بنیاد جس نظریے پر قائم ہے اسلام اس بنیادی کو تسلیم نہیں کرتا اس لیے دونوں میں نظریاتی مصالحت کا کوئی امکان نہیں، اسلام سو شلزم نہیں بن سکتا اور سو شلزم اسلام نہیں کھلا سکتا۔ لہذا ”اسلامی سو شلزم“ کا نعرہ ایک مہمل نعرہ ہے جو دونوں معاشی نظاموں یا کم از کم

اسلامی نظام معيشت سے ناواقفیت پر ہی ہے۔ پاکستان میں ہماری ضرورت "اسلام" ہے "سو شلزم" نہیں۔ واللہ اعلم (فتاویٰ ماہنامہ "البلاغ") کے شمارہ ذی القعدہ ۱۳۸۷ھ سے لیا گیا۔ (مرتب)

### کمیونزِ م

سوال: ہم لوگ کمیونٹ پارٹی ہیں جو چین و روس میں ہے اور جس کا موجود "لینن" اور "مارکس" ہیں۔ اس کے موجودین کے کیا کیا اصول و ضوابط ہیں، اس پارٹی میں قرآن حکیم اور حدیث کی عظمت و وقار باقی رہ سکتا ہے یا نہیں؟ اسلامی نقطہ نظر سے اس میں فتویٰ عنایت فرمائیں؟

جواب: حامد او مصلیاً: کمیونزِ م کی بنیاد ہی اس پر ہے کہ انسان کو نہ ہب سے لڑایا جائے۔ چنانچہ واث کمیونزِ م از دیب ص ۸۱۲ میں ہے کہ کمیونزِ م کاumberas شخص کے علاوہ کوئی نہیں بن سکتا جو صدق دل سے صاف صاف اس کا اعلان نہ کر دے کہ وہ دُھریہ ہے یعنی مکر خدا ہے۔ یہ کمیونزِ م کا اجتماعی خاکہ ہے جس سے بخوبی واضح ہو گیا کہ اعتقاد کے اعتبار سے بھی وہ صراحتاً اسلام کے خلاف ہے، سیاسی خیشیت سے اس میں شرکت وقتی طور پر اگر مفید بھی نظر آتی ہو پھر بھی دینی خیشیت سے اس کا ضرر واضح ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱: ص ۱۰۲) "اس لیے ہرگز ایسی پارٹی میں حصہ نہیں لینا چاہیے۔" (مرع)

## فصل فی الفرق والاحزاب الاسلامیة والباطلة

### والأشخاص المتعلقين بها

مختلف اسلامی وغیر اسلامی فرقوں اور ان سے متعلق شخصیات کے  
بیان میں "الہدی انٹرنسیشنل" کے افکار و عقائد کا حکم

سوال: حضرت جناب مفتی صاحب زیدت معاشرہم  
السلام علیکم ورحمة اللہ وبرکاتہ!

سامنے نے اسلام آباد کے ایک ادارے "الہدی انٹرنسیشنل" سے ایک سالہ ڈپلومہ کورس ان اسلامک شڈیز (One Year Diploma Course in I.S) کیا ہے۔ سائلہ اس ادارے میں طلب علم کی جستجو میں گئی تھی اور ان کے خفیہ عقائد سے ناواقف تھی، ایک سالہ کورس کے بعد ان کے عقائد کچھ صحیح معلوم نہ ہوئے تو سوچا کہ علمائے کرام سے فتویٰ طلب کیا جائے تاکہ امت مسلم کی بیشیوں تک عقائد صحیح کو پہنچا کر ان کو گمراہی سے بچا با جا سکے۔ ہماری استاد اور "الہدی"

انٹریشنل، کی نگران محترمہ ذا کنفرنٹ ہائی صاحبہ کے نظریات کا نچوڑ پیش خدمت ہے؟

۱۔ اجماع امت سے ہٹ کر ایک نئی راہ اختیار کرنا

۲۔ غیر مسلم اور اسلام بیزار طاقتوں کے نظریات کی ہم نوائی

۳۔ تلبیس حق و باطل

۴۔ فقہی اختلافات کے ذریعے دین میں مشکوک و شبہات پیدا کرنا

۵۔ آسان دین

۶۔ آداب و محتبات کو نظر انداز کرنا

اب ان بنیادی نکات کی کچھ تفصیل درج ذیل ہے:

۱۔ اجماع امت سے ہٹ کر نئی راہ اختیار کرنا

۲۔ قضاۓ عمری سنت سے ثابت نہیں، صرف توبہ کر لی جائے قضا ادا کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

۳۔ تین طلاقوں کو ایک شمار کرنا۔

۴۔ نفلی نمازوں، صلوٰۃ التسیع، رمضان میں طاق راتوں خصوصاً ۲۷ و ۲۸ دین شعب میں اجتماعی عبادت کا اہتمام اور خواتین کے جمع ہونے پر زور دینا۔

۵۔ غیر مسلم اسلام بیزار طاقتوں کے خیالات کی ہم نوائی

۶۔ مولوی (عالم) مدارس اور عربی زبان سے دور رہیں۔

۷۔ علماء دین کو مشکل ہناتے ہیں آپس میں لڑتے ہیں، عوام کو فقہی بحثوں میں مجھاتے ہیں بلکہ ایک موقع پر تو فرمایا کہ اگر آپ کو کسی مسئلے میں صحیح حدیث نہ ملت تو ضعیف سے لیں لیکن علماء کی بات نہیں۔

۸۔ مدارس میں گرامر، زبان سکھانے، فقہی نظریات پڑھانے میں بہت وقت ضائع کیا جاتا ہے، قوم کو عربی زبان سیکھنے کی ضرورت نہیں بلکہ لوگوں کو قرآن صرف ترجمے سے پڑھایا جائے۔

۹۔ ایک موقع پر کہا (ان مدارس میں جو ۷۷۸ سال کے کورس کرائے جاتے ہیں یہ دین کی روح کو پیدا نہیں کرتے اپنی فقہ کو صحیح ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں) اشارہ درس نظامی کی طرف ہے۔

۱۰۔ وحید الدین خان کی کتاب میں طالب علموں کی تربیت کے لیے بہترین ہیں، نصاب میں بھی شامل ہیں اور شائز پر بھی رکھی جاتی ہیں، کسی نے احساس دلایا کہ ان کے بارے میں علماء کی رائے کیا ہے؟ تو کہا: "حکمت مومن کی گمشدہ میراث ہے"۔

### ۳۔ تلبیس حق و باطل

- ۱۔ تقید شرک ہے (لیکن کون سی برق ہے اور کس وقت غلط ہے؟ یہ بھی نہیں بتایا)
- ۲۔ ضعیف حدیث پر عمل کرنا تقریباً ایک جرم بنا کر پیش کیا جاتا ہے (جب بخاری میں صحیح ترین احادیث کا مجموعہ ہے تو ضعیف کیوں قبول کی جائے؟)

- ۳۔ فقہی اختلافات کے ذریعے دین میں شکوہ و شہادت پیدا کرنا
- ۱۔ اپنا پیغام، مقصد اور متفق علیہ بالتوں سے زیادہ زور دوسرے مدارس اور علماء پر طعن و تشنج
- ۲۔ ایمان، نماز، روزہ زکوٰۃ، حج کے بنیادی فرائض، مستحبات، مکروہات سکھانے سے زیادہ اختلافی مسائل میں امتحاد یا گیا۔ (پروپیگنڈا ہے کہ ہم کسی تعصّب کا شکار نہیں اور صحیح حدیث کو پھیلائے ہیں)
- ۳۔ نماز کے اختلافی مسائل رفع یہ دین، فاتحہ خلف الامام، ایک وتر، عورتوں کو مسجد جانے کی ترغیب، عورتوں کی جماعت، ان سب پر صحیح حدیث کے حوالے سے زور دیا جاتا ہے۔
- ۴۔ زکوٰۃ میں غلط مسائل بیان کیے جاتے ہیں، خواتین کو تسلیک کا کچھ علم نہیں۔

### ۵۔ آسان دین

- ۱۔ دین مشکل نہیں، مولویوں نے مشکل بنا دیا ہے، دین کا کوئی مسئلہ کسی بھی امام سے لے لیں، اس طرح بھی ہم دین کے دائرے میں ہی رہتے ہیں۔
- ۲۔ حدیث میں آتا ہے کہ آسانی پیدا کر، تنگی نہ کر وہذا جس امام کی رائے آسان معادوم ہو وہ لے لیں۔
- ۳۔ روزانہ نیمین پڑھنا صحیح حدیث سے ثابت نہیں، نوافل میں اصل صرف چاشت اور تجدید ہے، اشراق اور اواہین کی کوئی حیثیت نہیں۔
- ۴۔ دین آسان ہے، بال کٹوانے کی کوئی ممانعت نہیں، امہات المؤمنین میں سے ایک کے بال کٹھے ہوئے تھے۔

- ۵۔ دین کی تعلیم کے ساتھ ساتھ پنک پارٹیاں، اچھا باب، زیورات کا شوق، محبت، "مَنْ حَوَّمَ زِينَةَ اللَّهِ"
- ۶۔ خواتین دین کو پھیلانے کیلئے گھر سے ضرور لکھیں۔
- ۷۔ محترم کا اپنا عمل طالب علموں کے لیے جنت ہے، محرم کے بغیر تبلیغی دوروں پر جانا، قیام اللیل کے لیے راتوں کو نکلا، میڈیا کے ذریعے تبلیغ (ریڈیو، وی، آڈیو)
- ۸۔ آداب و مسحتبات کی رعایت نہیں، خواتین ناپاکی کی حالت میں بھی قرآن چھوٹی ہیں،

آیات پڑھتی ہیں، قرآن کی کلاس میں قرآن کے اوپر نیچے ہونے کا احساس نہیں۔

## ۶۔ متفرقہ

- ۱۔ قرآن کا ترجمہ پڑھا کر ہر معاملے میں خود اجتہاد کی ترغیب دینا۔
  - ۲۔ قرآن و حدیث کے فہم کے لیے جو اکابر علمائے کرام نے علوم سیکھنے کی شرائط رکھی ہیں ان کو بیکار جاہل اسے با تمسیح اور سازش قرار دینا۔
  - ۳۔ کسی فارغ التحصیل طالبہ کے سامنے دین کا کوئی حکم یا مسئلہ رکھا جائے تو اس کا سوال یہ ہوتا ہے کہ یہ صحیح حدیث سے ثابت ہے یا نہیں؟ ان تمام باتوں کا نتیجہ یہ ہے کہ گلی گلی، محلے محلے ”الہدی“ کی برانچوں کھلی ہوئی ہیں اور ہر قسم کی طالبہ خواہابھی اس کی تجوید ہی ذرست نہ ہوئی ہو آگے پڑھا رہی ہے اور لوگوں کو مسائل میں بھی الجھایا جا رہا ہے۔
- گھر کے مردوں کا تعلق عموماً مسجد سے ہے (جہاں نماز کا طریقہ فقہ حنفی کے مطابق ہے) گھر کی عورتیں مردوں سے الجھتی ہیں کہ ہمیں مساجد کے مولویوں پر اعتماد نہیں۔

## مطلوبہ سوالات

- ۱۔ مذکورہ بالا تمام مسائل کی شرعی نقطہ نظر سے وضاحت فرمائیں۔
- ۲۔ محترمہ ڈاکٹر فتحت ہاشمی کے اس طریقہ کار کی شرعی حیثیت، نیز محترمہ کی گلاس گو یونیورسٹی سے پی ایچ ڈی کی شرعی حیثیت کیا ہے؟
- ۳۔ ان کے اس کورس میں شرکت کرنا، لوگوں کو اس کی دعوت دینا اور ان سے تعاون کرنے کی شرعی نقطہ نظر سے وضاحت فرمادیجئے، جزاکم اللہ خیر احسنالجزاء۔

مسئلہ مزدیماً افتخار

One Year Diploma Holder From  
AL-Huda International Islamabad

جواب: سوال میں جن نظریات کا ذکر کیا گیا ہے خواہ وہ کسی کے بھی نظریات ہوں ان میں سے اکثر غلط ہیں، بعض واضح طور پر گمراہا ہے ہیں۔ مثلاً اجماع امت کو اہمیت نہ دینا، تقليد کو علی الاطلاق شرک قرار دینا جس کا مطلب یہ ہے کہ چودہ سو سال کی تاریخ میں امت مسلمہ کی اکثریت جو آئندہ مجتہدین میں سے کسی کی تقليد کرتی رہی ہے وہ شرک تھی یا یہ کہنا کہ قضاۓ عمری فوت شدہ نمازوں کو قضا کرنے کی ضرورت نہیں۔ (قضايا عمری سے متعلق حضرت والا دامت برکاتہم کا

لقصیل فتویٰ آگے ”كتاب الصلاۃ، باب قضاء الغواۃ“ میں ملاحظہ فرمائیں۔ محمد زیر عفی عنہ صرف توبہ کافی ہے۔ بعض نظریات جمہور امت کے خلاف ہیں مثلاً تین طلاقوں کو ایک قرار دینا، بعض بدعت ہیں، مثلاً صلوٰۃ الشیعہ کی جماعت یا قیام اللیل کے لیے راتوں کو اہتمام کے ساتھ لوگوں کو نکالنا یا خواتین کو جماعت سے نماز پڑھنے کی ترغیب۔ بعض انتہائی گمراہ کن ہیں مثلاً: قرآن کریم کو صرف ترجمے سے پڑھ کر پڑھنے والوں کو اجتہاد کی دعوت یا اس بات پر لوگوں کو آمادہ کرنا کہ وہ جس مذہب میں آسانی پائیں اپنی خواہشات کے مطابق اسے اختیار کر لیں یا کسی کا اپنے عمل کو جحت قرار دینا اور ان میں سے بعض نظریات نہنہ انگیز ہیں، مثلاً علماء و فقہاء سے بذرخ کرنا، دینی تعلیم کے جوادارے اسلامی علوم کی وسیع و عمیق تعلیم کا فریضہ انجام دے رہے ہیں ان کی اہمیت ذہنوں سے کم کر کے مختصر کورس کو علم دین کے لیے کافی سمجھنا، نیز جو مسائل کسی امام مجتہد نے قرآن و حدیث سے اپنے گھرے علم کی بنیاد پر مستبط کیے ہیں ان کو باطل قرار دے کر اسے قرآن حدیث کے خلاف قرار دینا اور اس پر اصرار کرنا۔

جو شخصیت یا ادارہ مذکورہ بالانظریات رکھتا ہو اور اس کی تعلیم و تبلیغ کرتا ہو وہ نہ صرف یہ کہ بہت سے گمراہانہ، گمراہ گن یا فتنہ انگیز نظریات کا حامل ہے بلکہ اس سے مسلمانوں کے درمیان افتراق و انتشار پیدا ہونے کا قوی اندیشہ ہے اور اگر کوئی شخص سہولتوں کے لाभ میں اس قسم کی کوششوں سے دین کے قریب آئے گا بھی تو مذکورہ بالا قاسد نظریات کے نتیجے میں وہ گمراہی کا شکار ہو گا۔ لہذا جوادارہ یا شخصیت ان نظریات کی حامل اور مبلغ ہو اور اپنے دروس میں اس قسم کی ذہن سازی کرتی ہو اس کے درس میں شرکت کرنا اور اس کی دعوت دینا ان نظریات کی تائید ہے جو کسی طرح جائز نہیں۔ خواہ اس کے پاس کسی قسم کی ڈگری ہوا وہ گلا سگو یونیورسٹی کی ڈگری بذات خود اسلامی علوم کے لحاظ سے کوئی قیمت نہیں رکھتی بلکہ غیر مسلم ممالک کی یونیورسٹیوں میں مستشرقین نے اسلامی تحقیق کے نام پر اسلامی احکام میں شکوک و شبہات پیدا کرنے اور دین کی تحریف کا ایک سلسلہ عرصہ دراز سے شروع کیا ہوا ہے۔

ان غیر مسلم مستشرقین نے جنہیں ایمان تک کی توفیق نہیں ہوئی اس قسم کے اکثر ادارے و رہنمایت اسلام میں تحریف کرنے والے افراد تیار کرنے کے لیے قائم کئے ہیں اور ان کے نصاب و نظام کو اس انداز سے مرتب کیا ہے کہ اس کے تحت تعلیم حاصل کرنے والے (الاماشاء اللہ) اکثر و بیشتر جمل و فریب کا شکار ہو کر عالم اسلام میں فتنے برپا کرتے ہیں۔ لہذا گلا سگو یونیورسٹی سے اسلامی علوم کی کوئی ڈگری نہ صرف یہ کہ کسی شخص کے مستند عالم ہونے کی کوئی دلیل نہیں بلکہ اس سے

اس کے دینی فہم کے بارے میں شکوہ پیدا ہونا بھی بے جا نہیں۔

دوسری طرف بعض اللہ کے بندے ایسے بھی ہیں جنہوں نے ان یونیورسٹیوں سے ڈگریاں حاصل کیں اور عقائد فاسدہ کے زہر سے محفوظ رہے۔ اگرچہ ان کی تعداد کم ہے لہذا یہ ڈگری نہ کسی کے مستند عالم ہونے کی علامت ہے اور نہ محض اس ڈگری کی وجہ سے کسی کو مطعون کیا جا سکتا ہے۔  
شرطیکہ اس کے عقائد و اعمال درست ہوں۔

مذکورہ بالا جواب ان نظریات پر مبنی ہے جو سائل نے اپنے استثناء میں ذکر کیے ہیں۔ اب کون شخص ان نظریات کا کس حد تک قائل ہے؟ اس کی ذمہ داری جواب دہنہ پڑھیں ہے۔ (فتاویٰ عثمانی ج ۱۹ ص ۶۲۶)

### فرعون کے ایمان اور کفر کی تحقیق

سوال: فرعون والی مصر نے ڈوبتے وقت کہا "آتَاهُنَّ الْمُسْلِمِينَ" چنانچہ ابن عربی نے اس کو اپنی تصنیف میں تحریر کیا ہے کہ فرعون نے موت کے وقت اظہار ایمان کیا ہے، کیا عجب ہے کہ وہ ایمان قبول ہو گیا ہو حالانکہ اگلی آیات میں اس کی نفی موجود ہے "آلَانَ وَقَدْ عَصَيْتَ..... الْخَ" لیکن فلاں بعدتی تقریر کرتے ہیں کہ دونوں آیتیں صرف زجر و توبخ پر دال ہیں نہ کہ نفی ایمان پر، براہ کرم جواب دلائل کے ساتھ تحریر فرمائیں؟

جواب: عقائد کی کتابوں میں صراحةً ہے کہ نصوص نبوواہر پر مجمل ہوتے ہیں اور ظاہر ہے کہ جو آیات قرآنیہ فرعون کے بارے میں وارد ہیں اگر ان کو زبان داں عالم کے رو برو جوان بن العربی کے قول سے خالی الذہن ہو پڑھا جائے تو وہ بلا کسی شک و شبہ کے کفر فرعون کے دوام و تزوم پر صریح دلالت سمجھے گا۔ اس بناء پر فرعون کے لیے وہ ہی اعتقاد واجب ہو گا جو کتب عقائد میں مذکور ہے اور علامہ شعرانی نے الیوقیت میں شیخ ابن العربی کا خود اس قول سے رجوع ثابت کیا ہے۔ لہذا اس سے رجوع کا قائل ہونا ضروری ہے اور یہ قول کہ یہ آیتیں صرف زجر و توبخ پر دلالت کرتی ہیں..... الْخَ یہ بالکل قواعد شرعیہ قطعیہ کے خلاف ہے کیونکہ جب یہ توبہ عن الکفر تھی اور اسلام کا اثر ہے "إِنَّمَا يَنْهَا مَا كَانَ قَبْلَهُ" پھر زجر و توبخ کس بات پر رہی؟ (امداد الفتاویٰ ج ۲۹ ص ۳۹۰)

## اللہ تعالیٰ کی ذات سے متعلق عقیدے

**غیر خدا کو رب کہنا کفر ہے یا نہیں؟**

سوال: زید نے اپنی تایف تصوف میں یہ فقرات تحریر کیے "بس طالبان خدا پر، اجب و لازم ہے کہ اس رسالہ کو حرز جان بنا دیں اور بموجب تحریر رسالہ موصوف عمل پیرا ہو کر اپنے رب مجازی اور حقیقی کی خوشنودی اور قربت حاصل کریں، عمر دکھتا ہے کہ اپنے تمیں رب مجازی کہا جس کی یہاں کوئی تاویل نہیں الہذا کفر کیا۔ خالد کھٹا ہے کہ مجاز ضد حقیقت اور ایک قسم کا نقش ہے جو ذات باری کی صفت نہیں ہو سکتا۔ پس غیر خدا کو رب مجازی کہنا جائز ہے اور جو رب مجازی کہنے والے کو کافر کہے اس کی نسبت خود خوف کفر ہے، ہم لوگ عامی ہیں الہذا ہدایت کی جائے کہ حق کیا ہے؟ آیا رب مجازی غیر خدا کو کہنا کفر ہے یا نہیں؟ اور اگر کفر نہیں تو جو شخص رب مجازی غیر خدا کو کہنے والے کی تکفیر کرے اس کی اقیدہ اور ست ہے یا نہیں؟

جواب: عربی لغت میں تولفظ رب کے معنی میں عموم ہے۔ وہاں قرآن کی بنا پر مطلق مرتبی و مالک کے معنی میں استعمال کی گنجائش ہے مگر اردو میں خاص ہے حق تعالیٰ کے ساتھ۔ اس میں مجازی کی قید ایسی ہے جیسی خدائے مجازی میں حالانکہ فارسی میں لفظ خدا عام ہے۔ جیسے تخدیا کسی کو خالق مجازی یا رازق مجازی کہنا۔ اس بنا پر کہ قرآن میں "أَخْسَنُ الْحَالِقِينَ، وَخَيْرُ الرَّازِقِينَ" آیا ہے مگر ہمارے محاورے میں عام نہیں اس لیے جائز نہیں۔ عرض اس لفظ کا استعمال مخلوق کے لیے جائز نہیں لیکن پھر بھی اس کو کفر نہ کہیں گے، صرف معصیت کہیں گے اور جو کفر کھٹا ہے وہ بھی تاویل سے کھٹا ہے اس لیے اس کو کفر کہنا بھی کفر نہیں، معصیت ہے۔ (امداد الفتاوی ج ۲ ص ۱۲۶)

**اللہ تعالیٰ ہر جگہ موجود ہے**

سوال: ہم میں سے ایک فریق کھٹا ہے کہ خدا کسی مقام پر جلوہ فرمائیں، وہ ہر جگہ موجود ہے، اب رہا یہ کیسے؟ اور کس طرح یہ ہمارے ادارک سے باہر ہے؟ دوسرا فریق کھٹا ہے کہ حق تعالیٰ عرش معلق پر ہے ان میں کون فریق حق پر ہے؟

جواب: مسئلہ نازک ہے اس لیے اس میں بحث بھی جائز نہیں لیکن شوق دیکھ کر عرض کرتا ہوں کہ فریق اول کی مراد اگر یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ہر جگہ مل ہوا کے پھیلا ہوا ہے تب تو غلط ہے کیونکہ اس سے اللہ تعالیٰ کامکانی ہوتا لازم آتا ہے۔ اگر یہ مطلب ہے کہ اس کی جگی جیسی کہ اس کی ذات منزہ کی شان کے زیبا ہے عرش کے ساتھ خاص نہیں سو یہ مسئلہ کسی نقل قطعی الدلالۃ یا کسی دلیل عقلی کے خلاف نہیں۔

اسی طرح فریق ثالثی کی اگر یہ مراد ہے کہ عرش حق تعالیٰ کے لیے مکان اور جیز ہے تو اس میں بھی نقص لازم آتا ہے اور اگر یہ مراد ہے کہ اس کی کچھ خصوصیت عرش کے ساتھ ایسی ہے جو ادا ک وہم سے عالی ہے تو ظاہر نصوص کے موافق ہے باتی اسلام یہی ہے کہ اس میں گفتگونہ کی جاوے۔ (امداد الفتاوی ج ۲ ص ۲۲)

### اللہ تعالیٰ کیلئے چکھنے، چھونے، سونگھنے کی صفت ثابت نہیں

سوال: یہ ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ کو جمیع اقسام معلومات کے واضح ہیں، پھر کیا بات ہے کہ نصوص میں علم، بصر و سمع کو تو ان کے لیے ثابت کیا گیا مگر ذوق، لمس، شم کو ثابت نہیں کیا گیا، ایسا کیوں؟

جواب: اصل مدار تو اس کا توقیف ہے لیکن خود اس کی حکمت میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ علم و بصر و سمع سے عرف اعظمت کی شان بھی جاتی ہے اس لیے ان سے نام رکھا گیا، برخلاف ذوق و غیرہ کے کہ ان میں ایک گونہ حاجت اور تلذذ پر دلالت ہے جو ایک قسم کی دنائیت ہے۔ (امداد الفتاوی ج ۲ ص ۷۷)

### اللہ تعالیٰ کا احاطہ علمی ہے یا ذاتی؟

سوال: مجدد الف ثالثی مکتوب نمبر ۱۳ میں فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کا احاطہ اور اس کا قرب علمی ہے اور آپ نے التہذیب نمبر ۲ میں لکھا ہے کہ رحمت ہم کو خود محیط ہو رہی ہے اس لیے کہ ارشاد ہے: "الا إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطٌ" جب احاطہ ذاتی ہے تو رحمت لازم ذات ہے اس لیے وہ بھی محیط ہوگی، ان دونوں میں سے کون سا قول راجح ہے؟

جواب: جمہور کا قول وہی ہے جو حضرت مجدد صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا لیکن تفسیر مظہری میں حضرت قاضی صاحب نے "کہ وہ بھی مدد وہی ہیں" حضرات صوفیہ رحمۃ اللہ علیہم کا قول احاطہ ذاتی لکھا ہے چونکہ نصوص بعض اول میں ظاہر ہیں اور بعض ثالثی میں اور ہر نص میں دوسرے کے موافق تاویل ہو سکتی ہے لہذا ہر قول میں گنجائش ہے۔

میرے نزدیک جن حضرات نے احاطہ ذاتی کی نفی کی ہے غالباً ان کا مقصود تجییم کی نفی کرنا ہے۔ یعنی احاطہ ذاتی سے تبادر محیط و محاط کا اتصال حسی ہے جو کہ عامہ کے نزدیک احاطہ ذاتی کے لوازم سے ہے۔ پس اصل مقصود لازم کی نفی ہے اور اس کے لیے مژہم کی نفی کردی جاتی ہے۔ (امداد الفتاوی ج ۲ ص ۵۹)

### ارا وہ و رضا کے متعلق ایک تحقیق

سوال: میری غفلت سے "یعنی ولادت کے وقت واقف کار میم معین کرنے کے بجائے عام دایہ کو بلانے کی وجہ سے" ایک نومواود "بچہ" کی جان تلف ہو گئی، اب مجھ سے سب عورتیں کہتی

ہیں کہ مرضی خدا یوں ہی تھی لیکن میں ایسا نہیں کہتا، بچہ نہایت تدرست تو ماہ تک اللہ تعالیٰ۔ اپنی قدرت کاملہ سے رحم مادر میں رکھا تو کوئی وجہ سمجھ میں نہیں آتی کہ ان کی مرضی یہی تھی، میں بچہ کا صاف ہونا اپنی عقلت پر محمول کرتا ہوں اور یہ میرا عقیدہ ہے اگر اس میں غلطی ہو تو اصلاح فرمادیں؟

جواب: تم چیزیں الگ الگ ہیں، علم ارادہ، مرضی، علم الہی کا تعلق سب سے وسیع ہے، یعنی موجودات و معدومات سب احاطہ علمی کے اندر داخل ہیں، خواہ حسن ہوں یا فتنج اور اس سے ذات پاک میں کوئی اذرا نہیں آ سکتا اور سب سے کم وسعت مرضی اور خوشنودی کو ہے کہ صرف اچھے امور سے متعلق ہے، شر اور فتنج سے اس کا کوئی تعلق نہیں، اب رہ گیا ارادہ جس کی حقیقت یہ ہے کہ دونوں چیزیں جو قدرت کے اعتبار سے یکساں ہیں ان میں سے ایک کو پورا کرنا یہ نہیں ہے۔ یعنی اس میں نہ علم کی سی وسعت ہے اور نہ رضا کی تھنگی بلکہ وسعت میں علم سے کم ہے اور رضا سے زیادہ۔ پس خلاصہ یہ ٹھہرایا کہ علم تو اللہ تعالیٰ کو سب چیزوں کا ہے، خواہ موجود ہوں یا معدوم، پھر چیزوں کی ایجاد و اعدام پر برابر قدرت ہے، ان میں ایک کو اپنے ارادہ سے ترجیح دے دیتے ہیں، اسی کے موافق وہ واقع ہو جاتا ہے، خواہ اچھا ہو یا برا، ہمارے اعتبار سے ہے اور چونکہ اس میں بہت سی پوشیدہ حکمتیں ہیں جن تک ہماری رسائی نہیں ہو سکتی ہے۔ اس اعتبار سے بالکل بری کوئی چیز نہیں پھر ان ممکنات میں سے جو بندے کے اختیار میں ہیں اور پھر ان میں سے جو امور حسن ہیں ان کے ساتھ اپنی رضا کو متعلق فرمادیتے ہیں۔ پس یہی قصہ جو واقع ہوا یہ یقینی بات ہے کہ علم خداوندی اس کے ساتھ متعلق تھا اور یہ بھی یقینی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے یہ واقع ہوا اور یہ بھی یقینی ہے کہ اللہ تعالیٰ ایسی اختیاری بے اختیاطی کو پسند نہیں فرماتے، پس یہ کہتا کہ مرضی الہی یوں ہی تھی، اگر مرضی بمعنی ارادہ ہے جیسا کہ کم علموں کا محاورہ ہے تو گویہ لفظ بے موقع ہے مگر مراد صحیح ہے کیونکہ بدون ارادہ خداوندی کوئی چیز عالم میں واقع نہیں ہوتی اور اگر مرضی بمعنی رضا ہے تو سراسر غلط اور باطل ہے۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۲۵۳) ”ارادہ رضا اور مشیت تینوں میں فرق ہے“ (م۱ع)

### خدا اور پروردگار کہنے کا حکم

سوال: جب اسماء الہی تو فتحی ”اللہ ہی کی جانب سے“ ہیں تو دوسری زبان کے الفاظ سے نام رکھنا جائز نہ ہو گا جیسے خدا اور پروردگار؟

جواب: تعامل اُست سے معلوم ہوا کہ متراوین کا حکم یکساں ہے، پس یہ الفاظ جب ترجمہ ہوں ان اسماء کا جو شرع میں منقول ہیں تو ان کا استعمال جائز ہے اور نہیں وغیرہ میں یہ مثل اصل

کے ہوں گے، یعنی جو لفظ اللہ کی قسم کا حکم ہے، وہی لفظ خدا کی قسم کا حکم ہے۔ (امداد الفتاوی ج ۲ ص ۲۳) ”اس اصول پر دیگر زبانوں کے ترجمہ کو بھی سمجھا جاسکتا ہے۔“ (م۴)

یہ کہنا کہ اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم عالم الغیب نہیں  
تو اللہ تعالیٰ بھی عالم الغیب نہیں

سوال: زید کہتا ہے کہ معراج شریف میں حضرت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نو بار تشریف لے گئے اور ہر بار پانچ وقت کی نماز معاف ہوئی۔ اگر اللہ تعالیٰ عالم الغیب تھے تو پہلی ہی بار سب معاف کر دیتا اس معنی کہ اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عالم الغیب نہیں ہیں تو اللہ بھی عالم الغیب نہیں ہیں؟  
جواب: معراج کا واقعہ ایک ہی وفعہ پیش آیا ہے اللہ تعالیٰ کا عالم الغیب ہونا نص قطعی سے ثابت ہے اس کا انکار نص قطعی کا انکار ہے جو کہ موجوب کفر ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے عالم الغیب ہونے کی خود فی فرمائی ہے اور اللہ تعالیٰ نے حکم دیا ہے کہ اپنے علم غیب کی نفی کر دیں۔ (فتاویٰ محمودیں ج ۱۱ ص ۱۱۲)

فقہاء کے اس قول کے معنی کہ ننانوے وجہ کفر پر  
ایک وجہ ایمان کو ترجیح ہے

سوال: اگر کسی شخص میں ننانوے وجہ کفر کی پائی جائیں اور ایک وجہ اس میں اسلام کی ہو تو اس کو کافرنہ کہا جاوے گا، نیز حدیث میں ارشاد ہے کہ کلمہ کو اور اہل قبلہ کو کافرنہ کہا جاوے گا، نیز ایک اور حدیث میں ہے کہ جس نے لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَأَقْرَارَ كِيَا وَهُجُنْتُ مِنْ دَاخِلٍ ہوگا؟  
اب علماء کرام سے عرض ہے کہ مرزا غلام احمد قادریانی بھی اہل قبلہ اور کلمہ گو ہے، علماء دین اس پر کفر کا فتویٰ کیوں لگاتے ہیں؟

جواب: جس شخص میں کفر کی کوئی وجہ قطعی ہوگی کافر کہا جاوے گا اور حدیث میں اس شخص کے بارے میں ہیں جن میں کوئی وجہ قطعی نہ ہو۔ مرزا کے کلام میں اپنے نبی نامنے والے پر کفر کا فتویٰ ہے اور بعض انبیاء علیہم السلام کی توہین ہے اور دعویٰ نبوت و اہانت انبیاء دنوں کفر ہیں۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۸۶)

اہل قبلہ ہونے کا مطلب

سوال: کلمہ گو اور اہل قبلہ کی شرعاً کیا تعریف ہے؟ قادریانی، مرزا کی، لا ہوری، اہل قبلہ ہیں کہ نہیں؟ اگر نہیں تو کس وجہ سے؟

**جواب:** کلمہ گوا اور اہل قبلہ ایک خاص اصطلاح ہے اسلام اور مسلمانوں کی جس کا یہ مطلب کسی کے نزدیک نہیں کہ جو کلمہ پڑھ لے خواہ کسی طریقہ سے پڑھے یا جو قبلہ کی طرف منہ کرے وہ مسلمان ہے بلکہ یہ لفظ اصطلاحی نام ہے اس شخص کا جو تمام احکام اسلامیہ کا پابند ہو جیسے کہا جاتا ہے کہ فلاں شخص ایم اے ہے تو ایم اے ایک اصطلاحی نام ہے ان تمام علوم کا جو اس درجہ میں سکھائے جاتے ہیں، اسی طرح اہل قبلہ کے معنی بھی با تفاوت امت یہی ہیں کہ جو تمام احکام اسلامیہ کا پابند ہو۔ (امداد المغتین ص ۱۱۳) ”یعنی ضروریات دین کو مانتا ہو“ (مع)

**جن پر ایمان لانا ضروری ہے کیا انہیں جاننا بھی ضروری ہے؟**

**سوال:** جو شخص با وجود عاقل اور بالغ ہونے کے ان چیزوں کو نہ سمجھے اور نہ ہی ان چیزوں کے سمجھنے کو ضروری سمجھے اور نہ ہی شرم کی وجہ سے کسی کے پاس سمجھنے کیلئے جائے اگر کوئی اس سے پوچھے کہ میاں تم کس دین پر ہو؟ تو جواب میں یوں کہے کہ میں نہیں جانتا میرا دین کیا ہے؟ کیا وہ مسلمان کہلانے کا مستحق ہے؟

**جواب:** ایک عامی شخص سے ضروریات دین کا سوال اس طرح کرنا غلط ہے۔ خواہ خواہ اسے کافر بنانے کی کوشش کرنا درست نہیں۔ سوال کی صورت یہ ہونی چاہیے کہ کیا تمہارا دین اسلام ہے؟ وغیرہ اگر وہ ان سوالات کا جواب ہاں کے ساتھ دے دے تو وہ مسلمان سمجھا جائے گا۔ لوگوں میں دین سے بے انتہا لاپرواںی ظاہر ہو رہی ہے ایسے حالات میں علماء کرام کا فرض ہے کہ وہ حسن تدبیر سے لوگوں تک دین پہنچاتے رہیں۔ (خبر الفتاوى ج ۲ ص ۳۷)

**کفار کے ہمیشہ جہنم میں رہنے پر ابن قیمؓ کے استدلال کا جواب**

**سوال:** حافظ ابن قیمؓ نے جمہور کے خلاف فتناء نار کا دعویٰ کیا ہے جس سے کفار کے ہمیشہ عذاب میں رہنے کی لفی ہوتی ہے جو نصوص قطعیہ کے خلاف ہے۔ حافظ مددوح نے اس دعویٰ میں گو بعض روایات سے دلیل پکڑی ہے مگر وہ عموماً ضعیف اور مجرور ہیں اس لیے ان کے جواب کی بھی ضرورت نہیں۔ البتہ جو چیز مذذب پیدا کر سکتی ہے وہ ان کا ایک عقلی استدلال ہے کہ سزا کی غایت ڈرانا ہوتا ہے تاکہ سزا بھگت کر خاطلی ڈر جائے اور آئندہ کے لیے اس گناہ سے رکنے کا عزم کر لے۔ ظاہر ہے کہ جب اہل جہنم کو جہنم میں ڈالا جائے گا تو وہ فوراً توبہ پر اتر آئیں گے اور آئندہ کے لیے پختگی سے کفر سے باز رہنے کا وعدہ کریں گے۔ جیسا کہ نصوص سے ظاہر ہے۔ ”قُولُهُ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا غَيْرَ الْدِيْنِ كُنَّا نَعْمَلْ وَغَيْرَ ذَالِكَ“ پس چونکہ سزا کا مقصد پورا ہو گیا، مجرمین نے توبہ بھی کر لی اور آئندہ احتراز کا وعدہ بھی تواب کوئی وجہ باقی نہیں رہتی

کہ پھر بھی ان کو عذاب میں رکھا جائے۔ ابن قیم نے اس اشکال سے مرعوب ہو کر جمہور کا مسلک چھوڑا اور فناء نار کا مسلک اختیار کیا، اس کا کیا جواب ہے؟

**جواب:** خوف اور عذاب کی حالت میں مجرمین کے وعدے و طرح کے ہوتے ہیں، ایک حقیقی وعدہ جو دل سے ہوتا ہے اور جس میں واقعی گناہ سے بچنے کا عزم ہوتا ہے اور دفع الوقت یعنی صرف مصیبیت سے رہائی پانے کے لیے کہ اس وقت تو جان بچائی چاہیے آئندہ دیکھا جائے گا، کفار کے وعدے اسی دوسری قسم کے ہوں گے۔ چنانچہ قرآن کریم میں صاف موجود ہے: ”وَلَوْرُدُوا اللَّعَاذُوا لِمَانْهُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَلَّدُبُونَ“ اور اس پر تعجب نہ کیا جائے کہ ایسے شدید وقت میں جھوٹ کیسا؟ فساد طیبیت ایسی ہی چیز ہے۔ چنانچہ اسی یوم شدید میں ان کا ایک جھوٹ اور بھی قرآن میں مذکور ہے۔

وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ، انْظُرْ كَيْفَ كَلَّدُبُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ“ اور طاہر ہے کہ جب یہ حقیقی توبہ اور واقعی عزم گناہ سے بچنے کا نہ ہوا بلکہ دفع الوقت ہوئی اور اپر سے عذاب کی حالت کے معانی کے بعد بھی حق تعالیٰ کو دھوکہ دینے کی معصیت کا ارتکاب ہو تو اس عقلی استدلال کی بناء ہی منہدم ہو گئی جس پر فناء نار کا دعویٰ مبنی تھا اور جمہور کے مسلک پر الحمد للہ کوئی اشکال نہ رہا۔ (امداد الفتاوى١ ج ۶ ص ۱۲۲)

### شش کلمات پر اعتقاد کافی ہے یاد کرنا ضروری نہیں

**سوال:** چھ کلموں کے الفاظ میں قدرے اختلاف پایا جاتا ہے، نیزان کلموں کو یاد کرنا ضروری ہے یا صرف اعتقاد کافی ہے؟

**جواب:** کلمات اسلام وغیرہ پر اعتقاد رکھنا بہر حال ضروری ہے اور ان کو پڑھتے رہنا موجب خیر و برکت ہے۔ ایک دفعہ پڑھنا علی سبیل الاقرار فرض ہے، آپ نے جو الفاظ یاد کیے ہیں اور جو موجودہ نہماز میں تھوڑے سے اختلاف کے ساتھ پائے جاتے ہیں یہ ایسا اختلاف نہیں ہے کہ جس سے معانی یا مفہومات بدل جائیں۔ لہذا جو الفاظ آپ کو یاد ہیں پڑھتے رہیں۔ (خیر الفتاوى١ ج ۱ ص ۱۳۲)

### کلمہ طیبہ کو گالی دینے والا کافر ہے

**سوال:** اگر کوئی شخص کلمہ طیبہ کو گالی دے تو از روئے شرع اس شخص کا کیا حکم ہے؟

**جواب:** جو شخص کلمہ طیبہ کو گالی دے تو اس سے وہ کافر ہو جاتا ہے کیونکہ ”کلمہ طیبہ“ کو گالی دینا دین اسلام کے ساتھ استخفاف ہے اور استخفاف دین موجب کفر واردہ اے۔

قال العلامہ ابن عابدین: و يظهر من هذا ان ما كان دليلاً الاستخفاف

بکفره و ان لم يقصد الاستخفاف لانه لو توقف على قصده لما

احتاج الى زيادة عدم الاخلاع بما مرلان قصد الاستخفاف مناف للتصديق. (ردد المختار جلد ۳، ص ۲۲۲، باب المرتد قبل مطلب في منكر الاجتماع) (فتاوى حنافى ج ۱ ص ۱۳۸)

### ہر طرح کا عمل لکھے جانے پر اعتقاد رکھنا ضروری ہے

سوال: ملائکہ کو انسان کی آنکھوں کے عمل کا اندازہ کس طرح ہوتا ہے کہ یہ گناہ کی نظر و سمع کی وجہ ہے؟  
۲۔ نیز اس ناجائز کے اندر مرض ہے کہ کسی حسین پر اچانک نظر پڑ جائے تو دل پر شدید اثر ہوتا ہے اور تھقا ضائے بشریت دوبارہ دیکھا جائے تو سخت لقصان محسوس ہوتا ہے؟

جواب: ۱۔ حق تعالیٰ کے مقرر کردہ فرشتے بندوں کے تمام اعمال کو لکھتے ہیں، خواہ اعمال دل کے ہوں یا جوارح کے ہوں اور ہاتھ پاؤں وغیرہ کے اعمال تو خود کراماً کا تبین جان لیتے ہیں، البتہ اعتقاد قلبی پر علم کے لیے حق تعالیٰ کی طرف سے ان کے لیے علامات مقرر ہیں جن سے ان کو پڑھ چلتا ہے کہ اس کے دل میں یہ ہے۔ ۲۔ جو نظر غیر اختیاری ہو وہ معاف ہے اور جو اختیاری ہے اس کا علاج یہ ہے کہ ہمت کر کے بچا جائے۔ (خیر الفتاوی ج ۱ ص ۱۳۸)

### غیر اللہ کو تعظیماً و عبادۃ سجدہ کرنا شرک ہے

سوال: زید غیر اللہ کے لیے سجدہ تعظیماً و عبادۃ دونوں کو حرام کہنے کے باوجود اول قسم کے سجدہ کو شرک نہیں جانتا لیکن عمر و دونوں قسم کے سجدوں کو حرام اور شرک کہتا ہے کس کا قول صحیح ہے؟

جواب: غیر اللہ کیلئے سجدہ تعظیماً و عبادۃ کرنا حرام اور کفر ہے کیونکہ تعظیماً سجدہ کرنا بھی عبادۃ سجدہ کرنا ہے اور یہ متفق علیہ کفر ہے۔ البتہ سجدہ تمحیہ (یعنی سلام کے لیے سجدہ کرنے کے کفر ہونے) میں اختلاف ہے اور حرام و کبیرہ ہونے میں کچھ اختلاف نہیں۔ (فتاوى دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۸۵)

### کل گناہ خدا کے سر ہے

سوال: رحمان نے مولوی احمد شاہ سے سوال کیا کہ اگر شاہدین جھوٹی گواہی ظاہر کر کے کوئی حقیقت ضائع کر دیں جس کی وجہ سے تمام عمر حرام کاری زائد ہوتی رہے تو تمام عمر کے گناہ کس کے سر پر ہیں گے۔ مولوی احمد شاہ نے جواب دیا کہ یہ کل گناہ خدا تعالیٰ کے سر پر ہیں گے اس کے پارے میں شرعی حکم کیا ہے؟

جواب: مسئلہ یہ ہے کہ اگر گواہوں نے جھوٹی گواہی دے کر کسی کی حق تلفی کی اور حاکم شرع نے

ان گواہوں کی گواہی پر ناحق کسی کی ملک دوسرے کو یعنی مدئی کاذب کو دلوادی تو گناہ ان گواہوں پر ہے اور مقولہ مولوی مذکور کا جمل صریح اور کلمہ کفر کا ہے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۸۸)

### مجھے خدا اور رسول سے کچھ واسطہ نہیں یہ کلمہ کفر ہے

سوال: ایک شخص نے پانچ چھ آدمیوں کے روپرویہ کہا کہ مجھ کو خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے کچھ واسطہ نہیں وہ شخص مسلمان رہا یا نہیں؟

جواب: یہ کلمہ کفر ہے اس شخص کو توبہ و تجدید اسلام اور تجدید نکاح کرنا چاہیے اور آئندہ ایسے کلمات سے احتراز کرنا چاہیے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۵۲)

### یہ کہنا کہ خدا اور قرآن سے فیض نہ ہوا کفر ہے؟

سوال: چند مسلمانوں نے ہندوکی طلب موافقت پر ہندوکی راج گری کو (کہ ایک مورت ہوتی ہے) کھلانا اور پھول سے پوچھا اور ہندوؤں کے ساتھ جس بے بولتے گئے اور بعض نے ان میں سے یہ بھی کہا کہ ہم کو خدا اور قرآن سے فیض نہ ہوا تو وہ شرک ہوئے یا نہیں؟

جواب: اس صورت میں ان کو تجدید ایمان اور تجدید نکاح کرنی چاہیے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۵۱)  
”وہ لوگ بعض اپنے قول سے اور بعض عمل سے کافر ہو گئے“ (مع)

### مرشد کو رسول و خدا کہنے والا کافر ہے

سوال: جو شخص مرشد کو رسول و خدا کہے اس کی نسبت کا کیا حکم ہے؟ جو نہ کرہ میں کہتا ہے کہ آگے چل کر سب کچھ معلوم ہو جائے گا دوسرا اس کے جواب میں کہتا ہے کہ آگے کیا دیکھنا مٹی سے مٹی مل جاوے گی اس ملک میں بہت روانج ہے کہ کھانا سامنے رکھ کر فاتح پڑھتے ہیں اور جو شخص باری تعالیٰ کے نور سے رسول کا نور کہتا ہے اور توبہ سے انکار کرتا ہے اس کا کیا حکم ہے؟

جواب: جو شخص مرشد کو رسول اور خدا کہتا ہے وہ کافر و مرتد ہے اور انکار حساب و کتاب کا بھی کفر ہے اور توبہ سے انکار کرنا بھی مسلمان کا کام نہیں اور فاتح پڑھنا کھانا سامنے رکھ کر خلاف سنت اور بدعت ہے اور اللہ تعالیٰ کے ذاتی نور میں کسی کوشکت نہیں اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات میں کسی کو شریک کرنا شرک جلی ہے اور نور کا تحریک کرنا بھی کفر و شرک ہے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۳۱)

### میں خدا اور رسول کو نہیں مانتا یہ کہنا کافر ہے

سوال: ایک شخص نے یہ الفاظ کہے کہ میں خدا اور رسول کو نہیں مانتا، والعیاذ باللہ ایسے شخص پر

حکم ارتداد ہوگا؟ اور نکاح اس کا باطل ہو گا یا نہیں؟

جواب: ایسے شخص پر حکم کفر و ارتداد کا ہو گا اور نکاح اس کا باطل ہو گیا۔

(فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۳۵)

### آیت وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ کے معنی

سوال: اللہ تعالیٰ شرگ سے بھی زیادہ قریب ہے، بعض حضرات فرماتے ہیں کہ یہ قرب ذاتی ہے اور صفائی بھی اور بعض کہتے ہیں کہ قرب مغض و صفائی کے اعتبار سے ہے، کونسا امر صحیح ہے؟ اگر قرب کو ذاتی مانا جائے تو کیا اللہ تعالیٰ مستوی علی العرش ہونے کے باوجود قریب ہوں گے یا نہیں؟ پھر جو حضرات قرب و صفائی کے قائل ہیں انہوں نے اپنے مقابل کی تکفیر کی ہے، کیا یہ صحیح ہے؟

جواب: معیت ذاتی سے چونکہ معیت جسمانی کا شبهہ ہوتا ہوا اس لیے علماء نے اس کا انکار کیا اور معیت ذاتی کے قائمین کی تکفیر کی اور اگر معیت سے مغض معیت بلا کیف مرادی جائے تو اس میں کوئی اشکال نہیں اور جو شخص معیت بلا کیف کے اعتقاد پر قادر نہ ہو تو اس کے لیے سلامتی کی راہ یہ ہے کہ وہ معیت و صفائی کا اعتقاد رکھے۔ (امداد الفتاویٰ ج ۶ ص ۲۰)

### بوقت موت ایمان لانا

سوال: اہل ہند میں دستور ہے کہ آسمانی پرواز روح کے لیے ان کہی یعنی کلمہ طیبہ کہلاتے ہیں، اب اس کو اس سے کس قسم کا نفع ہو گا؟

جواب: ایمان نام ہے اعتقاد صحیح کا، نہ صرف بدون اعتقاد کے زبان سے کہنے کا، نیز یہ کہ جب معاشرہ اس عالم کا ہونے لگے اس وقت ایمان مقبول نہیں تو اگر یہ کافر قبل معاشرہ ملائکہ وغیرہم کے دل سے اللہ و رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو سچا سمجھنے لگے تو وہ مومن ہو جاوے گا ورنہ نہیں۔

(امداد الفتاویٰ ج ۵ ص ۳۸۳)

### غیر اللہ کو پکارنا اور اس کے متعلق ایک شبہ کا جواب

سوال: بعض کتابوں میں یہ تحریر موجود ہے کہ اگر تصفیہ باطن سے منادی کا مشاہدہ کر رہا ہے تو بھی جائز ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بعد تصفیہ باطن غیر اللہ کو پکار سکتا ہے جو لوگ اولیاء اللہ سے غائبانہ مدد طلب کیا کرتے ہیں وہ یہ کہتے ہیں کہ مثنوی شریف میں مولانا رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: باگنگ مظلومان زہرجا بشوند سوئے اوچوں رحمت حق میدوند

مصعب کے وقت اولیاء اللہ سے مدد مانگنا اور پھر اس کی طرف ان حضرات کا توجہ فرمانا اس سے ثابت ہے اور یہ دلیل کافی ہے اور یہ بھی سنائی گیا ہے کہ اولیاء اللہ میں سے دو بزرگ صاحب اصراف ہیں، غالباً ایک شیخ عبدالغفار جیلانی ہیں، دوسرے بزرگ کا نام یاد نہیں ہے اس کے متعلق جو تحقیق ہو مطلع فرمادیں؟

جواب: صرف تصفیہ کو تو کافی نہیں لکھا بلکہ تصفیہ باطن کے بعد مشاہدہ منادی کو شرط کہا ہے۔

سو مشاہدہ کے بعد جواز ہوا، اس سے نداء متعارف کی گنجائش نہیں تھی۔ رہا مولانا کا یہ شعروتواس کے معنی یہ ہیں کہ بھی بطور خرق عادت کے ایسا بھی ہو جاتا ہے اور جن بزرگوں کی نسبت لکھا ہے اگر بطور ددام کے ہے تو یہ شخص غلط ہے اس پر کوئی دلیل قائم نہیں اور اگر احیاناً، "یعنی بھی کبھار ایسا ہونا،" مراد ہے تو پھر مستدلین حال یعنی جو غایبانہ طلب مدد کے قائل ہیں ان کے حال کو مفید نہیں۔

(امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۶۷)

## جس کا فرک و خدا اور رسول کے وجود کا علم نہیں

وہ قابل موافق ہے یا نہیں؟

سوال: ایک شخص مشرک ہے، نہ اس کو خدا کا ثبوت پہنچانہ کسی نبی کے آنے کی خبر ہوئی، نہ اس کو کسی سے ہدایت ہوئی کہ خدا ایک ہے کہ جس کی وہ عبادت کرتا اور وہ اسی حالت میں مر گیا اس کا حکم شرع میں کیا ہے؟

جواب: اس شخص کو اگر بھی کسی اہل حق کے کہنے سے یا خود کسی خیال کے آنے سے اپنے طریقہ میں شہر پڑا ہو پھر بھی تحقیق کی فکر نہ کی ہوتی تو اس پر موافق ہو گا اور اگر شخص خالی الذہن ہو تو علماء کا اس میں اختلاف ہے۔ غزالی رحمۃ اللہ علیہ وغیرہ اس کی نجات کے قائل ہیں۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۹۸)

## یہ کہنا کہ خدا کے یہاں انصاف نہیں

سوال: زید کی بیماری کی حالت میں اس کی بیوی نے کہا کہ آپ کلمہ استغفار پڑھیں اور بیماری بھی ایسی شدید نہیں تھی اور گاہ بگاہ تند رسمی کی حالت میں بھی کلمہ استغفار پڑھنے کے لیے کہا گیا، اس نے انکار کر دیا، زید کی نرینہ اولاد مر جانے کے بعد زید کہتا رہا کہ اس نے ہمیری تو پیڑی میٹ دی، آخر اس کی بیوی نے کہا کہ تو ایسے کلمات خدا نے پاک کی شان میں نہ بول! کافر ہو جائے گا، نیز زید نے یہ بھی کہا کہ خدا کے یہاں انصاف نہیں، خدا بے انصاف ہے اور میں تو کافر ہوں اس شخص کا کیا حکم ہے؟ اور بیوی اس کے نکاح میں ہے یا نہیں؟

جواب: الفاظ مذکورہ کا کہنا کفر ہے۔ لہذا زید کو تجدید ایمان و نکاح کرنا ضروری ہے۔ جب تک وہ دوبارہ ایمان نہ لائے اور نکاح نہ کرے اس وقت تک اس کی عورت کو اس سے علیحدہ رہنا ضروری ہے اپنے اوپر جماع وغیرہ کے لیے قابو دینا جائز نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۶ ص ۱۲۲)

**کسی عالم کو ”خدا کا بھائی“ کہہ دینا کفر ہے**

سوال: ہندہ نے اپنے معتقد عالم کے بارے میں کہا کہ ”وہ فرشتے ہیں“ وہ خدا کے بھائی ہیں، پھر اپنی بات پر تدامت کا اظہار کیا اور اپنی بات سے رجوع کر لیا، اس صورت میں ہندہ کے بارے میں کیا حکم ہے؟

جواب: صورت مسولہ میں ہندہ پر کفر لائق ہوا۔ اس پر لازم ہے کہ پہلے خالص توبہ و استغفار کرتی ہوئی تجدید ایمان کرے اور پھر اسی شوہر سے نکاح کرے۔ (احیاء العلوم ج ۱ ص ۹۲)  
”عدت کی ضرورت نہیں“ (ممع)

**دعاء و تعویذ سے دوسروں کو خدا بنا دینے کا دعویدار اسلام سے خارج ہے**

سوال: زید کہتا ہے کہ مجھ کو ایسی دعا معلوم ہے کہ پانی پر دم کر کے جس کو دیدوں وہ پی لے تو خدا ہو جائے گا، تو زید کا کہنا کیسا ہے؟

جواب: زید کا جملہ مذکورہ کفریہ ہے جس کی وجہ سے اسلام سے خارج ہو گیا اور نکاح ثبوت گیا۔ پس زید پر لازم ہے کہ خالص توبہ و استغفار کرتے ہوئے تجدید ایمان کرے اور جانبین کی رضامندی سے تجدید نکاح کرے۔ (احیاء العلوم ج ۱ ص ۱۰۸)

**اللہ تعالیٰ کو قدرت نہیں کہ مثل آنحضرت کے پیدا کر سکے یہ قریب کفر ہے**

سوال: زید کہتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کو قدرت نہیں کہ مثل آنحضرت کے پیدا کر سکے اور عمر کہتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کو قدرت تو ہے مگر موافق اپنے وعدے کے پیدا نہ کرے گا، ان دونوں میں کون سچا ہے؟

جواب: زید اپنے قول میں جھوٹا ہے اور دعویٰ اس کا مسلمانوں کے عقیدے کے خلاف ہے اور عمر اپنے دعویٰ میں سچا ہے اور اعتقاد اس کا موافق عقائد اہلسنت والجماعت کے ہے، ایسے شخص کے کفر اور عدم کفر میں علماء مختلف رہے ہیں اور قریب کفر کے ہونے میں کچھ شک و شبہ نہیں۔ (فتاویٰ نذر یہیہ ج ۲۲ ص ۷)

**کیا اللہ تعالیٰ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا نور اپنے نور سے جدا کیا؟**

سوال: سب سے پہلے اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا نور اپنے نور سے جدا کیا اور اس کا نام محمد صلی اللہ علیہ وسلم رکھا، پھر اس نور کو حکم کیا کہ تو مخلوقات کو پیدا کر، چنانچہ اس نور کے ہر ایک عضو سے آسمان و زمین، عرش و کرسی، لوح و قلم، وغیرہ پیدا ہوئے بلکہ بہشت و دوسرے فرشتے سب اس نور سے ظاہر ہوئے، جیسا کہ مفصل رسالہ معروف نور نامہ میں مذکور ہے، دلائل واضح سے بیان فرمائیں؟

جواب: یہ بات بالکل غلط اور خطاء ہے، نصوص اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ سب سے پہلے عرش اور پانی پیدا ہوئے بعد اس کے پیدائش زمین و آسمان اور سب مخلوق کی ہوئی۔

(فتاویٰ نذر یہج ج ۱ ص ۱)

**اللہ تعالیٰ کا عرش پر مستوی ہونا ثابت ہے**

سوال: ایک عالم کہتا ہے کہ جو شخص خداوند کریم کو بلا کیف عرش پر کہے یا جانے وہ کافر ہے، پس اس عالم کا قول غلط ہے یا صحیح؟

جواب: جو عالم یہ کہتا ہے وہ عالم نہیں بلکہ جاہل ہے اور اس کا یہ قول سراسر غلط و باطل ہے کیونکہ قرآن مجید کی ایک نہیں بلکہ بہت سی آیتوں سے اللہ تعالیٰ کا عرش پر مستوی ہونا ثابت ہے مگر اللہ تعالیٰ کے عرش پر مستوی ہونے کی کیفیت مجہول ونا معلوم ہے۔ (فتاویٰ نذر یہج ج ۲ ص ۲)

**عالم الغیب بن کر فیصلہ کرنے کا حکم**

سوال: زید عمرہ بکرا ایک جگہ جمع ہوتے ہیں اور پنجاہیت کرتے ہیں جس میں مدعا علیہ موجود نہیں رہتے کہ ان دونوں کے سوال و جواب نے جائیں بلا طرفین کی موجودگی کے زید کہتا ہے کہ عالم الغیب بن کر فیصلہ کیا جائے، زید قوم کا سردار بھی ہے ایسی صورت میں کسی انسان کو عالم الغیب بن کر فیصلہ کرنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب: عالم الغیب صرف اللہ تعالیٰ ہیں پس دوسرے کے عالم الغیب بننے اور اس طرح فیصلہ کرنے کا سوال ہی ختم ہو جاتا ہے جو کسی "مخلوق" کے عالم الغیب ہونے کا اعتقاد رکھے وہ کافر ہے۔ (احیاء العلوم ج ۱ ص ۱۵۰)

## خدا کے علاوہ کسی کے نام کا روزہ رکھنا

**سوال:** حضرت خضر علیہ السلام پیغمبر ہیں یا فرشتہ؟ بعض لوگ کہتے ہیں کہ ان کا دریا و سمندر پر پھیرا رہتا ہے اور ان کا لوگ روزہ رکھتے ہیں اور دریا میں حلوہ پیڑا چڑھاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ زندہ ہیں؟

**جواب:** حضرت خضر علیہ السلام کے پیغمبر اوروں ہونے میں اختلاف ہے۔ راجح قول یہ ہے کہ وہ پیغمبر ہیں اور وہ زندہ نہیں ہیں، باقی خدا کے علاوہ کسی کے نام کا روزہ رکھنا شرک ہے۔ (احیاء العلوم ج ۱ ص ۱۵۰)

## اللہ تعالیٰ کو گالیاں دینا، رمضان کے روزے کی تو ہیں کرنا

**سوال:** ایک شخص کہتا ہے کہ اللہ کیا کر سکتا ہے، اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں کیا ہے اور اللہ کو گالیاں دیں، ہم کو رمضان کے روزے رکھ کر کیا ملے گا، میں تو اپنا کام کا ج کر کے اپنا گھر، اہلیہ اور بچوں کا پیٹ پالوں گا، رمضان کے روزے میں کیا رکھا ہے، یہ یوقوفوں نے غلط ڈھانچہ بنارکھا ہے، ایسے شخص کے لیے شریعت مطہرہ میں کیا حکم ہے؟

**جواب:** شخص مذکور نے نہایت سخت الفاظ کہے، ایسا کہنے سے ایمان سلامت نہیں رہتا، اس کو ضروری ہے کہ فوراً توبہ و استغفار کرے، تجدید ایمان کرے اور نکاح بھی دوبارہ کرے، اگر وہ اس کے لیے آمادہ نہ ہو تو مسلمانوں کو چاہیے کہ اس سے قطعی تعلق کر دیں تاکہ اس کے خراب عقائد سے متاثر نہ ہوں اور وہ تنگ آ کر اپنی اصلاح پر آمادہ ہو جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۱۶۷)

## اللہ تعالیٰ کا ظالم ہونا ممکن بلکہ وقوع ہے اس کا حکم

**سوال:** ایک صاحب یہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کا ظالم ہونا ممکن بلکہ وقوع ہے، دلیل یہ یتیہ ہیں کہ مثلاً زید نے عمر کو قتل کیا یا کوئی بھی کبیرہ گناہ کیا اور وہ آج سے سو سال پہلے انتقال کر گیا تو یقینی بات ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کو جہنم رسید کرے گا، اس کے بعد بکر کا انتقال ہوتا ہے اور بکر کا انتقال زید سے ایک سو سال بعد ہوتا ہے اور کوئی کبیرہ گناہ کیا اور توبہ دونوں میں سے کسی نے نہیں کی تو یہ بھی جہنم میں جائے گا، اب غور طلب بات یہ ہے کہ جب گناہ میں دونوں برابر ہیں تو پھر زید کو سو سال تک عذاب کیوں دیا گیا اور اس کو سو سال کم عذاب کیوں دیا گیا، لہذا نوعہ باللہ خدا ظالم ہے یہ بات تحریر کریں کہ ایسے شخص کے پیچھے نماز درست ہے یا نہیں؟ جبکہ وہ اس قول پر مصر ہے؟

**جواب:** ظلم کے معنی ملک غیر میں ناحق تصرف کرنا، تمام حقوق اللہ تعالیٰ کی ملک ہے۔ لہذا خالق اپنی مملوک و مخلوق میں جو بھی تصرف کرے گا وہ ظلم نہیں ہوگا اس کو ظلم کہتا ناواقفیت پر منی ہے

سیدھی بات یہ ہے کہ جس نے سو سال پہلے جرم کیا اس کی سزا سو سال زائد ہے، اس سے جس نے سو سال بعد ظلم کیا۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۱۵۷)

### کیا ہر وقت دیدار خدا ہو سکتا ہے؟

سوال: زید کہتا ہے کہ مجھے ہر وقت ایسا دیدار رہتا ہے کہ بغیر اس کے نیڑا چنان مشکل ہے اور یہ شعر پڑھتے رہتے ہیں: در د تو پھر ہی دیکھیں گے میں نے تجوہ کو دیکھ لیا اور نماز وغیرہ پڑھتے ہیں اور لوگ ان کے مرید بھی ہیں اس قسم کی باتوں سے عوام کے خراب ہونے کا ذر ہے ایسے شخص کے متعلق کیا حکم ہے؟

جواب: یہ ممکن ہے کہ کسی شخص کو ایسا استحضار حاصل ہو جائے کہ غفلت نہ ہو لیکن یہ دیکھنا ان آنکھوں سے دیکھنا نہیں ہے بلکہ دل میں یہ ایک تصور ہے مگر جن کو یہ تصور حاصل ہوتا ہے وہ کہتے نہیں پھر اکرتے اس سے عوام کے عقیدے خراب ہونے کا اندر یہ ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۱ ص ۳۱)

### اسماء الہی میں الحاد کا مطلب

سوال: اسامہ الہی میں الحاد کی کیا تعریف ہے؟ کیا مخدداڑہ اسلام سے خارج ہے؟

جواب: مخد کہتے ہیں سید ہے راستے سے ہٹنے والے کو جو شخص شرایعت اور اسلام کا سید ہے راستے چھوڑ کر کسی دسری طرف چلے اگر وہ بالکل حدود اسلام سے باہر نکل جائے تو داڑہ اسلام سے نکل جائے گا، بت پرست کہتے تھے کہ لات "بت" لفظ اللہ سے بنائے اور عزی "بت" لفظ عزیز سے بنائے اور منات "بت" لفظ منان سے یہ اسامہ الہی میں الحاد ہے، قرآن کریم نے کہا یہ اسماء الہی میں الحاد ہے، یوں کہ یہ اللہ تعالیٰ کے ناموں کو بھائنا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۱ ص ۲۸)

### اللہ کی شان میں گستاخی

سوال: ایک شخص کہتا ہے کہ اللہ تعالیٰ بہت محتاج ہیں (نعوذ باللہ) بڑے غریب ہیں، انکے پاس کیا ہے کچھ بھی نہیں، جب اس کا مطلب پوچھا جاتا ہے تو کہتا ہے کہ مطلب یہ ہے کہ ان کے پاس نہ ہاتھ ہیں، نہ پیر ہیں، نہ آنکھیں ہیں، نہ منہ ہے، تو ایسے شخص کے متعلق کیا حکم ہے؟ شرعاً اس قسم کے کلمات کہنے کیسے ہیں؟

جواب: ایسا کہنا سخت گستاخی ہے۔ "يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ" وغیرہ۔ نصوص کے خلاف ہے لہذا اس کو توبہ نیز تجدید ایمان اور تجدید نکاح کا حکم دیا جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۲۸ ص ۵۵)

## اللہ تعالیٰ کا اپنی تعریف کرنا

سوال: ایک عالم صاحب "آلِمْ ذِلِكَ الْكِتَابُ لَا رَبُّ لَهُ فِيهِ" پڑھ کر فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اپنے منہ میاں مٹھوں بن رہے ہیں از روئے شرع یہ الفاظ کیسے ہیں؟

جواب: ظاہر ہے کہ الفاظ تو اللہ تعالیٰ کی عظمت کے خلاف اور نہایت استہزا و استخفاف پر دلالت کرتے ہیں جن سے ایمان ختم ہو کر امرداد کا حکم ہوتا ہے۔ وہ عالم صاحب ہی اپنے الفاظ کی تشریع کر سکتے ہیں۔ (فتاویٰ محمودین ج ۱۸ ص ۱۱۸)

### کسی شخص کا یہ کہنا کہ پیر کا مرتبہ خدا تعالیٰ سے بڑھ کر ہے

سوال: ایک شخص کہتا ہے کہ ہمارے پیر کا مرتبہ خدا تعالیٰ سے بڑھ کر ہے ہمارے پیر کے سامنے اللہ تعالیٰ ہے ہی کیا چیز (نعوذ باللہ) بلکہ خدا تعالیٰ بڑا ہی لپا ہے، نیز حقیقی دین درویشوں ہی کے پاس ہے، علماء کے پاس کچھ نہیں کیونکہ وہ مثل حمار وحشی کے ہیں، خدا تعالیٰ سے درویش ہی ڈرتے ہیں، علماء لوگ نہیں ڈرتے، باوجود کہ پیر کا مرتبہ اعلیٰ واعظم ہونے کے جن لوگوں کے عقائد مذکور و بala کے مطابق ہوں تو کیا ان کو مسلمان کہا جاسکتا ہے؟

جواب: (۱) یہ اسلامی عقیدہ نہیں بلکہ کفر یہ عقیدہ ہے۔ (۲) چھوٹا بڑے سے ڈرا کرتا ہے، اہل علم اپنی حقیقت کو خوب جانتے ہیں اور اپنا چھوٹا ہونا اور خدائے برتر کا ہر چیز سے بڑا ہونا ان کو خوب معلوم ہے اس لیے وہ خدا سے ڈرتے ہیں اور جو شخص (نعوذ باللہ) اپنے کو خدا تعالیٰ سے بڑا جانتا ہے وہ کہاں ڈرے گا، ایسا عقیدہ رکھنے والوں کو نرمی سے سمجھایا جائے ورنہ ان سے ترک تعلق کر لیا جائے تاکہ ان کا اثر و سرور پر نہ پڑے اور خود بیک آ کر توبہ کر لیں۔ (فتاویٰ محمودین ج ۲۸ ص ۳۱۳)

### ہم اللہ تعالیٰ کے سمجھتے ہیں، کلمہ کفر ہے

سوال: ایک شخص کو کہا گیا کہ تم نماز کیوں نہیں پڑھتے جواب دیا کہ ہم اللہ تعالیٰ کے سمجھتے ہیں ہم کو معاف ہے اس کے لیے کیا حکم ہے؟

جواب: یہ کلمہ کفر ہے اس شخص کو توبہ کرنی چاہیے اور پھر ایمان لانا چاہیے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۷۶)

### ہمارا خدا انگریز ہے اس کا قابل کافر و مرتد ہے

سوال: ایک شخص کلمات کفر یہ زبان پر لاتا ہے مثلاً یوں کہتا ہے کہ ہمارا خدا انگریز ہے، وہی

ہم کو رزق دیتا ہے، خالی نماز پڑھنے سے کوئی فائدہ نہیں، اس قسم کی اور بھی باتیں کہتا ہے، ایسے شخص کے ساتھ کیا برداشت کرنا چاہیے؟

جواب: جس شخص نے کلمات مذکورہ کہے وہ کافر و مرتد ہو گیا، جب تک وہ توبہ نہ کر لے، تجدید اسلام نہ کر لے، اس وقت تک اس سے میل جوں ترک کر دینا چاہیے اور ان کو برادری سے خارج کر دینا چاہیے اور ان کی شادی اعمی میں ہرگز شریک نہ ہونا چاہیے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۲)

### بعض صورتوں میں غیر اللہ کا نداء دینا جائز ہے

سوال: فیصلہ هفت مسئلہ میں مذکور ہے کہ خواص کے لیے نداء غیر اللہ مثلاً "شیخ اللہ" یا شیخ عبد القادر عبادت ہو جاتا ہے یہ کس صورت پر محمول ہے؟

جواب: حضرت کی تقریر اس بارے میں ذہن میں نہیں مگر شاید یہ تاویل ہو کہ جب مظہر (شیخ) پر نظر نہ ہو، ظاہر (یعنی اللہ تعالیٰ) پر ہو تو اس وقت مخاطب محض واسطہ ہو گا اور مقصود مقصود ہو گا۔ (امداد الفتاویٰ ج ۵ ص ۱۲۱) "مگر اس مرتبہ کا حصول بنسی کھیل نہیں،" (مع)

### اللہ اور رسول کی شان میں بے ادبی کا وسوسہ آنا

سوال: معلوم نہیں کہ ہر وقت شان خدا اور رسول میں گالی خفیہ طریقہ سے نلتی رہتی ہیں یہ کمترین اس کے دفع کے واسطے تلاوت قرآن شریف واستغفار کرتا رہتا ہے، پھر بھی یہ حالت ہے اس واسطے عرض ہے کہ اس کے دفع کے واسطے کوئی ایسی تدبیر فرمائی جاوے کے دارین میں میرے لیے بہبودی ہو جاوے؟

جواب: وہ گالی تم نہیں دیتے ہو بلکہ شیطان دیتا ہے جس کو تمہارا قلب سنتا ہے، بس اس کا گناہ اسی شیطان کو ہو گا تم کو کچھ اندر یہ نہ ہونا چاہیے، اس کی ایسی مثال ہے کہ جیسے کوئی بدون تمہارے اختیار کے تمہارے کان سے منہ لگا کر بری بری باتیں بننے لگے اور تمہارے ہٹانے سے کبھی نہ ہے تو تم کو کیا گناہ ہو گا، تم بالکل بے فکر رہو ایک کا گناہ دوسرے پر نہیں ہوتا اور جب بے فکر ہو جاؤ گے تو یہ وسوسہ خود دفع ہو جاوے گا اس کا یہی علاج ہے کہ کچھ پرواہ اور خیال نہ کرو۔ (امداد الفتاویٰ ج ۵ ص ۱۲۰)

### جو شخص یہ کہے کہ خدا مسجد میں ہے اس کو کافرنہ کہا جاوے گا

سوال: کسی نے دوسرے سے کہا کہ مسجد میں گلگلے کیوں رکھنے گئی تھی؟ کیا اللہ تعالیٰ وہاں بیٹھے تھے، اس نے کہا ہاں! کیا یہ کلمہ کثرہ ہے اور تجدید نکاح کی ضرورت ہے؟

جواب: غالباً کہنے والے کا مقصود اللہ کو مکانی بنا نہیں اور نہ ان نصوص کا انکار ہے جس میں عرش پر خدا نے تعالیٰ کا ہونا بیان کیا گیا ہے اس لیے کفر نہیں اور فقہاء نے جواں طرح کے دعوؤں پر کفر کا اطلاق کیا تو وہ نصوص کے انکار کی وجہ سے ہے اور جب نصوص کا انکار نہ ہو تو قائل کافرنہ ہو گا۔ (امداد الفتاوى ج ۵ ص ۳۹۲)

### اللہ تعالیٰ کے سوا کسی چیز کے قابل عبادت ہونے کا شہر اور اس کا جواب

سوال: بعض محدثین کہتے ہیں کہ قرآن مجید میں حق تعالیٰ کا ارشاد ہے : "اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ" توجہ ہر شئ میں اس کا نور ہے تو جو شخص جس چیز کی پرستش کرتا ہے وہ غیر اللہ کی پرستش نہیں اس لیے جائز ہوئی چاہیے؟

جواب: نور مضاف ہے سماءت و ارض کا، تو نور سماءت و ارض کا غیر ہوا، جب ان کی پرستش کی تو غیر کی پرستش کی جس کو یہ سائل بھی ناجائز تسلیم کرتا ہے اور تفصیل اس کی یہ ہے کہ نور سے مراد وجود ہے اور وجود سے مراد موجود ہے، یعنی اللہ تعالیٰ موجود (پیدا کرنے والا) ہے زمین کا و آسمان کا اور موجود عین نہیں ہوتا موجود کا پس اس کی پرستش غیر کی پرستش ہوئی۔ (امداد الفتاوى ج ۵ ص ۳۵)

### باری تعالیٰ پر لفظ جو ہر کا اطلاق کرنا

سوال: مکتوبات قدوسیہ مکتوبات ۱۳۹ میں ہے کہ بعض اہل بدعت اللہ تعالیٰ کو جسم و جوہر کہتے ہیں اگر لفظ معنی کا ارادہ کیے بغیر بولا جائے تو کہنے والا خطأ کار ہو گا کہ وہ غلط نام بول رہا ہے اور اگر درحقیقت جسم و جوہر کہے اور ترکیب، تمیز مکان وغیرہ کو جائز جانے تو وہ آخرت میں کافر ہو گا، رہے دنیاوی معاملات تو ان کے ساتھ کفار جیسا معاملہ نہ کریں گے یعنی ان کو قتل کرنا اموال کو غارت کرنا، ان کے مردوں کو غلام بنا ناجائز ہو گا، اب عرض یہ ہے کہ قادیانی لوگوں کے ساتھ بھی یہی معاملہ کیا جائے کہ دنیوی اصول میں ان کے ساتھ مسلمانوں کا سامعاملہ رکھیں؟

جواب: ان دونوں کفر میں فرق ہے، جسم و جوہر کا قائل کسی نص قطعی کا منکر نہیں اس لیے وہ کفر ابتدائی ہے کہ مذاہرات میں اس کو کفر کہا جاتا ہے ورنہ اگر یہ کفر حقیقی ہوتا تو اس کا بغیر ارادہ معنی کے زبان سے نکلا بھی کفر ہوتا، جیسا دوسرے کلمات کفر کا یہی حکم ہے کہ طوعاً بلا قصد معنی ان کا تلفظ کفر ہے حالانکہ شیخ اس کو کفر نہیں مانتے، باقی یہ کہ جب یہ دونوں کفر ہیں پھر ان دونوں میں فرق کیوں فرماتے ہیں، سو بدعت بدعت میں فرق کا انکار نہیں کیا جاسکتا، عقیدہ کا فرد قول کے فاد

سے احکام آخرت میں اشد ہے۔ اس اشدیت "سخت ہونے" کی بناء پر شیخ نے اس کو کفر کہہ دیا اور محض تلفظ کو خططاً اور معصیت اس بناء پر قادیانیوں کو اس جماعت پر قیاس نہیں کر سکتے کہ وہ قطعیات کے منکر ہیں، یہ شیخ کے کلام کی تاویل ہے اور اگر یہ تاویل صحیح نہ ہو تو جواب یہ ہو گا کہ شیخ کا قول جست نہیں ہے۔ (امداد الفتاوى١ ج ۶ ص ۱۰۸)

### حکم شرع کا انکار کفر ہے

سوال: زید سے کہا گیا کہ طلاق کی عدت کا نفقہ تمہارے ذمہ ہے، تمہاری مطلقاً کا، اگر تم نے طلاق دی تو کہا میں نہیں دینے کا، اس کے ماں باپ جنہوں نے روک رکھا ہے وہی عدت میں کھلاویں گے، پھر زید سے کہا گیا اگر ایسا موقع طلاق آیا تو وہ عورت کا حق ہے چاہے لے چاہے معاف کر دے مگر لڑکی تمہاری دختر ہے آٹھ نوماہ کی ہے، اس کا نفقہ تو شرعاً تمہارے ذمہ واجب ہے، زید نے کہا میں نہیں دینے کا، پھر اس سے کہا گیا شرع شریف کے حکم کو ٹھکرانا اور توہین کرنا ہے اس سے ایمان جاتا رہتا ہے تو کہا مجھے فتویٰ کی پر انہیں شرعی حکم کیا ہے؟

جواب: ایسا کہنا سخت گناہ اور بہت خطرناک ہے حتیٰ کہ بعض فقہاء نے ایسا کہنے پر تکفیر فرمائی ہے اس لیے زید کو اس سے توبہ واجب ہے اور احتیاطاً تجدید ایمان و نکاح بھی کر لیں چاہیے۔ (فتاویٰ محمودیٰ ج ۶ ص ۱۲۰)

### اللہ تعالیٰ کے رحمٰم ہونے کے باوجود کافروں کا ہمیشہ جہنم میں رہنا

سوال: حدیث شریف میں وارد ہے کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ اپنے بندوں کو ماں باپ سے بڑھ کر چاہتے ہیں، پھر کافروں کو خلود دائی (ہمیشہ رہنا) جہنم میں کیوں ہو گا؟ اولاد چاہے کسی ہی بری ہو لیکن باپ اس کی تکلیف کو ہرگز گوار نہیں کرتا اور اس کو مصیبت میں نہیں دیکھ سکتا؟

جواب: یہ سوال خود رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم سے ایک عورت نے کیا تھا، حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جو جواب ارشاد فرمایا اس کا حاصل یہ ہے کہ عبادِ گو عام ہے مگر دوسرے دلائل نے اس میں سے بعض کو خاص کر دیا جو ملعون ہو کر دائرہ رحمت سے خود نکل گئے ہیں۔ پس عباد "بندے" دو قسم کے ہوئے، ایک مرحومین اور ان پر اس قدر رحمت ہے کہ والدہ کو ولد پر نہیں، دوسرے غیر مرحومین سوان پر آخرت میں رحمت ہی نہ ہوگی، پھر زیادتی و کمی کا کیا ذکر، یا یوں کہو کہ عبادِ عام نہیں، خود اضافت تخصیص کا فائدہ دیتی ہے، یعنی بندگانِ خاص، جیسے قرآن مجید میں عبادِ الرحمن کو خاص

حفاظات کے ساتھ مخصوص کیا ہے، رہایہ کہ والدہ کو سب اولاد پر رحمت ہوتی ہے، اللہ تعالیٰ کو سب عباد پر کیوں نہیں، اس کا جواب یہ ہے کہ والدہ کی رحمت اضطراری ہے، مشیت پر موقوف نہیں، اس لیے عام ہے اور اللہ تعالیٰ کی رحمت اختیاری ہے اور مشیت پر موقوف ہے جس کا سب طاہر اعمال صالح ہیں اس لیے آخرت میں خاص ہے، البتہ دنیا میں عام ہے، رہا مر حومین کو تکلیف ہو سو وہ تہذیب ہے تعذیب نہیں۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۷)

### تماشا کرنے والا کہے کہ میں خدا ہوں تو وہ مرتد و کافر ہے

سوال: تماشا کرنے والا تماشے کے وقت اپنے آپ کو (نحوہ بالله) خدا کہتا ہے اور دوسروں کو سجدہ کرنے کو کہتا ہے، کیا وہ مسلمان ہے؟ بعض لوگ کہتے ہیں کہ چونکہ اس تماشہ کے اندر عبرت وکھائی جاتی ہے اور ناحق کو تکست اور حق کو فتح اس کا نتیجہ ہوتا ہے، ان کے لیے کیا حکم ہے؟  
جواب: یہ کفر اور مرتد اصراع ہے، اس میں تاویل کی گنجائش نہیں، نیز یہ قول غلط ہے اور تاویل باطل ہے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۲۰۰)

### حضرت حق کو ماں باپ کہنا کیسا ہے؟

سوال: مسلم اور غیر مسلم بچوں کی تعلیم و تربیت کے واسطے رسائل چھپوا کر سکول اور مدرسوں میں شائع کرتے ہیں اور اس میں ایک فقرہ درج ہے، خدا اپنا باپ اور ماں ہے، لہذا اسکی تعلیم بچوں کے واسطے جائز ہے یا نہیں؟ اور خدا کو ماں باپ کہنا جائز ہے یا نہیں؟ اس طرح کے عقیدے اور کام سے کفر ہو گایا نہیں؟

جواب: چونکہ مراد ایسے الفاظ سے معنی حقیقی نہیں ہیں اور الفاظ مجازاً بمعنی مرتبی پر ورث کرنے والا کے ہیں اس وجہ سے کفر کہنا صحیح نہیں اور قائل کو کافرنہ کہنا چاہیے لیکن بولنا..... اور بچوں کو ایسے کلمات کی تعلیم نہیں دینی چاہیے کیونکہ اس سے ممکن ہے کہ غلط فہمی اور عقیدہ میں خرابی پیدا ہو اور مسلمان صحیح العقیدہ ہونا قائل..... کے مجاز کا قرینہ ہو سکتا ہے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۳۲)

### یہ کہنا کہ اللہ تعالیٰ انسانوں پر قادر نہیں کفر ہے

سوال: زید نے یہ کلمات کہے کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے مگر انسان پر قادر نہیں اور بعض چیزیں بغیر نوہنہ تقدیر کے ہوتی ہیں اور باجاہ ہر چیم کا بغرض اعلان شادیوں میں جائز ہے، علماء اور پابند صوم و صلوٰۃ کو اکثر برآ کہتا ہے، ایسے کلمات سے کفر عائد ہوتا ہے یا نہیں؟ اور اس کی منکوح نکاح میں رہی یا نہیں؟

جواب: یہ کلمات جزو زید کہتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کو قادر علی الاطلاق نہیں کہتا اور تقدیر کا منکر ہے اور باجاہ شادیوں

میں جائز کہتا ہے ان میں سے بعض امور کفر و ارتداد کے ہیں اور بعض فتن و معصیت کے ہیں جیسے باجے کے جواز کا قول، پس شخص مذکور کو توبہ و تجدید ایمان و تجدید نکاح کرنا چاہیے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۳۳)

### کیا اللہ تعالیٰ اپنے شریک پر قادر نہیں؟

سوال: اللہ تعالیٰ اپنا شریک پیدا کرنے پر قادر ہے یا نہیں؟

جواب: واجب اپنا شریک پیدا کرنے پر قادر نہیں، اس لیے کہ تمام متكلّمین کے نزدیک مقدوریت کی علت امکان ہے۔ ہو سکتا ہے کہ یہ شبہ پیدا ہو کہ اللہ تعالیٰ کا شریک پر قادر نہ ہونا، اس سے عجز لازم آتا ہے اور عاجز ہونا نقش ہے (اور ذات باری نقش سے پاک ہے) اس کا جواب یہ ہے کہ جو امر تعلق قدرت کے لائق نہیں اس پر قادر نہ ہونا نقش نہیں بلکہ عین کمال ہے۔ (فتاویٰ عبدالحی ص ۳۹)

### یہ کہنا کہ اگر خدا چاہے تو جھوٹ بول سکتا ہے

سوال: زید کہتا ہے کہ خدا اگر چاہے تو جھوٹ بول سکتا ہے اگرچہ وہ بولتا نہیں؟

جواب: اس مسئلہ کی یہ تعبیر نہایت وحشت میں ڈالنے والی ہے۔ اصل اختلافی مسئلہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ مشرکین اور کفار کو جنت میں داخل کرنے پر قدرت رکھتا ہے یا نہیں؟ ایک جماعت محققین کا قول ہے کہ داخل کر تو سکتا ہے قدرت ہے مگر کرے گا نہیں، پس یہ حقیقت ہے۔ دوسرے لوگ کہتے ہیں کہ داخل کرنے کی قدرت ہی نہیں۔ (کفایت المفتی ج ۱ ص ۹۵)

### ایسی سرخی قائم کرنا جس سے تو ہیں خدا کا شبہ ہونا جائز ہے

سوال: ایک اخبار میں ایک خبر کی سرخی یوں درج ہے ”خدا اور رسول و ولی جیل میں“ اس کے نیچے خبر درج ہے ”معلوم رہے کہ سو ہن گاؤں میں تین اشخاص نے خدا اور رسول و ولی ہونے کا دعویٰ کیا ہے، پولیس نے تینوں کو جیل میں ڈال دیا ہے اس سرخی کے بارے میں کیا حکم ہے؟“

جواب: ایسی سرخی قائم کرنا موجب تو ہیں ہے، اگر قائل یہ ظاہر کرے کہ میری نیت میں خدا اور رسول سے مراد یہ جعلی خدا اور رسول تھے اور نیت میں قطعاً کوئی تو ہیں خدا وغیرہ کا کوئی شائستہ نہیں تھا تو اس پر تکفیر کا فتویٰ نہیں دیا جائے گا لیکن ایسے شخص پر لازم ہے کہ استغفار کرے، نیز مستحق تادیب بھی ہے۔ (خبر الفتاویٰ ج ۱ ص ۱۵۳) ”تاکہ آئندہ احتیاط رکھے“ (مُع)

### اللہ تعالیٰ پر رزق لازم ہونے کے معنی

سوال: قرآن مجید میں جو رزق کا ذمہ اللہ تعالیٰ نے لیا ہے وہ ذمہ تفعیلی ہے یا غیر تفعیلی ہے؟

جواب: جمہور اہل السنّت کے مطابق اللہ تعالیٰ پر کوئی چیز واجب نہیں، یہ حق تعالیٰ کا فضل و کرم اور احسان ہے۔ (خیر الفتاوى ج ۱ ص ۱۵۳) ”جور زق کا وعدہ فرمایا ہے“ (مُع)

### احد اور صمد کے معنی اور مطلب

سورۃ اخلاص میں لفظ ”احد“ اور ”سمد“ کا کیا مطلب ہے تحریر فرمائیں؟

جواب: احد کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ذات و صفات میں یکتا ہے، اکیلا اور تنہا ہے (جس کا کوئی نہ شریک ہے نہ مثل) اس میں ان کی تردید ہے جو ایک سے زیادہ کو معبد و اور قابل پرستش بحثتے ہیں۔ ”سمد“ کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ بے نیاز ہے اور سب سے بے پرواہ ہے اور کسی کا محتاج نہیں اور سب اس کے محتاج ہیں۔ (فتاویٰ رحیمیہ ج ۱ ص ۱۶)

### اللہ الصمد کی نفی

سوال: کیا فرماتے ہیں علماء دین دریں مسئلہ کہ زید کا عقیدہ ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بغیر خداوند کریم کی بسراو قات (نہیں نبھدی) نہیں ہو سکتی اور وہ اس بات کی تشهیر علی الاعلان کرتا ہے اس کی یہ بات صمدیت خداوند کے منافی تو نہیں؟ اور اس کے قائل کے متعلق شرع محمدی علی صاححا الصلوٰۃ والتسلیم کی رو سے کیا حکم ہے؟

جواب: اگر زید کا خیال یہ ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا محتاج ہے (نَعُوذ باللَّهِ مِنْ ذَاكَ) تو یہ قطعاً غلط ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنی مخلوق میں سے کسی کا محتاج نہیں۔ یہ خیال اللہ الصمد کی نص قطعی کے خلاف ہے۔ اگر زید کا مقصد یہ ہے کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت اور ختم نبوت پر ایمان لائے بغیر صرف اللہ تعالیٰ کی وحدانیت تسلیم کرنے سے کوئی شخص مومن نہیں ہو سکتا تو البتہ یہ درست ہے لیکن اس سے اللہ تعالیٰ کا محتاج ہوتا لازم نہیں آتا۔ فقط واللہ تعالیٰ اعلم۔ (فتاویٰ مفتی محمود ج ۲ ص ۲۲۰)

### اللہ تعالیٰ کی ذات قدیم اور نبی کی ذات حادث ہے

سوال: حضرات علماء کا کیا مسلک ہے اس بارے میں کہ ذات باری ذات محمدی کے لیے اصل اور مادہ ہے یا نہیں؟ اور اس قول ”إِنَّ لَهُ شَانًا لَهُ مُنَاسِبَةٌ إِلَى الْحَضْرَةِ الرُّبُوبِيَّةِ“ کے کیا معنی ہوں گے؛ نیز ذات نبی کے بارے میں کیا رائے ہے آیا وہ حادث ہے یا غیر حادث؟

جواب: ذات نبی صلی اللہ علیہ وسلم حادث ہے اور قدیم یعنی ازلی ہونا اور کسی زمانے میں عدم کا

طاری نہ ہونا یہ تو محض حق کی شان ہے اور چونکہ نور محمدی تمام انبیاء کے انوار سے پہلے پیدا کیا گیا اور اتنے طویل عرصے تک باری تعالیٰ کی مہربانیوں اور عنایات کا مرکز رہا..... اس لیے نور اللہ کہہ دیا جسے کعبہ کو بیت اللہ اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو روح اللہ کہہ دیا جاتا ہے۔ (فتاویٰ عبدالحمیڈ ص ۸۷)

### دنیا میں خدا کا دیدار

سوال: کیا اولیاء اللہ بحالت بیداری اپنی ظاہری بینائی سے بغیر کسی تاویل کے اس دنیا میں خدا کا دیدار کر سکتے ہیں؟

جواب: اہل سنت والجماعت کے عقیدہ کے مطابق مذکورہ بالا صورت سے دیدار نہیں ہوتا، اگر کوئی اس کا مدعا ہو تو کاذب ہے۔ (فتاویٰ عبدالحمیڈ ص ۸۱) ”پلکہ کافر ہے“ (مُع)

### خواب میں دیدارِ الٰہی کے دعویدار کا حکم

سوال: فتاویٰ قاضی خان میں ہے کہ اگر کوئی شخص کہے میں نے خواب میں اللہ تعالیٰ کو دیکھا ہے تو شیخ ابو منصور ماتریدی فرماتے ہیں کہ یہ شخص بت پرست سے بھی زیادہ برا ہے، کیا واقعی خدا کو خواب میں دیکھنے والا بتوں کی عبادت کرنے والے سے بدتر ہے؟

جواب: یہ حکم زجر و توبخ پر مgomول ہے اور اس سلسلہ میں سکوت کرنا چاہیے۔ جیسا کہ اسی فتاویٰ قاضی خان میں مذکور ہے۔ (احیاء العلوم ج ۱ ص ۵۷) ”خواب میں دیکھنے پر کچھ محل لازم نہیں آتا، صد ما بزرگوں سے روایت باری تعالیٰ درخواب منتقل ہے جس آیت میں روایت کی لفی ہے وہ اس عالم میں بیداری کی حالت میں لفی ہے، اس سلسلہ میں حضرت امام شاہ ولی اللہ صاحب گارسالہ ”حسن العقیدہ“، قابل دید ہے۔“ (مُع)

### اللہ تعالیٰ کی طرف جھوٹ کی نسبت کرنا

سوال: ذات باری تعالیٰ موصوف بصفت کذب ہے یا نہیں؟ اور خدائے تعالیٰ جھوٹ بولتا ہے یا نہیں؟ اور جو شخص یہ سمجھے کہ خدائے تعالیٰ جھوٹ بولتا ہے وہ کیا ہے؟

جواب: ذات پاک حق تعالیٰ جل جلالہ کی پاک ہے اس سے کہ اس میں جھوٹ کی صفت پائی جائے معاذ اللہ اس کے کلام میں ہرگز ہرگز شایبہ کذب کا نہیں، جو شخص حق تعالیٰ کی نسبت یہ عقیدہ رکھے یا زبان سے کہے کہ وہ جھوٹ بولتا ہے وہ قطعاً کافر ملعون ہے۔ البتہ یہ عقیدہ سب اہل ایمان کا ہے کہ خدائے تعالیٰ نے مثل فرعون وہاں وابی لہب کو قرآن میں جہنمی ہونے کا ارشاد فرمایا ہے وہ حکم

قطعی ہے اس کے خلاف ہرگز ہرگز نہ کرے گا مگر وہ قادر ہے اس بات پر کہ ان کو جنت دے دئے عاجز نہیں ہو گیا، قادر ہے اگرچہ ایسا اپنے اختیار سے نہ کرے گا۔ (فتاویٰ رشید یہ ص ۹۳)

### اللہ تعالیٰ کے سوا کسی اور کی نذر رماننا

سوال: جو کہ کتاب تقویت الایمان میں دربارہ افعال شرکیہ کے واقع ہوا ہے کہ جیسے نذر غیر اللہ یعنی تو شہ وغیرہ یوسدینا قبر کو اور سجدہ اور طواف کرنا قبر کو اور غلاف ڈالنا اس کے اوپر اور جو اس کے مثل اور امور ہیں اور قسم کھانا غیر اللہ کی اور شگون بد لینا، اگر کسی شخص سے صادر ہوں تو اس کو کافر شخص جانتا اور دیگر معاملہ کفار کا اس کے ساتھ کرنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب: افعال شرکیہ یہ شرک محض ہے اور بعض ایسے ہیں کہ مشرک لوگ ان کو کرتے ہیں اور تاویل ان میں ہو سکتی ہے، پس پہلی قسم کے فعل جیسا بات کو سجدہ کرنا، زنار ڈالنا ہے۔ ان امور سے تو مشرک ہو گیا اور سب معاملات مشرکین کے اس کے ساتھ کرنا ہیں اور دوسرا قسم کے افعال سے گناہ کبیرہ ہوتا ہے اس سے اسلام سے خارج نہیں ہوتا۔ (فتاویٰ رشید یہ ص ۳۷)

### جھوٹ کہہ کر اللہ تعالیٰ کو گواہ بنانا

سوال: جو لوگ شہادت کا ذمہ ان الفاظ کے ساتھ دیتے ہیں کہ میں خدا تعالیٰ کو حاضر و ناظر جان کر اس مقدمہ میں بحکم کہوں گا، جھوٹ نہ کہوں گا، یا بحکم کہا میں نے جھوٹ نہ کہا، یا بحکم کہتا ہوں میں، جھوٹ نہیں کہتا ہوں میں، پھر باوجود اپنے علم کے مرتكب کذب کا ہوا اور اس کے خلاف کہتا تو اس صورت میں یہ شخص گنہگار ہو گایا کافر؟

جواب: فعل گزشتہ پر حق تعالیٰ کو شاہد کر کے جھوٹ بولنا کفر ہے اور یہ کہنا کہ "جھوٹ نہ کہوں گا"، استقبال کا زمانہ ہے کہ بحکم بولنے کا دعہ کرتا ہے اور استقبال کے معنی مراد ہونے کی صورت میں کفر نہ ہو گا اور ماضی کی صورت میں کافر ہو جائے گا۔ (فتاویٰ رشید یہ ص ۳۷)

### حق تعالیٰ اعضاء سے پاک ہیں

سوال: اگر کسی شخص کا یہ عقیدہ ہو کہ جس طرح ہمارے ہاتھ پر ہیں، اسی طرح اللہ تعالیٰ کے بھی ہیں تو ایسے شخص کا کیا حکم ہے؟

جواب: یہ شخص گمراہ ہے، اہلسنت والجماعت سے خارج ہے لیکن کافر قرار نہ دیا جائے تو بہتر ہے اور بعض حضرات نے کافر بھی کہا ہے۔ (امداد المفتقین ص ۱۱۰)

## حق تعالیٰ کا جہنم میں قدم رکھنے کا مطلب

سوال: کیا یہ صحیح ہے کہ جہنم جب شور کرے گی تو اللہ پاک اپنا بایاں پیراں میں رکھیں گے اور اس کا کیا مطلب ہے؟

جواب: حدیث صحیح ہے لیکن یہ حدیث حق تعالیٰ اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے درمیان ایک راز ہے اُمت کو اس کے معنی کی اطلاع نہیں دی گئی بلکہ اس کے پیچھے پڑنے کی اجازت بھی نہیں دی گئی کیونکہ آقا کے اسرار مخصوصہ کی تفییش میں لگنا ایک غلام کے لیے سخت گستاخی ہے، پھر بندہ اور معبدوں کا تو کیا پوچھتا۔ (امداد المحتسبین ص ۱۱۱)

## اللہ تعالیٰ سے ہمکلائی کا دعویٰ کرنا

سوال: اللہ جل جلالہ کا کلام کرتا اپنے بندہ سے اور بندہ کا اللہ تعالیٰ سے یہ منصب و درجہ خاص انبیاء کا ہے یا عام، اگر خاص انبیاء علیہم السلام کا ہے اور نبوت ختم ہو چکی ہے اب فی زمانہ اگر کوئی شخص یہ کہے کہ اللہ تعالیٰ نے مجھ سے یہ کلام فرمایا تو اس پر اور اس کلام کو حق جانتے والے اور اس کے معتقد پر کیا حکم شرعاً ہو گا؟

جواب: اللہ تعالیٰ کا کلام بالشفافہ اور بطور وحی کے خاصہ انبیاء علیہم السلام ہے جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد قطعاً ختم ہو چکا اور مدعاً اس کا کافر ہے۔ البتہ الہام کی صورت میں عامہ مومنین کو حاصل ہو سکتا ہے لیکن عرفاً اس کو کلام نہیں کہا جاتا اس لیے ایسے الفاظ بولنا (کہ اللہ تعالیٰ نے مجھ سے کلام فرمایا ہے) اگر اس کی مراد یہ ہے کہ بطور وحی بالشفافہ فرمایا تب تو کافر ہے اور اگر اس سے بطور الہام دل میں ذہنا ہے تب بھی درست نہیں کیونکہ اس میں ابہام ہوتا ہے اور ابہام کفر سے بھی بچنا ضروری ہے۔ (امداد المحتسبین ص ۱۲۸)

## کسی کو کہنا کہ اول خدا کے پرورد ہے اور دوسرا ہے تمہارے پرورد ہے

سوال: اپنے داماد کو رخصت کے وقت یا سفر کرتے وقت یا موت کے وقت یہ کہنا کہ اے میری بیٹی! اے میرے گھروں! اے میرے ورش! اول خدا کے پرورد ہے اور دوسرا ہے تمہارے پرورد ہے یہ کہنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب: یہ کہنا جائز نہیں بلکہ اس میں اندریشہ کافر ہے کیونکہ بعض علماء نے ان کلمات کو کفریہ میں نقل کیا ہے لیکن احتیاط اس میں ہے کہ اس کے کہنے والے کو کافرنہ کہا جاوے البتہ گناہ ہے اس کا

ترک واجب ہے۔ (امداد امتحان ص ۱۲۹)

### اللہ یا نبی کے نام کا احترام ضروری ہے

سوال: ایک شخص مسلمان نے جوتوں کا کارخانہ کھولا ہوا ہے اور پیر کا ناپ لینے کے واسطے ایک کتاب بنارکھی ہے اس کتاب پر ناپ لکھنے کے بعد پیر کے نشان کے اندر اس شخص کا نام جس کا ناپ لکھا گیا ہے تحریر کر لیا جاتا ہے اکثر ان ناموں میں محمد اسحاق وغیرہ بھی ہوتے ہیں چونکہ یہ مسلمان ناپ لینے کا جاری ہے اس وجہ سے سابقہ ناپ کے بعد دوسرے ناپ کے لیے پیر اس نام پاک لکھنے ہوئے کاغذ پر رکھا جاتا ہے اب دریافت طلب امر یہ ہے کہ طریقہ نگورہ بالا سے نام پاک کی توبے ادبی نہیں ہوتی؟

جواب: اگرچہ اس میں قصد ناپ لکھنے کا ہوتا ہے مگر اس کا غذ پر پاؤں رکھنے سے جس میں لفظ اللہ یا محمد یا کوئی اور قابل احترام لفظ لکھا ہوا ہے بے ادبی کی صورت ضرور ہے اس لیے اس کی بہتر صورت یہ ہے کہ نام اور پتہ کا رجسٹر علیحدہ ہو اور ناپ کی کتاب جدا ہو۔ (کفایت المفتی ج ۱ ص ۹۰)

### یہ دعویٰ کہ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ کو بیکار ثابت کر دیا ہے

سوال: زید کہتا ہے کہ میرا دعویٰ ہے کہ قرآن کے اندر کئی جگہ سے میں ثابت کر سکتا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ تعالیٰ نے بیکار ثابت کر دیا ہے (نحوہ باللہ) کیا یہ کہنے پر زید مسلمان ہی رہتا ہے، شریعت کا کیا حکم ہے؟

جواب: قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو رسول، نبی، شاہد، بیشرنہ، زیرِ دائی الی اللہ، نور، سراج، منیر، روف، رحیم، ہادی اور بہت سے القاب جلیلہ سے ملقب فرمایا ہے اور ظاہر ہے کہ حضور انور صلی اللہ علیہ وسلم نے حق نبوت باحسن وجوہ ادا فرمایا، ایک ہادی اور رہبر کے فرائض اس درجہ علیا پر ادا کیے کہ کوئی دوسرا حضور کا مقابلہ پیدا نہ ہوگا۔ پس زید کے اس قول کا کہ قرآن پاک میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو بیکار ثابت کر دیا ہے کیا مطلب ہے؟ اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ان اوصاف و مکالات اور تبلیغی کارناموں کا انکار مقصود ہے تو یہ صریحی کفر ہے کہ اس سے قرآن کریم کی تکذیب لازم آتی ہے۔ مزید یہ کہ یہ جملہ شان اقدس میں گستاخی اور توہین کو بھی مستلزم ہے اور یہ بھی موجب کفر ہے اور زید کا کچھ اور مطلب ہے تو ظاہر کرے۔ (کفایت المفتی ج ۱ ص ۹۵)

### اپنی قادریت میں نے تجھ کو دیدی

سوال: امام نے خطبہ اولی جمعہ عربی میں پڑھتے کے بعد اردو میں تقریر کرتے ہوئے بیان کیا

کمحی الدین جیلانی نے خدا کو دیکھا، خدا نے پوچھا اے مجی الدین کیا چاہتے ہو؟ فرمایا تیرے پاس رکھا ہی کیا ہے جو تو دے گا (نحوہ باللہ) نبوت، رسالت، شہادت سب ختم ہی ہو چکا، تب خدا نے فرمایا کہ اپنی قادریت میں نے تجوہ کو دیدی، اس لیے عبد القادر ان کا نام ہوا، کیا از روئے شرع محمدی درست ہے؟ اور ایسے امام کے پیچھے نمازو درست ہے؟

جواب: یہ روایت غلط اور مشرکانہ مضمون پر مشتمل ہے ایسے امام کی امامت بھی مکروہ ہے۔ (کفایت المفتی ج اص ۳۵۲) ”لطیفہ: غور کیجئے کہ قادریت ملنے پر بھی عبد ہی رہے، قادر مطلق پھر بھی نہ بنے۔“ (ممع)

### اللہ تعالیٰ میں پیدا کرنے کی قوت ہمیشہ سے ہے

سوال: زید کا اعتقاد ہے کہ اللہ تعالیٰ میں پیدا کرنے کی قوت و قدرت ہمیشہ سے موجود ہے لیکن اس کو خالق اس وقت سے کہتے ہیں جبکہ اس نے کچھ پیدا کیا، جب تک کچھ پیدا نہیں کیا تھا اس وقت اس کو خالق نہیں کہہ سکتے تھے؟

جواب: یہ صحیح ہے کہ حضرت حق جل شانہ میں پیدا کرنے کی طاقت ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گی، ہاں اس صفت کا تعلق مخلوق کے ساتھ اس وقت ہوا جب وہ پیدا ہوئی۔ پس صفت خلق قدیم ہے اور مخلوق کے ساتھ صفت خلق کا تعلق حادث ہے۔ ان تعلقات کے حدود سے نفس صفت کی قدرت پر کوئی اثر نہیں پڑتا اور خالق کا اطلاق اس معنی سے کہ صفت خلق اس میں موجود تھی قبل تعلق کے بھی ہوتا ہے اور ہو سکتا ہے اس میں کچھ خرابی نہیں۔ (کفایت المفتی ج اص ۱۷)

### اللہ اسم ذات ہے

سوال: زید کہتا ہے کہ اللہ اسم ذات ہے، اسم صفت نہیں ہے؟

جواب: یہ صحیح ہے کہ اللہ اسم ذات ہے، اسم صفت نہیں ہے۔ (کفایت المفتی ج اص ۱۷)

### کیا لفظ ”اللہ“ کا ترجمہ ”خدا“ سے درست ہے؟

سوال: محترم حضرت مفتی صاحب السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ

قرآن مجید میں جہاں کہیں بھی اللہ کا لفظ آیا ہے ترجمہ میں علماء کرام نے لفظ خدا استعمال کر دیا ہے حالانکہ کلام اللہ میں بارہا اسماء حسنی کا دعویٰ موجود ہے جبکہ کہیں بھی خدا کا لفظ موجود نہیں ہے تو پھر یہ سراسر جھوٹ کیوں تراشا گیا، علماء سے جب بھی دریں بارہ رجوع کیا جاتا ہے تو وہ

بجائے کسی تسلی بخش جواب کے گول مول کر دیتے ہیں اور سائل کو تشویش ہے کہ اس لفظ کا اجراء کہاں سے ہوا ہے اور کب تک جائز رہے گا؟ اگر اس کی شرعاً اجازت ہے تو مجھے اطمینان فرمایا جاوے و گرنہ میرے اس استغاثت کی پوری حمایت آنحضرت کا حق ہے۔ اگر جناب مفتی صاحب بھی دیگر مولویوں کی طرح خاموش رہ گئے تو سائل کو بی بی لندن سے معلومات حاصل کرنا ہوں گی؟ ملتان ریڈ یوٹیشن والوں کو ترجمہ صحیح بیان کرنے کے لیے بھی نوٹس دیا ہے لیکن ابھی تک کوئی عمل نہیں ہوا۔ ترجمہ میں پھر وہی اللہ کا ترجمہ و معنی خدا ہو رہا ہے؟

پھر کہاں قست آزمانے جائیں تو ہی جب خبر آزمائے ہوا سائل اس قسم کا دعویٰ اور زعم رکھتا ہے کہ قلوب المؤمنین بیت اللہ کہ ہمارا دل اللہ تعالیٰ کا گھر ہے اور میرا دل لفظ خدا کو دشمن رکھتا ہے۔ علیکم السلام و رحمۃ اللہ و برکاتہ۔

جواب: لفظ اللہ مستقل لفظ ہے، خدا اس کا لفظی ترجمہ نہیں ہے لیکن چونکہ فارسی، اردو، پنجابی، پشتو، سندھی، بلوجی وغیرہ زبانوں میں عام طور پر ذات اقدس پر لفظ خدا استعمال ہوتا ہے اور یہ لفظ ذات اقدس پر اتنی واضح دلالت کرتا ہے جیسے کہ لفظ اللہ اس لیے عام مفسرین نے اللہ کا ترجمہ خدا سے کر دیا ہے ورنہ حقیقت میں خدا لفظ مالک کا ترجمہ ہے۔ مثلاً کتخدا (گھر کا مالک) لفظ مالک صفاتی ناموں میں سے ہے اسماء حسنی میں سے ہے۔ اگر چیز یہ لفظ ذات باری تعالیٰ کے ساتھ مخصوص نہیں ہے اور اس کا اطلاق غیر اللہ پر بھی ہوتا ہے لیکن اسماء حسنی میں سے ہونے کی وجہ سے قرآن کریم اور احادیث میں ذات باری پر اس کا اطلاق عام ہوا ہے اور لفظ خدا اس کا ترجمہ ہے اس لیے نہ تو لفظ خدا سے دشمنی کرنی چاہیے اور نہ اس کے اطلاق کو ناجائز کہنا چاہیے اور نہ مفسرین کی تقلیط کرنی چاہیے۔ البتہ یہ ضرور ہے کہ خدا لفظ اللہ کا ثہیث ترجمہ نہیں بلکہ عام فہم لفظ ہے جسے اللہ کی جگہ استعمال کیا گیا ہے۔ امید ہے کہ جناب کی تشغیل ہو گئی ہوگی ایسی باتوں میں نہ ازعج نہیں کرنا چاہیے۔ واللہ اعلم (فتاویٰ مفتی محمود نجاشی ص ۳۱۰)

**زید کا اعتقاد ہے کہ بعض باتیں ایسی ہیں جن کو خدا نہیں کرتا**

سوال: زید کا اعتقاد ہے کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے لیکن بعض باتیں ایسی ہیں کہ جن کو وہ نہیں کرتا، مثلاً یہ کہ وہ جھوٹ نہیں بولتا مگر یہ بات اس کی قدرت سے باہر نہیں یہ صحیح ہے کہ ادب کی بناء پر ایسا نہیں، لیکن حقیقت یہی ہے؟

جواب: ہزاروں باتیں ایسی ہیں کہ خدا ان پر قادر ہے مگر کرتا نہیں۔ مثلاً وہ قادر ہے کہ ہر شخص کے سامنے ہر وقت پہاڑ پیدا کر دے چاندی کے درخت اگادے دیگرہ مگر کرتا نہیں اور جھوٹ بولنے کا

وقوع محال ہے نہ کبھی جھوٹ بولائے نہ بولے گا نہ جھوٹ بولنا شان الوہیت کے لائق ہے۔ (کفایت امفتی ج اص ۱۷) ”یہ خیال صحیح ہے مگر تعبیر میں احتیاط کرنا چاہیے اور خصوصاً جہلاء کے سامنے“ (ممع)

### کیا اللہ تعالیٰ سجدہ کرانے میں مخلوق کا محتاج ہے؟

سوال: زید کا یہ اعتقاد ہے کہ اللہ اگر مخلوق کو پیدا کرتا خواہ کسی قسم کی ہو یعنی اس کی ذات کے سوا کچھ بھی نہ ہوتا تو سجدہ کرنے والے میں دمتحان رہتا، بغیر دوسرا ذات پیدا کیے اس کو سجدہ کون کرتا؟

جواب: سجدہ کرنے والوں کو اگر خدا پیدا نہ کرتا تو سجدے کا وقوع نہ ہوتا مگر خدا کی الوہیت میں اس کی وجہ سے کوئی کمی یا نقصان نہ آ سکتا تھا۔ پس یہ کہنا کہ خدا اپنے لیے سجدہ کرانے میں مخلوق کا محتاج تھا، ایک غلط تعبیر ہے جس سے نافہم لوگ دھوکہ میں پڑ سکتے ہیں، خدا تعالیٰ کی ذات تمام احتیاجات سے پاک اور منزہ ہے۔ (کفایت امفتی ج اص ۲۷)

### تعظیم کیلئے جمع کا صیغہ استعمال کرنا

سوال: زید اللہ کو تعظیم کی وجہ سے تم یا آپ کے الفاظ استعمال کرتا ہے، جیسے یا اللہ تم نے بھی کہا، یا آپ کا فرمان بجا ہے، اس طرح کہنا کیسا ہے بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس سے شرک لازم آتا ہے؟

جواب: شرک لازم آنا یا گناہ ہونا تو درست نہیں کیونکہ جمع کا صیغہ بطور تعظیم کے استعمال کرنا جائز ہے، خود قرآن مجید میں بہت سے مواقع میں موجود ہے لیکن اردو کے محاورہ کے لحاظ سے واحد کا صیغہ استعمال کرنا اولیٰ اور بہتر ہے۔ (کفایت امفتی ج اص ۲۳)

### یہ عقیدہ رکھنا کہ خدا عالم الغیب نہیں

سوال: اگر کسی شخص کا یہ عقیدہ ہو کہ خدا عالم الغیب نہیں آیا یا یہ شخص کا اسلام باقی رہتا ہے یا نہیں؟

جواب: یہ لفظ مہم ہے، قائل سے اس کا مطلب دریافت کرنا لازم ہے اس کے بعد کوئی حکم دیا جا سکتا ہے۔ قرآن مجید میں حق تعالیٰ کی صفات میں عالم الغیب والشهادۃ اور علام الغیوب فرمایا گیا ہے، لہذا یہ قول تو گراہی اور جہالت ہے مگر قائل کی تکفیر اس کے بیان سے پہلے نہیں کی جاسکتی ہے۔ (کفایت امفتی ج اص ۲۰)

### ”کہ گویا صانع قدرت کی ایک بھول ہوں میں،“ کا حکم

سوال: ایک شخص نے ”اخبار ترجمان سرحد“، مورخہ ۳ جنوری ۱۹۲۸ء میں ایک نظم شائع کی ہے جس کا ایک شعر یہ ہے:

کہ گویا صانع قدرت کی ایک بھول ہوں میں  
سرائے دہر میں وہ ستی فضول ہوں میں

مشرع ثانی میں صانع قدرت کی طرف جو بھول کی نسبت کی گئی ہے آیا یہ جائز ہے؟

جواب: دوسرے مشرع میں صانع قدرت کی طرف بھول کو منسوب کرنا بے شک خلاف ادب اور سخت جرأت اور گستاخی ہے۔ اگرچہ لفظ گویا نے اس نسبت کو اپنے اصل مفہوم سے ہلکا کر دیا ہے جس کی وجہ سے قائل تکفیر سے فجح سکتا ہے مگر پھر بھی تعبیر اور عنوان جائز نہیں ہو سکتا اسے توبہ کرنی چاہیے اور آئندہ ایسی بے احتیاطی اور بے ادبی سے احتراز کرنا چاہیے۔ (کفایت المفتی ج ۱ ص ۱۷)

## ایک طنز یہ مضمون میں اللہ تعالیٰ کی شان میں نامناسب الفاظ استعمال کرنے کا حکم

سوال: فتویٰ حاصل کرنے کا مقصد یہ ہے کہ ایک مصنف نے اپنے مضمون میں خدا کی شان میں گستاخی کی ہے، اس کے خلاف مقدمہ چلانا ہے۔ مندرجہ ذیل عبارات رسالت "الف لیلی"، "ڈا جسٹ" کے صفات: ۹۳ تا ۹۰ پر لکھی ہوئی ہیں جس کا خلاصہ یہ ہے: "چندوں ہوئے میں نے خواب میں دیکھا مجھے ایسا لگا جیسے کوئی سوتے میں جگار ہا ہے، سراخھایا تو ایک فرشتہ تھا، کہنے لگا: اچھے جرئت ہو، خدا کے دربار میں ہنگامہ ہے اور تم یہاں پڑے ہو میں نے کہا: میرا ذیرت تو کہتا ہے کہ صرف وزیروں اور زرائی ناخداوں کے ہاں جایا کرو، مگر تم کہتے ہو تو آج خدا کو بھی دیکھ لیتے ہیں، پتہ نہیں اس کی اسنوری اخبار والے قبول کرتے ہیں یا نہیں؟ کیونکہ وہ ہماری پارٹی کا نہیں، بلیں ہوتا تو دوسری بات تھی۔

بہر حال میں نے اپنی ڈائری اور کیمرہ انٹھایا اور چل پڑا، وہاں پہنچے تو دیکھا کہ واقعی ہنگامہ ہے، اللہ تعالیٰ تخت پر بیٹھے ہیں، نور کی روح پرور و شنی ہے، چاروں طرف فرشتے سجدے میں پڑے ہیں، پس منظر میں محمد و ثناء کی موسيقی ہے، دھیمی دھیمی خوشبو کی لہریں انٹھر ہی ہیں مگر درمیان میں چند مغربی سائنسدان کھڑے گستاخانہ طریقے سے شور کر رہے ہیں۔

اس فرشتے نے کان میں کہا کہ خدا سے بغاوت کر کے اپنی خود مختاری کا نوٹ دینے آئے ہیں، میں نے غور سے سنا تو ایک بوڑھا سائنسدان چیخ رہا تھا!

ہم کیوں مانیں تیری خدائی؟ کیا ہے تیرے پاس جو ہمارے پاس نہیں؟ تیری خدائی کی بنیاد صرف دو چیزوں پر ہے، ایک تحریک جو قہر اور عذاب بن کر آتی ہے اور دوسری تخلیق، ہمارے پا ار بھی یہ دونوں چیزیں موجود ہیں۔

ہمارے ساتھ ہم آج تیری دنیا کا ایسے انداز میں خاتم کر سکتے ہیں کہ اتنے بڑے پیمانے پر تو نہ؟

آج تک تحریب نہ کی ہوگی، تو نے دنیا کو قیامت کے دن حشر برپا کرنے کی دھمکی دے کر زیر کیا اور انہیں مذہب کی زنجیروں میں جکڑا، وہی حشر ہم اپنے بموں سے برپا کر سکتے ہیں۔”..... (لغتہس: ۹۳ از نقل) تمام صفحات کی عبارات سے اللہ تعالیٰ کی تحریر، تو ہین و مذہل ہوتی ہے یا نہیں؟ مسلمانوں کے عقیدے میں خلل پڑتا ہے یا نہیں؟

نمبر ۳۔ کیا اس عبارت سے کفر لازم آتا ہے یا نہیں جواہر (قوسین) میں نقل کی گئی ہے؟  
نمبر ۴۔ ”کیا میں غلط کہہ رہا تھا اے خدا! میں نے جرأت کر کے پوچھ لیا، اللہ تعالیٰ نے میری طرف دیکھا اور پھر اپنی تخلیق پر شرم سے سر جھکالیا تو عربی میاں، مغرب کے سامنے ان اپنی صدیوں کی سائنسی ترقی سے خدا کا سرہ جھکا سکے اور ہم نے اس ملک کی بیس برس کی زندگی میں خدا کا سر جھکا دیا ہے، ہم آگے ہیں یا نہیں؟“

نمبر ۵۔ کیا ایسے مسلمانوں کو جو پاکستان میں رعایا کی حیثیت سے مقیم ہوں ان کی عام مسلمانوں کی دل آزاری اور باری تعالیٰ سے اس درجہ گستاخی کی بناء پر اگر ملک پاکستان کے دستور کی بنیاد پر ضرب کاری لگ رہی ہو تو اس کو دستور اساسی کا منکر تصور کرنا چاہیے یا نہیں؟ اور ملک کا اور خدا کا دشمن اور ملک کا باغی سمجھنا چاہیے یا نہیں؟

جواب: اگرچہ مسئلہ مضمون ایک طنزیہ مضمون ہے جس میں الفاظ کی حقیقت مراد نہیں ہوتی لیکن طنزیہ انداز میں بھی اللہ تعالیٰ کی شان میں ایسی باتیں کرنا اور اس کی طرف ایسی فرضی باتیں منسوب کرنا سمجھیں گستاخی ہے جس پر کفر کا بھی خوف ہے۔ لہذا ایسے مضمون لکھنے والے کو فوراً صدق دل سے توبہ کرنی چاہیے ایسے مضامین کی تشویشا شاعت بالکل ناجائز ہے، اللہ تبارک و تعالیٰ کی تخلیق اور اس کے کارخانہ قدرت کو طنز و مزاح کا موضوع بنانا انتہائی خطرناک گناہ ہے۔ اگر کوئی شخص ایسے الفاظ کو حقیقت سمجھتا ہو تو اس کے کفر میں کوئی شبہ نہیں۔

لما في العالمگيرية : يكفر اذا وصف الله تعالى بما لا يليق به او سخر باسم من اسماته او باصر من او امرة او انكر وعده ووعيده او جعل له شريكاً او ولداً او زوجة او نسبة الى الجهل او العجز او النقص و يكفر بقوله: يجوز ان يفعل الله تعالى فعلاً لا حكمة فيه. (عالمگیریہ ج: ۲، ص: ۲۵۸)

(الباب التاسع في أحكام المرتدين (طبع مكتبه حقوقیہ پشاور)

اور اگر الفاظ کی حقیقت مقصود نہ ہو بلکہ صرف موجودہ دور کے انسانوں پر طنز مقصود ہو تو چونکہ مفہوم ایک سمجھیں معاملہ ہے اس لیے تغیر سے تو کفسان کیا جائے گا۔ (وفي الدر المختار ج: ۲

ص: ۲۲۹، طبع ایج ایم سعید و اعلم انہ لایفتی بکفر مسلم امکن حمل کلامہ علی محمل حسن) لیکن اس کے عین گستاخی اور سخت گناہ ہونے میں کوئی مشک نہیں۔ اس مضمون کے مصنف اور ناشر دونوں کو آخرت کے مواخذے کی فکر کر کے فوراً اس پر توبہ کرنی چاہیے اور حکومت کو ایسے مضمون کی اشاعت کی اجازت ہرگز نہ دینی چاہیے۔ واللہ سبحانہ اعلم (فتاویٰ عثمانی ج ۱ ص ۸۳)

### اوصاف خاصہ الہی میں کسی کو شریک کرنا

سوال: خالق اپنی صفت خاصہ کی وجہ سے قادر مطلق ہے اور یکتا بھی، مخلوق میں ہونا محال ہے ممکن اور تنفس کے ساتھ تشبیہ دینا توحید میں عیب لگانا ہے یا نہیں؟

جواب: قادر مطلق جل شانہ کے اوصاف خاصہ میں کسی مخلوق کو شریک کرنا غلط ہے، شرک فی الصفات ہے، اس کی توحید میں عیب لگانا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۸ ص ۸۳)

### جدید سائنسی تحقیق انسانی کلونگ کی شرعی حیثیت

سوال: جناب مفتی صاحب! آج کل اردو، انگریزی اور دیگر مختلف زبانوں میں شائع ہونے والے اخبارات اور رسائل و جرائد میں کلونگ کا مسئلہ بہت زور و شور سے آ رہا ہے اس مسئلہ میں یہ عویٰ کیا گیا ہے کہ اسکاٹ لینڈ کے ایک سائنسدان ڈاکٹر ولٹ نے کلونگ کے ذریعے کتنی بھیڑوں اور مختلف حیوانات کو پیدا کیا ہے اور اب وہ انسانی کلونگ کا تجربہ کر رہا ہے۔ اب دریافت طلب امریہ ہے کہ کیا یہ ممکن ہے کہ ایک ہی جنس سے اس جیسی دوسری جنس پیدا کی جائے؟ کیا یہ اللہ تعالیٰ کی صفت تخلیق میں مداخلت ہے یا نہیں؟ جبکہ خالقیت اللہ تعالیٰ کی صفت خاص ہے، کیا یہ صفت کی انسان میں پیدا ہو سکتی ہے یا نہیں؟ برائے مہربانی شریعت مطہرہ کی روشنی میں اس بارے میں وضاحت فرمائیں؟

جواب: سائنسی تحقیقات سے معلوم ہوتا ہے کہ انسان اور دیگر حیوانات کی تخلیق خلیہ (سل) سے ہوتی ہے۔ ماں کے پیٹ میں بچے کی پیدائش کی ابتداء دو خلیوں سے ہوتی ہے ان میں سے ایک خلیہ باپ کا ہوتا ہے اور دوسرا ماں کا ہوتا ہے۔ یہ دونوں خلیے یکجاں ہو کر جرا شیکی نظام کے ذریعے نشوونما پاتے رہتے ہیں حتیٰ کہ ایک وقت ایسا آتا ہے کہ خود بخود ثوٹ کر کنی خلیوں کی پیدائش کا ذریعہ بنتے ہیں اور ایک سو بیس دنوں تک ان کی تعداد میں اضافہ ہوتا رہتا ہے یہاں تک کہ دو جنسوں کی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔

تو گویا انسان کی پیدائش بھی خلیوں سے ہوتی ہے اور ایک انسان لا تعداد خلیوں کا مجموعہ ہوتا ہے جن میں سے ہر خلیہ ایک مکمل فیکٹری کا کام کرتا ہے مگر یہ بات حقیقت ہے کہ ان خلیوں کا خالق بھی اللہ تعالیٰ ہی ہے، کوئی مخلوق ان خلیوں کو پیدا نہیں کر سکتی اور نہ مردہ خلیوں سے کسی حیوان کی

پیدائش کا کام لیا جاسکتا ہے۔ سائنسدان تو کائنات کے ظاہری مشاہدات پر غور و فکر کر کے پھر اس پر عملی تجربہ کرتے ہیں جس میں بھی تودہ کامیاب ہوتے ہیں اور کبھی ناکام۔ اور دوسری بات یہ ہے کہ اگر سائنسدان کسی تجربہ میں کامیاب ہو بھی جائیں تو پھر جن اجزاء پر انہوں نے تجربہ کیا ہے وہ تو سائنس کی پیداوار نہیں ہوتے ان کا خالق تو لا حال اللہ تعالیٰ ہی ہے اس لیے کس کامیاب تجربہ میں بھی سائنس کو خالق کا درج نہیں دیا جاسکتا۔ اس لیے کہ خالق حقیقی ایک تو اپنی تخلیق میں کبھی ناکام نہیں ہوتا اور دوسری وہ معدوم چیز کے ہر مادہ کو خود پیدا کرتا ہے اور کسی دوسرے پیدا کردہ مادہ پر بنیاد قائم نہیں کرتا۔ قرآن کریم کا دعویٰ ہے کہ ”هَلْ مَنْ خَالقُ غَيْرُ اللَّهِ (الآية)“ کیا اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی اور خالق ہے؟ ”لَنْ يَخْلُقُوا ذَبَابًا (الآية)“ وہ معبدوں باطلہ تو ایک کبھی کو بھی پیدا نہیں کر سکتے۔ یعنی اللہ تعالیٰ کے علاوہ مخلوقات میں سے کوئی بھی صفت خالقیت سے متصف نہیں ہو سکتا۔

لہذا اسکات لینڈ کے سائنسدان ڈاکٹر ایان ولمنٹ اور اس کی جماعت نے جو بھیڑ اور بندروں کو خلیوں سے پیدا کرنے کا تجربہ کیا ہے اس سے ان کے بارے میں خالقیت کا عقیدہ نہ رکھا جائے اور یہ تخلیق بھی نہیں بلکہ ایک کامیاب تجربہ ہے اس لیے کہ کسی چیز کا گلوں اس کی ڈی این اے یا کروموسوم کی ترقی یافتہ شکل ہوتی ہے جس میں قدرتی طور پر بڑھنے کی صلاحیت ہوتی ہے۔ ڈاکٹر ولمنٹ اور اس کی جماعت نے اس کی پرورش کی جس سے بھیڑ کے گلوں یعنی ڈی این اے نے بھیڑ کی شکل اختیار کی۔ چنانچہ ڈاکٹر ولمنٹ کا کہنا ہے کہ اس نے بھیڑ کے پستان کے ایک ڈی این اے کو ترقی دے کر اس ڈی این اے میں قدرت نے جو امکانات پوشیدہ رکھے تھے انہی کو بروئے کار لانے میں کامیاب ہوا ہے۔ (ماہنامہ الحق جلد نمبر ۳۳ شمارہ نمبر ۶)

لہذا اس ڈی این اے کو ترقی دینے یا پرورش کرنے سے وہ (ڈاکٹر ولمنٹ) اس بھیڑ کا خالق نہیں بن۔ جیسا کہ کوئی دالی یا نر کسی بچے کو پالنے اور اس کی پرورش کرنے سے اس کی ماں نہیں ہو سکتی، بالکل اسی طرح سائنسی ایجادات سے کسی خلاف قدرت کا رتا میں پروہ سائنسدان خالق نہیں بن سکتا۔ اس لیے کہ ان اجزاء کو اللہ تعالیٰ نے ہی پیدا کیا اور ان میں یہ تمام خصوصیات اسی نے پیدا کی ہیں۔ البتہ اس قسم کے تجویزوں سے کسی جانور کا پیدا ہونا یا کسی خلاف قدرت امر کا سامنے آنا شرعاً ناممکن نہیں لیکن اگر غور کیا جائے تو سائنسدانوں کے ان تجربات سے قدرت خداوندی کا ظہور اور اسلامی تعلیمات کی حقانیت سامنے آتی ہے۔ مثلاً سائنس کی اس ایجاد سے حیات ثانی کے اسلامی عقیدے کی بھرپور تائید ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ان مادہ پرست اور قیامت کے دن دوبارہ زندہ ہونے کے منکرین سے

لاشوري میں یہ بات لوگوں پر عیاں کراوی کہ جب ایک ٹنوق اپنے تجربہ سے کسی جانور کے ایک خلیہ سے ایک اور جانور کو بالکل اسی شکل و صورت رنگ ڈھنگ اور دیگر عادات و اطوار کے ساتھ پیدا کر سکتی ہے تو خالق کائنات مالک ارض و سماء بدرجہ اولیٰ انسان کو مرنے کے بعد دوبارہ پیدا کر سکتا ہے۔

سامنہ کی اس ایجاد سے حیات بعد الموت کے بارے میں وارد بعض احادیث مبارکہ کی بھی تائید ہوتی ہے۔ مثلاً یہ کہ جب کوئی انسان اس دارفانی سے انتقال کر کے قبر میں چلا جاتا ہے تو اس کے جسم کے تمام اعضا خاک ہو جاتے ہیں، علاوہ ذمی کے (ذم کے سرے کی ایک ہڈی) اور قیامت کے دن اللہ تعالیٰ اسی سے انسان کو دنیاوی شکل و صورت میں اخھائے گا۔ (بخاری و مسلم) اور ذمی کے بارے میں ایک روایت میں ہے کہ ذمی رائی کی ایک دانے کی طرح ہے۔ (فتح الباری) تو سامنہ کی اس قسم کی ایجادوں سے اسلامی تعلیمات کی تائید و تصدیق ہوتی ہے البتہ انسانی کلوننگ کا عمل ترعی نقطہ نظر سے کئی وجوہات کی بناء پر ناجائز ہے۔

(۱) اس تجربے کی کامیابی سے لاشور اور لاعلم انسانوں کے دل و دماغ میں کسی سائنسدان کے خالق ہونے کا عقیدہ راسخ ہونے کا خطرہ ہے جو بحص قرآن کریم ناجائز و حرام ہے اس لیے کہ صفت خالقیت اللہ تعالیٰ کا خاصہ ہے۔ ”کما قالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ: هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ (الآية) وَلَنْ يَخْلُقُوا ذَبَابًا. (الآية)

(۲) اس عمل میں تغیر خالق اللہ کا عنصر نہیاں ہے جو کہ ایک شیطانی عمل ہے جس کا شیطان نے اللہ تعالیٰ کے سامنے انسانوں کو گمراہ کرنے کا چیلنج دیا تھا۔ (ولَا مِنْهُمْ فَلِيفَتَرُنَ خَلْقَ اللَّهِ الآية) میں انسانوں کو اس بات کی تعلیم دوں گا کہ وہ اللہ تعالیٰ کی بنائی ہوئی شکل و صورت میں تغیر پیدا کریں اور اس کو بجاڑ دیں۔ کلوننگ، میں اللہ تعالیٰ کی بنائی ہوئی انسانی شکل و صورت تختہ مشق بن جائے گی اور اس میں تغیر و تبدل ہوتا رہے گا حالانکہ اللہ تعالیٰ نے اس سے منع کرتے ہوئے قرآن کریم میں فرمایا ہے: ”لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ. الآية“

(۳) اس عمل میں غیر فطری طریقہ سے انسان کی پیدائش ہوگی اور تو الدو تسل کا جو طریقہ حضرت آدم علیہ السلام سے لے کر آج تک چلا آ رہا ہے اس کی خلاف ورزی ہوگی۔

(۴) اس طریقہ عمل سے جو بچہ پیدا ہوگا وہ ابتداء ہی سے مادر پدر آزاد ہوگا اور ماں باپ کے پیار و محبت سے محروم ہوگا جبکہ اولاد کی تعلیم و تربیت کے لیے ماں باپ کا ہونا از حد ضروری ہے۔

(۵) کلوننگ کے اس عمل سے پیدا ہونے والے بچے کے بارے میں جھگڑے پیدا ہونے کا

قوی امکان ہے اس لیے کہ کلونگ میں ایک ہی اصل سے خلیہ لیا جاتا ہے اور اسے کسی دوسری عورت کے رحم میں رکھا جاتا ہے تو اب اس بچے پر اس عورت اور جس مرد سے خلیہ لیا گیا ہے کے مابین جھگڑا پیدا ہو گا جبکہ جنگ وجدال سے اسلام نے منع فرمایا ہے اور اس کے ذرائع کو بند کرنے کا حکم دیا ہے۔

(۲) کلونگ کے نتیجے میں پیدا ہونے والے بچے کے ثبوت نسب کا بہت بڑا مسئلہ پیدا ہو گا کہ اس بچے کا نسب خلیہ والے مرد سے ثابت کیا جائے یا جس عورت کے رحم میں یہ خلیہ رکھا گیا ہے اس سے نسب ثابت کیا جائے جبکہ اسلام نے ثبوت نسب کا بہت زیادہ خیال رکھا ہے اور حتی الامکان کسی بچے کے نسب کو ثابت کرنے کی کوشش کی ہے۔ مثلاً یہ کہ اگر ایک شادی شدہ عورت سے کسی نے زنا کیا اور اس زنا سے اسے حمل ہو گیا تو بچے کا نسب عورت کے زوج سے ثابت ہو گا نہ کہ زانی سے۔ ارشاد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم ہے: "الولد للفراش وللعاهر الحجر" (الحدیث)

(۷) اللہ تعالیٰ نے ہر انسان کو مختلف رنگوں اور صورتوں میں پیدا کیا ہے۔ حتیٰ کہ ہر انسان کے ہاتھ اور پاؤں کی الگیوں کی لکیریں بھی ایک دوسرے سے مختلف بنائی ہیں، ان کی آواز میں باہمی اختلاف موجود ہے اور یہ اختلاف اس لیے ہے کہ ان کی پہچان میں آسانی ہو اور اگر کسی سے جرم کا ارتکاب ہو جائے تو اس تک قانون کی رسائی ہو سکے جبکہ کلونگ میں ایسا نہیں ہو سکتا اس لیے کہ کلونگ کے ذریعے پیدا ہونے والا انسان اپنے اصل کے ساتھ ہر ہر شے میں موافق ہو گا، دونوں میں کوئی امتیازی نہیں ہو گا جس کی وجہ سے اصل اور نقل میں پہچان مشکل ہو جائے گی۔ اسی طرح ارتکاب جرم کی صورت میں مجرم تک قانون کی رسائی بھی محال ہو جائے گی جس سے لا قانونیت بدامنی، جرائم کی کثرت اور دنیا میں فسادات کے زیادہ ہونے کے امکانات بڑھ جائیں گے اور اگر کسی جرم میں اصل کے بجائے اس کے کلوں کو اور کلوں کے بجائے اس کے اصل کو سزا دی جائے تو یہ انصاف کے تقاضوں کے خلاف ہے۔

(۸) اولاد بینے میں اللہ تعالیٰ کا ایک نظام ہے جس کے تحت وہ کسی کو میٹے عطا کرتا ہے اور کسی کو بیٹاں جبکہ بعض کو دونوں اور کسی کو عقیم یعنی بے اولاد رکھتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "يَهُبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَّا ثُمَّ وَيَهُبُ لِمَنْ يَشَاءُ الَّذِي كُوَرَ أَوْ يُزَوِّجُهُمْ ذُكْرَ إِنَّا وَإِنَّا وَيَجْعَلُ مَنْ يَشَاءُ عَقِيمًا" (آلہ آیہ)

کلونگ کا یہ عمل اللہ تعالیٰ کے اس حکم کا مخالف و مقابل ہے اس لیے کہ ہر انسان میں بار آور خلیہ جات لا تعداد مقدار میں موجود ہیں جس سے کلوں کا پیدا ہونا لازمی امر ہے تو اس عمل سے کوئی

بھی عقیم (بے اولاد) کا مصدقہ نہ ہوگا اور لوگ صرف زینہ اولاد کا ہی تقاضا کریں گے جس سے  
”یہب لِمَنْ يَشَاءُ إِذَا“ کا مصدقہ مفقود ہو جائے گا۔

(۹) بعض لوگ صرف اس لیے شادی کرتے ہیں کہ ان کے ہاں بچے پیدا ہوں جبکہ بچے پیدا کرنے کا فرض ہے نہ واجب اور نہ سنت اور شادی کرنافی ذات سنت موکدہ ہے اور شادی کے بعد بچوں کا پیدا ہونا کوئی ضروری نہیں۔ بعض ایسے لوگ بھی ہیں کہ چار چار شادیاں کرنے کے باوجود ان کے ہاں کوئی بچہ پیدا نہیں ہوتا حالانکہ طبی لحاظ سے وہ بالکل تدرست ہوتے ہیں۔ لہذا اگر کلونگ کے ذریعے بچے پیدا کرنے لے جائز قرار دیا گیا تو لوگ کلونگ کے ذریعے بچے پیدا کریں گے اور امر مطلوب (شادی) کا سنت عمل ترک کر دیں گے جو شرعاً صحیح نہیں۔

(۱۰) کلونگ کے اس عمل میں اجنبی عورت کے رحم میں خلیہ رکھا جاتا ہے۔ چنانچہ اس عمل کے لیے غیر محروم مرد کے سامنے اس عورت کا ستر عورت کھل جاتا ہے جو کہ خلاف شرع، خلاف فطرت اور حیا سوز عمل ہے۔ اسلام نے ہم جنس یا غیر جنس کے سامنے بلا ضرورت شرعی کشف عورت کی اجازت نہیں دی ہے اور اپنے ستر کو چھپانا فرض قرار دیا ہے۔ لہذا ان وجوہات کی بناء پر انسانی کلونگ کا عمل ناجائز و حرام ہے۔

### مسلم اور غیر مسلم محققین کی آراء اور تبصرے

ذیل میں انسانی کلونگ کے اس غیر فطری، مخرب اخلاق، حیاء سوز اور غیر شرعی طریقہ تولید کے مضرات، نقصانات اور تodal و تناسل کے شرعی طریقہ (نکاح) کی تائید میں مسلم اور غیر مسلم محققین، مذہبی و حکومتی زمیناء کی آراء درج کی جاتی ہیں۔

(۱) انسانی کلونگ کے بارے میں مصر کے مشہور مفتی جناب فرید و اصل صاحب کافتی یہ ہے کہ

”ان الاجماع قائم من الناحية العلمية والطبية على استباح البشر  
مرفوض وأيضاً من الناحية الأخلاقية ومن الناحية العقلية ومن  
الناحية الاجتماعية“ (المجتمع ۲۳، ذوالقعدة ۱۴۱۳)

(بحوالہ ماهنامہ الحق شمارہ نمبر ۰۱، جلد نمبر ۳۲، جولائی ۱۹۹۷ء)

یعنی انسانی کلونگ کے عدم جواز علمی، طبی، اخلاقی اور معاشرتی طور پر اجماع قائم ہو چکا ہے۔

(۲) اسی طرح جامعہ الاذہر الشریف کے استاد پروفیسر عبدالمطیع نے بھی انسانی کلونگ کو مسترد کرتے ہوئے کہا ہے کہ انسانی کلونگ پر تحقیق فوراً بند کر دی جائے اس لیے کہ اس کے

نقضات فوائد سے کہیں زیادہ ہیں۔ (بحوالہ ماہنامہ الحق شمارہ نمبر ۶، جلد نمبر ۳۲، مارچ ۱۹۹۶ء)

(۳) اپنے تو کجا اغیار اور غیر مسلم حکومتی زعماء نے اس تحقیق کو بند کرنے کے اقدامات کیے ہیں۔ چنانچہ امریکہ کے صدر بل کلنٹن نے ایسے تمام تحقیقی مرکز کے فنڈر ورک لیے ہیں جہاں پر کلونگ کے شعبے میں کام ہو رہا ہے اور جن کے بارے میں خیال ہے کہ وہاں انسان کی فونوسٹیٹ کا پی تیار کی جاسکتی ہے۔ بل کلنٹن نے بھی شعبے میں کام کرنے والے تحقیقی مرکز سے بھی کہا ہے کہ وہ بھی اس سلسلہ میں سرکاری شعبے میں کام کرنے والے مرکز کی تقلید کریں۔ (ماہنامہ الحق جلد ۳۲، شمارہ نمبر ۷، اپریل ۱۹۹۷ء)

(۴) عیسائیت کے روحانی پیشو اپ پر جان پال نے ۱۹۹۷ء کو دیئی کن سی میں ہزاروں افراد کے اجتماع سے خطاب کرتے ہوئے کہا کہ انسانی حیات کا احترام خطرناک تجربات کا نشانہ بنا ہوا ہے اس لیے دنیا کے تمام ممالک انسانی کلونگ کی بندش پر سخت اقدام کریں اور اس کے لیے سخت سے سخت قوانین کا اجراء کریں۔ اس لیے کہ غیر جنسی عمل کے ذریعے انسان کی تخلیق اخلاقیات کے منافی اور رشتہ ازدواج کے بندھن کے وقار کو پامال کرنے کے متراوف عمل ہے۔ (تلخیص از ماہنامہ الحق جلد نمبر ۳۲، شمارہ نمبر ۶، مارچ ۱۹۹۶ء)

(۵) بلکہ اس ایجاد کی ٹیم میں شریک کار سائنسدان ڈاکٹر ایمین کولمین کا کہنا ہے کہ میں اپنی بیوی اور چودہ سالہ بیٹے کو اس کام کے بارے میں قائل نہ کر سکا۔ ان کا کہنا ہے کہ اخلاقیات کی رو سے غیر معترکام ہے یہ خوفزدہ کر دینے والی سائنس ہے۔ (ماہنامہ الحق جلد نمبر ۳۲، شمارہ ۶، مارچ ۱۹۹۶ء)

(۶) اور خود اس جماعت کے سربراہ ڈاکٹر ایمان ولیم نے بھی انسانی کلونگ کو غیر انسانی فعل قرار دیا ہے۔ چنانچہ اس نے ایک اثر دیوی میں کہا ہے کہ کلونگ کے عمل سے حیوان تیار کرنے کا عمل تو ٹھیک ہے لیکن انسان تیار کرنے کا عمل ایک غیر انسانی فعل ہے۔ (بحوالہ ماہنامہ الحق جلد نمبر ۳۲، شمارہ نمبر ۷، اپریل ۱۹۹۷ء)

### خلاصہ کلام

شریعت مقدسہ اور غیر مسلم محققین اور دانشوروں کی آراء کی روشنی میں یہ بات اظہر من اشتمس ہو جاتی ہے کہ کلونگ کوئی غیر ممکنہ عمل نہیں اور نہ کوئی تخلیقی صفت ہے کہ جس سے کوئی سائنسدان صفت خالقیت سے متصف ہو جائے۔ البتہ اس تجربہ کو انسانی کلوں پر بروئے کار لانا تفصیل میں ذکر کی گئی وجہات کی بناء پر ناجائز، حرام اور غیر اخلاقی و غیر شرعی عمل ہے۔ لہذا یہیں الاقوامی سطح پر اس عمل کو فوراً بند کر دینا انسانیت کی بقاء کے لیے از حد ضروری ہے۔ (حد اما ظھر لی واللہ عالم) (فتاویٰ حقائیق ۱ ص ۲۲۳)

## مجالات کے اتصاف سے اللہ تعالیٰ پاک ہے

سوال: مجال کے ساتھ ممکن ماننا گویا پھولوں کی خوبیوں میں گھاس لپٹ کر وجود کو ماننا ہوا؟

جواب: ممکنات پر قادر ہونا صفتِ کمال ہے، عاجز ہونا نقص ہے جس سے اللہ تعالیٰ پاک ہے، مجالات سے پاک ہونا صفتِ کمال ہے، مجالات سے متصف ہونا نقص ہے جس سے اللہ تعالیٰ پاک ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۸ ص ۸۲)

## موت کو خدا آنحضرت گیا سے تعبیر کرنا

سوال: ایک شخص کہتا ہے کہ زید خدا آنحضرت گیا، اور مقصداں کی وفات کو بیان کرنا ہے، بعض لوگوں نے اس کو شرک کہا تو اس کہنے والے کا کیا حکم ہے؟

جواب: چونکہ یہ خبر وفات کے لیے مشہور ہے اس جملہ سے کوئی خدا کے لیے آنحضرت یا مکان کا ثبوت نہیں کیا جاتا ہے۔ اس لیے اس میں شرک نہ ہوگا البتہ بے ادبی ضرور ہے اس لیے کہنے سے روکا جائے گا۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۸ ص ۸۲) ”کہ اکثر جگہ اس کا استعمال بھی نہیں“ (مع)

## نبوت و رسالت

### کیا شیخ ابن العربي اجراء نبوت کے قائل ہیں؟

سوال: نہ ہے کہ شیخ محبی الدین ابن العربي اب بھی سلسلہ نبوت کے قائل ہیں اور ایسے اقوال سے مرزاں اپنے باطل عقیدے پر استدلال کیا کرتے ہیں، شیخ کے ان اقوال کی کیا اصل ہے؟

جواب: ان کی جانب اس قول کی نسبت غلط ہے۔ اپنی کتاب میں انہوں نے کہا ہے کہ نبوت و رسالت آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر آ کر ختم ہو گئی۔ پس آپ کے بعد نہ کوئی نبی ہے اور نہ کوئی رسول۔ ایک اور جگہ ہے کہ فرشتہ وحی لے کر سوائے نبی کے کسی پر نازل نہیں ہوتا اور نہ کسی غیر نبی کو کسی امراللہی کا حکم کرتا ہے۔ پس احکام اللہی کا آنا نبوت کے ختم ہونے سے ختم ہو چکا۔ (اس میں صراحت ہے نبوت و رسالت کے ختم ہو جانے کی) (امداد الفتاوى ج ۶ ص ۵۵ تا ۸۳)

## نبوت کی ضرورت

جب ہر جگہ خدا نے تعالیٰ موجود ہے تو رسول کی کیا ضرورت ہے؟ نائب تو اس جگہ جاتا ہے

جہاں مالک کی موجودگی نہ ہو؟

جواب: اس لیے کہ ہر شخص میں یہ قابلیت نہیں کہ بلا واسطہ فیضِ احقاقِ حاصل کر سکے جس طرح بادشاہ کے دربار میں عام حاضرین کو بلا واسطہ وزیر کے حکم سناتے ہیں۔ (امداد الفتاوی ج ۶ ص ۳۲)

### قادیانی کے دروازہ نبوت کھولنے کے معنی

سوال: قادیانی کہتے ہیں کہ ظہور مسیح توانی سنت کا متفق علیہ مسئلہ ہے۔ اب گفتگو صرف تعین شخصی میں رہ جاتی ہے کہ اس دعویٰ میسیحیت کا مصدق اُن شخص ہے اور اس میں خطائے اجتہادی کی پوری گنجائش ہے اس پر مختصرًا کچھ ارشاد فرمادیجھے؟

جواب: اس کا دعویٰ صرف مسیح سب کے لیے نبوت کو ممکن مانتا ہے اس کے رسائل میں اس کی تصریح ہے، پھر مسیح میں بقاء نبوت سابقہ "جو کہ موصوف کا کمال ذاتی ہے، جو بعد عطا کے سلب نہیں ہوتا، بدون ظہور آثار خاصہ تشريع وغیرہ جیسا خود عالم برزخ میں یہ کمال سب حضرات کے ذوات میں باقی ہے، عطا نے نبوت تو سترم نہیں اور عطا نے نبوت ختم نبوت کے منافی ہے جس کا وہ اپنی ذات کے لیے مدعا ہے کیونکہ پہلے موجود نہ تھا تا کہ اس نبوت کو نبوت سابقہ کہا جاسکے، نہ بقاہ شان مذکور اور یہ بالکل ظاہر ہے۔ (امداد الفتاوی ج ۶ ص ۱۱۵)

### جو شخص محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم سے بغرضِ رکھے وہ کافر ہے

سوال: جو شخص ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات سے ذرہ برابر بھی بعض رکھے اور تمامی جہاں پر آنحضرت کے بزرگ و افضل ہونے کا قائل نہ ہو اور شفاقت اور خاتم النبیین ہونے کا انکار کرتا ہو وہ کافر ہے یا نہیں؟

جواب: جس نے ایسا اعتقاد رکھا وہ کافر ہے، جنت اس پر حرام ہے، ہمیشہ دوزخ میں رہے گا جو رسول اللہ کا دوست وہ اللہ کا دوست اور کوئی چاہے ہے کہ بعد بعثت کے بلا وساطت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اللہ سے دوستی رکھے وہ مردود ہے۔ (فتاویٰ مذیریہ ص ۳۲)

### کیا بدھ نبی تھا؟

سوال: مہاتما بدھ پیغمبر تھے کیونکہ وہ علاقہ کیل (کیل وسط) کے بادشاہ تھے، جس کا عرف کفل ہے اور قرآن کریم میں جہاں ایک پیغمبر کو ذوالکفل لکھا ہے وہاں بدھ ہی تو مراد نہیں؟

جواب: کیا بغیر کسی دلیل قطعی کے کسی کی پیغمبری کا استقاد جائز ہے؟ یہ قرآن! استدلال کے

لیے کافی نہیں ہو سکتے۔ (امداد الفتاوی ج ۶ ص ۱۱۶)

**کیا گوتم بدھ کو پیغمبروں میں شمار کر سکتے ہیں؟**

سوال: تعلیم یافتہ جدیدہ، ہن کے لوگ گوتم بدھ کو بھی پیغمبروں میں شامل کرتے ہیں یہ کہاں تک درست ہے؟  
جواب: قرآن و حدیث میں کہیں اس کا ذکر نہیں آیا اس لیے ہم قطعیت کے ساتھ پچھہ نہیں  
کہہ سکتے۔ شرعی حکم یہ ہے کہ جن انبیاء کرام علیہم السلام کے امامے گرامی قرآن کریم میں ذکر کیے  
گئے ہیں ان پر تو تفصیلاً قطعی ایمان رکھنا ضروری ہے اور باقی حضرات پر احوال ایمان رکھا جائے کہ  
اللہ تعالیٰ شانہ نے بندوں کی ہدایت کے لیے جتنے انبیاء کرام علیہم السلام کو مبعوث فرمایا خواہ ان کا  
تعلق کسی خطہ ارضی سے ہوا اور خواہ وہ کسی زمانے میں ہوئے ہوں، ہم سب پر ایمان رکھتے ہیں۔

**کسی نبی یا ولی کو وسیلہ بنانا کیسا ہے؟**

سوال: قرآن شریف میں صاف صاف آیا ہے کہ جو کچھ مانگنا ہے مجھ سے مانگو لیکن پھر بھی  
یہ وسیلہ بنانا کچھ سمجھہ میں نہیں آتا؟

جواب: ویلہ کی پوری تفصیل اور اس کی صورتیں میری کتاب "اختلاف امت اور صراط مستقیم"  
 حصہ اول میں ملاحظہ فرمائیں۔ بزرگوں کو مخاطب کر کے ان سے مانگنا تو شرک ہے مگر خدا سے مانگنا اور  
 یہ کہنا کہ "یا اللہ! بطفیل اپنے نیک اور مقبول بندوں کے میری فلاں مراد پوری کر دیجئے" یہ شرک نہیں۔

صحیح بخاری ج: اص: ۷۲ میں حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی یہ دعا منقول ہے:

"اللَّهُمَّ إِنَا كَنَا نَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِنَبِيِّنَا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَتَسْقِينَا وَإِنَا

نَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِعِمَّ نَبِيِّنَا فَاسْقُنَا" (آپ کے مسائل ج اص ۳۲)

**حضرور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سامے کی تحقیق**

سوال: حضور پر نور صلی اللہ علیہ وسلم نور تھے یا نہیں؟ آئت پاک "لَقَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ  
نُورٌ وَّكِتَابٌ مُبِينٌ" میں نور سے کیا مراد ہے؟ تیز حدیث میں ہے: "كُلُّ نَبِيٍّ مُسْتَجَابٌ" اور  
حضرور نے دعا فرمائی تھی "اللَّهُمَّ اجْعَلْ فِي قَلْبِي نُورًا.....الخ" جس سے معلوم ہوتا ہے حضور  
صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا قبول ہوئی اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم سراپا نور ہوئے تو نور کا سایہ بھی نہ ہونا  
چاہیے لہذا حضور کا سایہ نہ تھا کیا ایسا ہی ہے؟

جواب: حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ناموں میں ایک نام نور بھی ہے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم

کے سایہ نہ ہونے کی تصریح شفاعة قاضی عیاض خصائص کبیریٰ وغیرہ بہت سی کتابوں میں ہے۔ ان حضرات نے وہی استدلال کیا ہے جو سائل نے لکھا ہے مگر کوئی روایت مرفوع پیش نہیں کر سکے۔ البته امام احمد بن حنبل نے اپنی مسند میں ام المؤمنین حضرت نسب رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا ایک واقعہ نقل کیا ہے اس میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا دوپہر کے وقت تشریف لانا اور آپ کا سایہ مبارک ہونا صاف صاف مذکور ہے۔ حضرت انس بن مالکؓ کی ایک روایت میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا سایہ مبارک کو خود ملاحظہ فرمانا منقول ہے یہ دو تو روایتیں مرفوع ہیں۔ (فتاویٰ محمودینج اص ۱۰۹)

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم خدا کے جسم کا نوری مظہر ہیں

سوال: کیا فرماتے ہیں علماء دین اس مسئلہ کے بارے میں کہ ایک آدمی جو کہ اپنے آپ کو عالم حقانی ہونے کا دعویٰ کر کے چند بھولے بھائے مسلمانوں کو دو ماہ یا کم و بیش عرصہ نماز پڑھائے مگر بعد میں کسی غیر شرعی کام کرنے پر جب اس سے دریافت کیا جائے تو وہ مندرجہ ذیل عقائد کا اظہار سانی اورے تو وہ سید ہے سادھے مسلمان فوراً اپنی نماز علیحدہ علیحدہ ادا کریں اور پھر اس کی اقتداء نہ کریں کیا ان کی لاعلمی میں ادا شدہ نماز واجب الادا ہوگی؟ برakah کرم ان سوالوں کا جواب دیں؟

(۱) زید کہتا ہے کہ محمد رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم خدا کے جسم کا نوری مظہر ہیں؟

(۲) حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم نبی آخر الزمان ہر جگہ حاضر و ناظر ہیں؟

(۳) آقائے نامدار اور اولیاء کرام کو عالم الغیب جانتا ہے؟

(۴) قبروں کو پکابنانا اور قبروں پر مسجدیں بنانا ثواب جانتا ہے؟

(۵) نبی آخر الزمان صلی اللہ علیہ وسلم کا نام سن کر انگوٹھے چومنا، تیجا کرنا، دسوائی، چالیسوائی کرنا مستحب یا سنت جانتا ہے اور مندرجہ بالا مسائل خواہ عقیدہ کے ساتھ تعلق رکھتے ہوں خواہ بدعت سے تو ایسے آدمی کو کیا مانا جائے؟ مفصل طور پر فتویٰ دے دیں جبکہ وہ مندرجہ بالا مسائل صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین اور آئمہ اربعہ میں سے امام اعظم کی طرف منسوب کرتا ہے۔

جواب: حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے حاضر و ناظر ہونے اور عالم الغیب ہونے کا اعتقاد کفر ہے۔ کلام پاک میں ہے: "وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي الْأَرْضِ يَعْلَمُ سرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ" اس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ سوائے خدا تعالیٰ کے تمام جگہ کوئی حاضر و ناظر نہیں۔ اسی طرح علم غیب باری تعالیٰ کا خاصہ ہے، غیر کا دخل نہیں ہے۔ اولیاء کرام و انبیاء عظام کو۔ لم يجْمِعْ الْأَشْيَاءَ سِجْنًا وَإِنَّ إِنْسَانًا كَفَرَ بِهِ اس سے توبہ کرے۔ "لَا يَعْلَمُ الغِيبُ إِلَّا

هو ..... قل لا يعلم من في السموات والارض الغيب الا الله "پختہ قبریں بنانا، تجھے دسوال چالیسوں کرتا تمام امور بدعت ہیں۔

الحاصل اس شخص کے چیخپے جو نمازیں پڑھلی ہیں ان کا اعادہ کرنا واجد ہے۔ فقبلہ واللہ تعالیٰ اعلم (فتاویٰ مفتی محمود جاص ۲۶۷)

### تمام امت مسلمہ کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے برابر سمجھنا

سوال: ایک شخص جو کہ اپنے کو اور تمام امت مسلمہ کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے برابر سمجھتا ہے اور کہتا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے برابر تو بھی لوگ ہو سکتے ہیں اور پیشاب کرنے کے بعد صرف پانی سے طہارت کر لیتا ہے تو ایسے شخص کو امام بنانا کیسا ہے؟

جواب: اگر وہ نفس مخلوق خدا اور بشر ہونے میں برابر سمجھتا ہے تو یہ عقیدہ درست ہے اور اگر درجہ قرب و فضیلت میں برابر سمجھتا ہے تو اس کو توبہ لازم ہے، پیغمبر کے برابر کوئی امتی نہیں اور حضور کے برابر کوئی پیغمبر نہیں ہو سکتا۔ چہ جائید کوئی امتی اگر کوئی شخص ایسا عقیدہ رکھے تو وہ ہرگز امت کے لائق نہیں، آج کل ڈاکٹروں اور طبیبوں کا تجربہ ہے کہ پیشاب کے بعد عامۃ ضرور قطرہ آتا ہے اس لیے ایسے شخص کو امام نہ بنایا جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ جاص ۱۱۰)

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم کیلئے علم غیب کا جاننا

سوال: حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو علم غیب عطا کی حاصل ہے یا نہیں؟

جواب: غیب کی بہت سی چیزوں کا علم اللہ پاک نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو عطا فرمایا ہے، مثلاً احوال قبر، احوال حشر، جنت و دوزخ وغیرہ لیکن ان چیزوں کے علم کی وجہ سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو عالم الغیب نہیں کہا جائے گا یہ شان صرف حق تعالیٰ کی ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ جاص ۱۱۱)

### نبی صلی اللہ علیہ وسلم بشر بھی ہیں نور بھی ہیں

سوال: کلام پاک کے اندر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے بشر کا لفظ بھی آیا ہے اور نور کا لفظ بھی آیا ہے: "قُلْ إِنَّمَا آنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمُ الْآيَةُ قَدْ جَاءَكُمْ مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَّ كِتَابٌ مُّبِينٌ" ان دونوں کا مطلب کیا ہے؟ اگر ہم حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو صرف نور مان لیں اور بشر نہ مانیں یا بشر مانیں اور نور نہ مانیں اور خدا کو ہر جگہ حاضر، ناظر، سمجھنا اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو سمجھنا کیسا ہے؟ اور نور سے کیا مراد ہے؟

جواب: حضرت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو جب اللہ تعالیٰ نے بشر قرار دیا اور بشریت کے

اعلان کا حکم فرمایا تو پھر آپ کو بشر نہ مانتا خدا نے قہار کا مقابلہ کرنا ہے، حضرت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو نور فرمایا گیا ہے جبکہ قرآن کریم کو بھی نور فرمایا گیا ہے۔ اس کا مطلب خود قرآن کریم میں موجود ہے کہ آپ کی ہدایت پر عمل کرنے سے آدمی بادیہ خلالت کی تاریکیوں سے نکل کر سیل الرشاد اور صراط مستقیم کی روشنی میں آ جاتا ہے، ہر جگہ حاضر و ناظر ہونا خداوند تعالیٰ کی صفت ہے جو شخص اس کی اس صفت کی لفظی کرتا ہے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو ہر جگہ حاضر و ناظر سمجھتا ہے وہ فلسطی پر ہے اور اس کا یہ عقیدہ قرآن کریم کے خلاف ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱ ص ۱۰۵)

### حاضر و ناظر کا عقیدہ رکھنا

سوال: سورہ جبرات میں اللہ تعالیٰ نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ادب سکھایا ہے کہ دیوار کے باہر سے مت پکار دئے ان سے کلام و سلام میں آواز بلند کرو جب باہر تشریف لا میں تب سلام و کلام کرو وغیرہ یہ سب دنیا کی زندگی کے لیے بتایا اور اب بھی وہی حکم ہے کیونکہ میلاد میں زور سے سلام پڑھتے ہیں اور سینکڑوں کوں سے کیا حکم ہے؟

جواب: یہ سب ادب ہمیشہ کے لیے ہے، نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جو شخص میری قبر کے پاس آ کر صلوٰۃ وسلام مجھ پر بھیجا ہے میں اس کو سنتا ہوں اور جو شخص دور سے پڑھتا ہے وہ ملائکہ کے ذریعے پہنچایا جاتا ہے آواز بلند کر کے پڑھنا اور یہ عقیدہ رکھنا کہ خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم یہاں حاضر و ناظر ہیں اور بلا واسطہ سنتے ہیں یہ عقیدہ غلط ہے اور اس سے توبہ لازم ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱ ص ۷۷)

### لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ.....الخ

### سے حاضر و ناظر مراد لینا تحریف ہے

سوال: ایک مولوی صاحب نے بدعتی امام مسجد سے کہا کہ آیت لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ آنفُسِكُمْ سے حضور کا انسان ہونا ثابت ہوتا ہے تو امام مسجد نے کہا کہ آیت کا یہ مقصد نہیں اور ”کم“ کے معنی حاضر و ناظر کے ہیں؟

جواب: آیت ہذا کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ آپ ہر جگہ حاضر و ناظر ہیں۔ یہ مطلب بیان کرنا قرآن کی صریح تحریف ہے۔ گزشتہ تیرہ صدیوں میں آیت کا یہ معنی کسی نے نہیں لیا۔ ”کم“، ضمیر کے مخاطب دراصل حضرات صحابہ ہیں اور مطلب آیت کا یہ ہے کہ تمہارے پاس ایک عظیم الشان رسول آپ کا، یہاں آنے سے چل کر آتا مرا دنیں بلکہ ”بعثت نبویہ“ مراد ہے یہ لوگ شان بتوت میں گتائی

کرنے والے ہیں، گویا حضرات صحابہؓ کے ہم رتبہ بننے کے مدعی ہیں۔ (خیر الفتاوىٰ ج ۱ ص ۱۶۰)

### شاہد کا ترجمہ حاضروناظر کرنا

سوال: زید کا عقیدہ ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم حاضروناظر ہیں اور دلیل میں آیت "وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَّا شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا" پیش کرتے ہوئے شاہد کا ترجمہ "حاضر و ناظر بنا کر بھیجا" کرتا ہے، سوال یہ ہے کہ کیا اس لفظ کا اطلاق آپ پر درست ہے؟ حاضروناظر اگر باری تعالیٰ کی صفت خاص ہو تو برآہ کرم اس کی نشاندہی فرمائیں؟

جواب: حاضر کا ترجمہ ہر جگہ موجود اور ناظر کا ترجمہ ہر ایک کو دیکھنے والا، اس معنی کے اعتبار سے اللہ تعالیٰ کی صفت خاص ہے یعنی کوئی چیز اس سے مخفی نہیں وہ سب کو دیکھتا ہے اور جانتا ہے۔ حضرت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق بعض آیات قرآنی میں صاف حکم ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے متعلق علم غیب کی نفعی کا اعلان کر دیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۱۱۸)

### رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نبی مختار تھے یا نہیں؟

سوال: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نبی مختار تھے یا نہیں؟

جواب: مختار کے معنی پسندیدہ چنان ہوا، اس معنی سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی مختار کہنا صحیح ہے اور اگر مختار کے معنی لیے جائیں با اختیاز یعنی کہ پیدا کرنے، موت دینے، اولاد عطا کرنے، مصیبت لانے یاد فع کرنے کے اختیارات رکھتے تھے تو اس معنی سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو مختار کہنا صحیح نہیں۔ (کفایت الحفیظ ج ۲ ص ۹۵)

### ختم نبوت ذاتی سے متعلق

سوال: "الشہاب الثاقب" میں یہ عبارت ہے "پس بنظر اس کے وصف اصلی اور کمال ذاتی کے ممکن ہو گا کہ کوئی نبی اس کے بعد آؤے، اگرچہ یہ ممکن کسی وجہ خارجی کی وجہ سے ممتنع ہو گیا ہو، اس کا مطلب مجدد بریلوی نے نقل کیا ہے کہ اگر فرغ کیا جائے وجود کسی نبی کا بعد آپ کے تو آپ کی خاتمیت پر خلل نہ ہو گا؟

جواب: حضرت مولانا محمد قاسم صاحب نانوتوی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب تحدیز الناس میں حضرت عبد اللہ بن عباس کے ایک اثر کی تشریح کرتے ہوئے یہ تحریر فرمایا ہے کہ رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے خاتم النبیین ہونے کے ایک معنی تو وہی ہیں جو سب کے ذہنوں میں موجود ہیں، یعنی

یہ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم تمام انبیاء کے بعد تشریف لائے یہ مطلب بھی درست ہے اور اس پر ہمارا عقیدہ ہے لیکن اس کے علاوہ ایک اور معنی بھی ہیں اور وہ یہ کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اپنی ذات اور مرتبہ کے لحاظ سے بھی خاتم النبیین ہیں۔ اگر بالفرض آپ صلی اللہ علیہ وسلم سب سے پہلے حتیٰ کہ حضرت آدم علیہ السلام سے بھی پہلے تشریف لاتے تو بھی آپ اپنے مرتبہ کے لحاظ سے خاتم النبیین ہی ہو کرتشریف لاتے اور اگر چند انبیاء کے بعد اور چند انبیاء سے پہلے تشریف لاتے جب بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم مرتبہ کے لحاظ سے خاتم النبیین ہی ہوتے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۸۸)

### نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو صرف بھائی کا درجہ دینا

سوال: کیا یہ صحیح ہے کہ اگر محنت کریں تو اولیاء انبیاء کے درجہ کو پہنچ سکتے ہیں؟ بعض صاحبان نے تو لکھا ہے کہ وہ ”یعنی انبیاء“ ہمارے بھائی ہیں اس سے زائد اور کوئی فضیلت نہیں، خصوصاً سرکار مدینہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں بھی یہی الفاظ استعمال کرتے ہیں، کیا ایسا کہنا صحیح ہے؟

جواب: کوئی امتی کی نبی کے درجہ کو نہیں پہنچ سکتا، ولایت کے اوپرے مقامات پر پہنچنا بعید نہیں مگر جو حضرات پہنچتے ہیں وہ دعویٰ نہیں کرتے۔ حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں یہ عقیدہ رکھنا کہ وہ صرف بھائی کے درجہ میں ہیں اس سے زیادہ ان کی کوئی فضیلت نہیں یہ غلط ہے انبیاء علیہم السلام کی شان میں تو ہیں اور گستاخی کرنا کفر ہے بلکہ تحقیق کسی کی طرف کوئی غلط عقیدہ منسوب کرنا درست نہیں تھہت ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۱۰۲)

### اور رسول تمہاری خیر کرے کہنے کا حکم

سوال: ہمارے علاقہ میں رواج ہے کہ جب ایک آدمی دوسرے آدمی سے حال و احوال پوچھتا ہے تو بتانے والا آخر میں کہتا ہے کہ ”اور خیر ہے“ تو وہ جواب میں کہتا ہے کہ اللہ رسول تمہاری خیر کرنے کیا یہ جملہ کہنا درست ہے؟

جواب: یہ جملہ موہم شرک ہے۔ اللہ انہ کہا جائے۔ (خیر الفتاویٰ ج ۱۳ ص ۱۳۱)

### صیغہ ”السلام علیک“ تشهد کیسا تھا مخصوص ہے

سوال: ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ ہم حالت حیات آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم میں بوقت تشهد ”السلام علیک آیه النبی“ لخ کہا کرتے تھے اور جب سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انقال فرمایا یوں کہنے لگے ”السلام علی النبی“ لخ تواب یہ کلمہ تشهد میں کیوں بحال رکھا گیا

حالانکہ امام عظیم رحمۃ اللہ علیہ کے اکثر فتاویٰ میں ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ بھی کے پیرو ہوا کرتے تھے؟ جواب: یہ ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا اجتہاد تھا اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے تعلیم تشهد کی بصیرت خطاب بلا تخصیص منصوص ہے۔ نص کے سامنے اجتہاد کو چھوڑ دیا جائے گا، مخالف اندھے کو دعا سکھلانے کے کہ اس وقت میں وہ حاضر تھا، اس دعا کے پڑھنے کو فرمایا تھا تو تعلیم میں تعیین ثابت نہیں اور تشهد تو نماز میں پڑھنے کو سکھلا یا گیا تھا اور آپ خود جانتے تھے کہ سب نمازی قریب نہیں ہوں گے اور جو قریب بھی ہیں وہ اسماع نہ کریں گے۔ فافتہ فتاویٰ (امداد الفتاویٰ ج ۵ ص ۲۰۱)

**لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَيْسَاتْهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ مَا كَرِيرٌ بُرُّهُنَا**

سوال: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَيْسَاتْهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ مَا كَرِيرٌ بُرُّهُنَا درست ہے یا نہیں؟

جواب: بہت سی احادیث میں جہاں ارکان اسلام کا ذکر آیا ہے ان دونوں جملوں کی شہادت کو ایک رکن قرار دیا گیا ہے یہ صاف دلیل ہے جمع کی۔ (امداد الفتاویٰ ج ۵ ص ۲۰۲)

**أُمیٰ کی تشریع اور شان رسول میں گستاخی**

سوال: زید نے اپنی تقریب سیرت رسول کے دوران ”أُمیٰ“ کے معنی بیان کیے اور ان پڑھ جاہل اور جاہل مطلق کہا اور کہا کہ میں وعویٰ کے ساتھ کہہ سکتا ہوں کہ اُمیٰ کے معنی جاہل مطلق کے ہیں کیا ان معنوں سے تو ہیں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نہیں ہے؟

جواب: اگر کوئی شخص سیدالکوئین کے لیے ایسے الفاظ استعمال کرتا ہے تو وہ ایمان سے خارج ہو جائے گا مگر ایسا حکم کرنے میں خود زید سے استفسار کی ضرورت ہے اس لیے اس میں جلدی نہ کی جائے۔ جب تک زید سے دریافت نہ کر لیا جاوے کہ اس نے لفظ اُمیٰ کی جو تشریع کی ہے کیا وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو (نعواذ بالله) ایسا ہی سمجھتا ہے اگر وہ کہے نہیں تو پھر تکفیر نہ کی جائے گی ہاں سیرت پاک کے بیان میں صرف اس تشریع پر کفایت کرنے سے شبهات پیدا ہوتے ہیں اس لیے توبہ کی ضرورت ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۳ ص ۸۶)

**سوائے عیسیٰ علیہ السلام کے اور انبیاء کی لغزش**

**قرآن میں مذکور ہونے سے فضیلت پر استدلال کا جواب**

سوال: ایک شخص نے شبہ پیش کیا کہ قرآن پاک میں سب نبیوں کی لغزش کا ذکر تھوڑا بہت آیا ہے حتیٰ کہ ہمارے رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم کی بھی سوائے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے کہ

ان کی لغزش کا ذکر قرآن کریم میں نہیں ہے، اس سے ایک طرح کی فضیلت ثابت ہوتی ہے؟  
 جواب: اگر لغزش کا ذکر کو رنہ ہونا دلیل افضلیت کی ہو تو بعض ایسے انبیاء علیہم السلام کی بھی لغزشیں  
 مذکور نہیں جو حقیقیاً بعض ایسے انبیاء سے درجہ متاخر میں ہیں جن کی لغزشیں مذکور ہیں۔ مثلاً اسا علیہ  
 السلام واسحاق علیہ السلام کی کوئی لغزش مذکور نہیں تو کیا یہ حضرت ابراہیم علیہ السلام سے افضل ہو جائیں  
 گے۔ نیز یہ کہ یہ فضیلت جزوی ہے اور مدار قرب و افضلیت کا فضیلت کلی ہے جس کے لیے دوسرے  
 انبیاء علیہم السلام کے حق میں دلائل مستقلہ موجود ہیں۔ (امداد الفتاویٰ ج ۵ ص ۲۰۰)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد دعویٰ نبوت کفر و ارتداد ہے

سوال: جس شخص کا قول اپنی نسبت یہ ہو کہ جس کو اسن دامان اور صراط مستقیم دکار ہو تو وہ سلطان  
 الاولیاء خاتم الولایت علیہ اصلوٰۃ کے موجودہ خلیف احمد زمان نبی کے پاس آ کر صراط مستقیم دیکھیں، شخص مذکور  
 اور اس کے معاونین کی نسبت شرعاً کیا حکم ہے؟ اور اس دعویٰ کے ضمن میں مہدی موعود اور رسالت کے بھی  
 دعوے ہیں، ایسا شخص مسلمان رہ سکتا ہے یا نہ؟ اور وہ شخص مریدوں سے احمد زمان رسول اللہ کہلاتا ہے؟

جواب: بعض روایات میں ہے کہ تمیں وجال ہوں گے ہر ایک ان میں سے دعویٰ نبوت کرے  
 گا، پس شخص مذکور اپنی نسبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کہلاتا ہے اور اس کلمہ سے ان کو منع نہیں کرتا اور  
 ہدایت صراط مستقیم کو اپنے اتباع میں محصر جاتا ہے، وہ بالعمیقین دجال و کذاب ہے، مسلمانوں کو اس کی  
 صحبت سے اور اس کی گمراہی سے احتراز لازم ہے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۳۸)

### ”علیہم السلام“، ”انبیاء علیہم السلام“ کے ساتھ مخصوص ہے

سوال: بعض کتابوں میں حضرت امام حسین وغیرہ کے ناموں کے ساتھ ”علیہ السلام“ لکھا  
 ہوتا ہے یہ درست ہے یا نہیں؟

جواب: انبیاء کے علاوہ دوسرے بزرگوں کے ناموں کے ساتھ صلوٰۃ وسلام کے الفاظ لکھنا  
 اور پڑھنا مستقلًا درست نہیں، البتہ انبیاء کی تعبیت میں پڑھنا جائز ہے۔ (خیر الفتاویٰ ج ۱ ص ۱۷۲)  
 ”کسی معتبر کتاب میں ملے تو عدم التفات پر محمل کیا جائے“، (مع)

### حدیث پاک میں جملہ مَاتَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ کی توجیہہ

سوال: حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم قبر میں تشریف لاتے ہیں یا نہیں؟ اگر لاتے ہیں تو حدیث  
 ”الَّذِي يَعْصِيَنِي“ اور اگر نہیں لاتے تو حدیث ”مَا تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ“ کا کیا مطلب ہے؟

**جواب:** آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا قبر میں تشریف لانا روایت صحیح سے ثابت نہیں، بعض اس حدیث "مَا تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ" جیسے الفاظ کی بناء پر اس کے قائل ہو گئے ہیں حالانکہ اس میں یہ بھی احتمال ہے کہ "ہذا" کا مشارالیہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا وہ مبارک تصور ہو جو مسلمان کے ذہن میں موجود ہوتا ہے یا روختہ اظہر اور میت کے درمیانی حجاب اٹھادیئے جاتے ہوں اور مردہ زیارت سے مشرف ہو جاتا ہو۔ (خیر الفتاوى ج ۶ ص ۱۳۲) "جس طرح خواب میں بعض کو زیارت کا شرف مل جاتا ہے اور علم ضروری کے طور پر معلوم ہو جاتا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی کی میں زیارت کر رہا ہوں، قبر میں یہ شرف ہر امتی کو ملتا ہو۔" (ممع)

### آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم کو خدا بنا نا اور اعتقاد رکھنا کفر ہے

**سوال:** جو شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں ایسے الفاظ کہے جن سے شرک و بدعت کی بوآتی ہو وہ شخص کیسا ہے؟ مثلاً یہ شعر پڑھے:

قطره دریا میں گر کر فنا ہو گیا      بندہ وحدت میں جا کر خدا ہو گیا  
خدا نے تعالیٰ ازل سے وحدہ لا شریک تھا لیکن بعد میں اس نے اپنے روپ برآئینہ رکھا، پھر  
خدا جیسا اک دوسرا ہو گیا

**جواب:** ایسا اعتقاد رکھنا کفر ہے اور ایسے اشعار پڑھنا حرام ہے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۷۲)

### یہود و نصاریٰ جو آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان نہیں لائے کافر ہیں

**سوال:** ایک عالم کہتا ہے کہ یہود و نصاریٰ جو کہ قائل تو حید ہیں کافرنہیں ہیں یہ صحیح ہے یا نہیں؟

**جواب:** یہود و نصاریٰ جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان نہیں لائے وہ کافر ہیں اور جو یہود و نصاریٰ آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لائے وہ مسلمان ہو گئے ان کو یہود و نصاریٰ نہ کہا جاوے گا اور اگر کسی نے باعتبار ملت سابق کے ان کو یہودی و نصرانی کہہ دیا تو یہ کافرنہیں ہے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۷۰)

### شیطان کا علم و سعی ہے یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا؟

**سوال:** جس نے مجھ میں یہ کہا کہ یقیناً شیطان کا علم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے علم سے وسیع ہے، آیا یہ کلمہ کفر ہے اور کہنے والا کافر ہے یا نہیں؟

**جواب:** نصوص میں وارد ہے کہ علم غیب سوائے اللہ تعالیٰ کے کسی کو نہیں، اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور دیگر انبیاء علیہم السلام کو جس قدر اللہ تعالیٰ نے مخفیات کا علم دیا ہے وہ ان کو معلوم ہو گیا

اور شیطان کو اللہ تعالیٰ نے قیامت تک مہلت دی ہے کہ جس کو چاہے بہکاوے اور جو سوال میں درج ہے تو اس (قابل) سے پوچھا جاوے کہ اس کا کیا مطلب ہے؟ بدون تحقیق مطلب کچھ حکم نہ کیا جاوے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۲۶)

## شیطان کا خواب میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی صورت میں نہ آ سکنا

سوال: شیطان، رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کی شکل مبارک میں نہیں آ سکتا لیکن کیا شیطان کسی اور صورت میں آ کر رہا کہنے کی طاقت رکھتا ہے کہ (نعوذ بالله) یوں کہہ دے کہ میں رسول ہوں یا یہ کہنے کی طاقت نہیں رکھتا؟ اس کی وضاحت فرمادیں؟

جواب: شیطان، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی صورت اور حلیہ مبارک میں نہیں آ سکتا لیکن کسی اور کسی صورت میں آ کر دھوکہ دے سکتا ہے، یعنی یہ جھوٹا دعویٰ کر سکتا ہے کہ میں یافلاں شخص رسول ہوں۔

ان الشیطان قد یأتی الشام فی صورۃ ما من معارف الراتی وغیرهم فیشیر  
لہ الی رجل آخر: هذَا فلان النبی وھذَا الملک الفلانی او من اشبه هؤلاء  
ممن لا یمثل الشیطان بھ فیوقع اللبس علی الراتی بذلك. (الاعتراض  
للشاطبی ج: ۱ ص: ۲۱۲) والله سبحانه اعلم (فتاویٰ عثمانی ج ۱ ص ۲۲۹)

## حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سایہ نہ ہونے کی تحقیق

سوال: حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کے سایہ نہ ہونے کے بارے میں جو روایات ہیں وہ کس درجہ کی ہیں اور اس کے متعلق کیا عقیدہ رکھنا چاہیے؟

جواب: سایہ نہ ہونے کے متعلق ایک روایت صریح بھی نہیں گزری، صرف بعض علماء نے واجعلنی نُورًا سے استدلال کیا ہے مگر ضعف اس کا ظاہر ہے کہ شاید حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سر مبارک پر بادل رہنا اس کی اصل ہو گیونکہ اس صورت میں ظاہر ہے کہ سایہ نہ ہو گا لیکن خود صحاح میں روایت ہے کہ آپ کے سر مبارک پر بعض اوقات سفر میں صحابہ کیڑے کا سایہ رکھتے تھے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اب رکارہنا بھی وائی نہ تھا۔ (امداد الفتاویٰ ج ۵ ص ۳۰۵)

## رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم درود بواسطہ ملائکہ سنتے ہیں

سوال: خادم کا عقیدہ یہ ہے کہ درود شریف کو فرشتے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم تک پہنچاتے ہیں اس

بناہ پر اصلوٰۃ والسلام علیک یا رسول اللہ اگر پڑھا جائے تو یہ خیال کیا جاتا ہے کہ فرشتے پہنچا میں گئے بلا و سط  
سماں نہیں ہوتا مگر استادی مولانا صاحب مدظلہ تشریف لائے تھے ایک بزرگ نے ایک کتاب ابن قیم جوزی  
کی جس کا نام جلاء الافہام ہے ذکر کیجئے کوئی اس میں یہ حدیث موجود ہے جس کو مولانا نقل فرمایا ہے

حَدَّثَنَا يَحْنَى بْنُ أَيُوبَ الْعَلَافُ حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ أَبِي مَرْيَمَ حَدَّثَنَا يَحْنَى  
بْنُ أَيُوبَ عَنْ خَالِدِ بْنِ زَيْدٍ عَنْ سَعِيدِ بْنِ هَلَالٍ عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ قَالَ  
قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَكْثِرُوا الصَّلَاةَ عَلَى يَوْمِ  
الْجُمُعَةِ فَإِنَّهُ يَوْمٌ مَشْهُورٌ تَشَهِّدُهُ الْمَلَائِكَةُ لَيْسَ مِنْ عَبْدٍ يُصَلِّي عَلَى  
إِلَّا بِلَغْنِي صَوْتُهُ حَيْثُ كَانَ قُلْنَا وَبَعْدَ وَفَاتِكَ قَالَ وَبَعْدَ وَفَاتِي إِنْ  
اللَّهُ حَرَمَ عَلَى الْأَرْضِ أَنْ تَأْكُلَ أَجْسَادَ الْأَنْبِيَاءِ

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ شخص کی آواز کو خود سماں فرماتے ہیں؟

جواب: اس سند میں ایک راوی مذکور ہے بن ایوب بلانسیت مذکور ہیں جو کئی راویوں کا نام ہے  
جن میں سے ایک غافقی ہیں، جن کے باب میں ربما اخطاء لکھا ہے۔ یہاں احتمال ہے کہ وہ ہوں  
دوسرے ایک راوی خالد بن زید ہیں یہ بھی غیر منسوب ہیں، اس نام کے روایہ میں سے ایک کی  
عادت ارسال کی ہے اور یہاں عنده سے ہے جس میں راوی کے متروک ہونے کا اور اس متروک  
کے غیر لائق ہونے کا احتمال ہے، تیسرا ایک راوی سعید بن ہلال ہیں جن کو ابن حزم نے ضعیف  
اور امام احمد نے مخلط لکھا ہے۔ یہ تو مختصر کلام ہے سند میں باقی رہا متن سوا اولاً معارض ہے۔ دوسری  
احادیث صحیح کے ساتھ مذکوٰۃ میں ہے ”مَنْ صَلَّى عَلَى عِنْدَ قَبْرِيْ سَمِعْتُهُ وَمَنْ صَلَّى عَلَى  
نَائِيَا بِلْفَتَهُ“ یہ حدیث صریح ہے کہ دور سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سنتے نہیں۔ (نسائی، دارمی، بیہقی  
نے بھی اس مضمون کی احادیث نقل کی ہیں) اور ظاہر ہے کہ جلاء الافہام قوت میں ان کتابوں کے  
برابر نہیں ہو سکتی۔ لہذا قوی کو ترجیح ہوگی، بعد تحریر جواب مذاہلات سط فکر قلب پر وارو ہوا کہ اصل  
حدیث میں صوت نہیں ہے بلکہ صلوٰۃ ہے، کاتب کی غلطی سے لام رہ گیا، امید ہے کہ اگر متعدد نسخے  
دیکھے جائیں تو انشاء اللہ کسی نسخے میں ضرور اسی طرح نکل آئے گا۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۷)

جو شخص رسالت کی خبر پا کر بھی اس کا منکر ہو تو وہ ناجی ہے یا نہیں؟

سوال: جو شخص رسالت کی خبر پا کر بھی صرف کلمہ لا إله إلا الله کا قائل ہو وہ ناجی ہے یا نہیں؟

جواب: نہیں! ہمیشہ ہمیشہ جہنم میں رہے گا۔ (امداد الفتاوی ج ۶ ص)

## پیارے نبی کہہ کر پکارنا

سوال: نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام کو پیارے نبی کہنا ادب ہے یا بے ادبی؟

جواب: بے ادبی نہیں کہا جاسکتا ہے۔ (کفایت المفتی ج ۱ ص ۸۷)

## یار رسول اللہ کہنا جائز ہے یا نہیں؟

سوال: کتاب نشر الطیب و رسالہ حفظ الایمان کے دیکھنے سے دشے پیدا ہوئے جن کا دریافت کرتا ہے جناب کے نزدیک یار رسول اللہ کہنا جائز نہیں، جیسا کہ اسی کتاب کی فصل ۳۸ بیان توسل ظاہر ہے، فصل ۲۱ شیم الحبیب مصنفہ مفتی الہبی بخش صاحب قدس سرہ کے آخر میں جو قصیدہ نقل کیا گیا ہے اس میں چند جگہ یا موجود ہے اور جناب نے ہر طریقہ سے منع فرمایا یہ بھی درست ہے پھر اس قسم کی نظمیں اس کتاب میں لکھ دی گئیں، اس کو عوام پڑھیں گے اور علماء بیان کریں گے گویا منع و جواز ایک کتاب میں جمع ہو گئے؟

جواب: طلب مد کے ارادہ سے یا حاضر و ناظر ہونے کے اعتقاد سے پکارنا جائز نہیں اور بدون اس اعتقاد کے محض شوق و لذت حاصل کرنے کی غرض سے اجازت ہے چونکہ اشعار پڑھنے کی غرض محض اظہار شوق و استذہاد ہوتا ہے، اس لیے نقل میں توسع کیا گیا لیکن اگر کسی جگہ اس کے خلاف دیکھا جائے گا منع کیا جائے گا۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۸۵)

## رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے والدین کے

## اسلام و کفر کے بارے میں سکوت کرنا چاہیے؟

سوال: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے والدین شریفین کی نسبت متقدمین اسلام کے قاتل نہیں ہیں اور محدثین و مفسرین کی تصریح اس پر شاہد ہے، آیا یہ قول درست ہے یا نہیں؟

جواب: جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے والدین کی نسبت علماء کا اختلاف ہے، اس میں توقف کرنا چاہیے کیونکہ نہ تو یہ عقائد میں داخل ہے نہ جزو ایمان ہے، اگر وہ مومن ہیں تو ان کو کافر کہنا جائز نہیں اور اسی طرح اس کا عکس بھی جائز نہیں۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۸۸)

## تارک سنت کی شفاعت سے محرومی اور شفاعت کی اقسام

سوال: بدعاۃت سینے کا عامل بروز حشر مطلقہ مسلم یا کافر شفاعت سے محروم رہے گا؟

### کماصر حَصَارِحُ الصَّاحِبِ التَّوْضِيْحِ وَالتَّلْوِيْحِ

جواب : تلویح کی یہ عبارت ہے : فَتَرَكُ الْوَاجِبَ حَرَامٌ يَسْتَحْقُ الْعَقُوبَةَ  
بِالنَّارِ وَتَرَكُ السُّنَّةَ الْمُؤَكَّدَةَ قَرِيبًا مِنَ الْحَرَامِ يَسْتَحْقُ جَرْمَانَ  
الشَّفَاعَةِ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ مِنْ تَرَكَ سُنْتَيْ لَمْ يَنْلُ شَفَاعَتِيْ

پس اول تو یہ حدیث جو بلا سند ذکر کی گئی صحیح حدیثوں کے برابر نہیں ہو سکتی اور اگر برابر بھی ہو تو اس میں بدعت کی تخصیص نہیں بلکہ ہر تارک سنت کے حق میں عام ہے خواہ ترک تاویل فاسد سے ہو جس کو بدعت کہتے ہیں یا صرف سنت کی وجہ سے ہو اور فرض واجب کا تارک بدرجہ اوپر محروم ہے کیونکہ ترک فرض واجب شامل ہے ترک سنت کو زیادتی کے ساتھ پس لازم آتا ہے کہ کسی عاصی کی شفاعت نہ ہو پھر اس حدیث کے کیا معنی ہوں گے : "شَفَاعَتِيْ لَا هُلِ الْكَبَائِرِ مِنْ أُمْتِيْ" پس یا دونوں حدیثوں میں تعارض کہا جائے، تب بھی صحابح کی حدیث راجح ہوگی یا کسی صورت سے تطیق دی جائے اور کوئی تاویل کر کے کہا جائے کہ تارک فرض محروم نہ ہوگا۔ اسی تاویل سے یہ بھی کہنا پڑے گا کہ تارک سنت بھی محروم نہیں کیونکہ تارک سنت کی محرومی سے تارک فرض کی محرومی لازم آتی ہے۔ پس حدیث ماؤں ہوئی بدعت کی شفاعت کے بارے میں کیسے جدت ہو سکتی ہے۔

یہ جواب تو الزامی تھا، تحقیقی جواب یہ ہے کہ یا تو یہ تہذید ہے یا مرا دشفاعت سے شفاعت خاصہ ہے۔ تفصیل اس کی یہ ہے کہ بروز قیامت دس قسم کی شفاعت ہوگی۔ اول شفاعت عظیمی میدان حشر سے غلامی کے لیے دوسرے ایک قوم کو بلا حساب جنت میں داخل کرنے کے لیے، تیسرا ان لوگوں کے لیے جن کی اچھائیاں برابریاں برابر ہوں، چوتھے ان لوگوں کے لیے جو دوزخ کے مستحق ہو چکے ہوں۔ پانچویں رفع درجات و زیادات کرامات کے لیے، چھٹے گنہگاروں کو دوزخ سے نکالنے کے لیے، ساتویں جنت کا دروازہ کھلوانے کے لیے، آٹھویں مستحقین خلوٰۃ کافروں کے عذاب، کی تخفیف کے لیے، نویں خاص اہل مدینہ کے لیے، دسویں خاص روضہ پاک کے زائرین کے لیے۔ پس تارک سنت کی شفاعت سے محرومی پانچویں قسم سے ہوگی اور جھٹی کل مومنین کو عام ہوگی، البتہ اگر حد کفرتک پہنچ جائے تو وہ مثل کفار کے اس شفاعت سے بھی محروم ہوگا۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۸۹)

**"صَلَّى اللَّهُ عَلَيْكَ يَامُحَمَّدُ"** کے لفظ سے درود پڑھنا

سوال : "صَلَّى اللَّهُ عَلَيْكَ يَامُحَمَّدُ" یہ درود پڑھنا کیسا ہے؟ یاد آتا ہے کہ لَا تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ ..... اُنّ کی تفسیر میں لکھا ہے کہ جس طرح عام لوگوں کو نام لے کر

پکارتے ہوئے پکار داؤں سے اس درود کی ممانعت کا ثبوت ہوتا ہے؟

جواب: اس آیت میں اس خطاب کی ممانعت ہے جو خلاف ادب و احترام ہو اور اگر ادب کے ساتھ ہو۔ جیسا کہ درود کے صیغہ کے ساتھ اتصال یہاں اس کا فریضہ ہے۔ گواسم علم کے ساتھ ہو وہ اس آیت سے منوع نہیں چنانچہ حدیث ضریر میں خود یہ خطاب حضور پنور صلی اللہ علیہ وسلم نے تعلیم فرمایا ہے، حصن حصین میں کسی حدیث کی کتاب سے نقل کیا ہے۔ البتہ حالت غیبت میں یہندگو رسول و نبی کے عنوان ہی سے کیوں نہ ہو اس بات کا وہم پیدا کرتی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم دور سے سنتے ہیں جو کہ عوام کو فساد میں ڈالنے والی ہے اس لیے منع کیا جائے گا۔ (امداد الفتاوى ج ۵ ص ۳۹۹)

### روضہ اطہر پر استغفار کے بارے میں

سوال: آیت وَلَوْا نَهُمْ إِذْ ظَلَمُوا..... اخ کے تحت اپنی حاجت روپہ اقدس پر جا کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس پیش کرنا کہ آپ میری اس حاجت کے لیے خدا کے دربار میں شفع ہو جائیں، جیسا کہ عرف عام میں لوگ مزاروں پر کرتے ہیں درست ہے یا نہیں؟

جواب: آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے روپہ اطہر پر حاضر ہو کر یہ عرض کرنا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرے لیے دعائے مغفرت فرمادیں، جائز اور مستحب ہے اس کا انکار جمہور اہل سنت کے خلاف ہے۔ نیز آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دعائے مغفرت کرنے پر مغفرت کا وعدہ ہے بزرگوں کی دعا پر قبولیت کا وعدہ نہیں۔ لہذا ایک کو دوسرے پر قیاس کرنا غلط ہے۔ (خبر الفتاوى ج ۱ ص ۱۵۷)

یہ کہنا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ظاہر میں انسان تھے

### درستہ در حقیقت انسان نہ تھے

سوال: ایک واعظ کہتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ظاہر میں انسان تھے، حقیقت میں انسان نہ تھے، نیز آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہر جگہ ہر گھری حاضر و ناظر ہیں، اب عرض ہے کہ ایسا جواب عنایت فرمادیں جس سے اطمینان حاصل ہو جائے؟

جواب: بدی کے ذمہ اپنے دعویٰ پر دلیل قائم کرنا ہے، درستہ پہلا دعویٰ کفر ہے اور دوسرا دعویٰ شرک ہے۔ (امداد الفتاوى ج ۵ ص ۲۲۵)

یہ کہنا جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وفات پا گئے تو ایمان بھی مر گیا

سوال: زید کا قول ہے کہ جو لوگ محض رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہی پر ایمان لائے تھے جب

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وفات پا گئے تو ان کے ایمان بھی مر گئے جو محض رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہی پر ایمان لائے تھے جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وفات پا گئے تو ان کے ایمان بھی مر گئے جو محض رسول ہی پر ایمان لائے تھے آیا زید پر شرعاً تکفیر ہے یا نہیں؟

جواب: اس کی تکفیر نہ کی جاوے گی ہاں الفاظ مذکور کا کہنا زید کو جائز نہیں اور یہ اس کی جہالت کی بات ہے لیکن بوجہ تاویل امکان اس کو کافرنہ کہیں گے (کیونکہ اس طرح کے الفاظ خطپہ صدیقی میں بھی موجود ہیں۔ اگرچہ زید نے اس کا مطلب غلط سمجھا) مگر وہ گہنگا رخخت ہے، توبہ کرے اور آئندہ ایسے الفاظ زبان سے نہ نکالے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۵۶)

### دعاء میں حق النبی وآلہ الامما وکہنا

سوال: اگر کوئی اللہ تعالیٰ سے مدد مانگے اور یہ کہے "بِحَقِّ النَّبِيِّ وَآلِهِ الْأَمْجَادِ" کیا جائز ہے؟

جواب: "بِحَقِّ النَّبِيِّ وَآلِهِ الْأَمْجَادِ" کہنا منع ہے۔ (کفایت المفتی ج ۲ ص ۳۵۶)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو معلم خیر و شر کہنا

سوال: اگر کوئی شخص سید البشر صلی اللہ علیہ وسلم کو معلم ہر خیر و شر لکھے تو اس وقت اصطلاحی میں کیا ہوں گے، اور اگر لغوی معنی مراد لیں تو معلم شر سے فعل شر مراد ہو گا یا ترک شر اور دونوں صورتوں میں ان الفاظ کا لکھنے والا مستحق گناہ ہے یا نہیں؟

جواب: اگر ان الفاظ سے یہ نیت ہو کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ہر فعل خیر و شر کی تعلیم دی تھی، خیر کی خیریت کو اور شر کی شرارت کو بتا دیا تھا، ان معنی کے لحاظ سے آپ کی شان میں اس کا اطلاق کرنا صحیح ہو گا مگر اس کے اور معنی کا بھی احتمال ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارتکاب شر کی تعلیم دی تو اس احتمال کی وجہ سے سو بے ادبی سے خالی نہیں، اس قسم کے الفاظ سے احتراز کرنا چاہیے۔ (فتاویٰ عبدالمحییٰ ج، ص ۱۳۶)

### نماز میں نبی علیہ السلام کے تصور کا حکم

سوال: کوئی شخص یہ عقیدہ رکھتا ہو کہ نماز میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا خیال آنا گائے، مجھس اور گدھے کے خیال آنے سے بدتر ہے ایسا عقیدہ رکھنے والامسلمان ہے یا کافر؟

جواب: نماز حق تعالیٰ کی عبادت بلا شرکت غیر ہے، عبادت میں معبدوں کی عظمت اور جلال کا تصور مقصود ہے اور اسی پر اقتصر ہونا چاہیے اور کسی کا تصور بجهت تعظیم نہ ہونا چاہیے۔ یہ ظاہر ہے کہ

نماز میں قرآن مجید پڑھا جاتا ہے۔ اسی میں انبیاء کرام کے اسماء مبارک آتے ہیں ان کے قصے مذکور ہیں۔ فرعون، ہامان اور دیگر کفار کے نام بھی آتے ہیں۔ شیطان کا نام بھی آتا ہے جس سے پناہ مانگی جاتی ہے اور جن مکرم ہستیوں کے اسماء گرامی اور نقص قرآن میں زبان پر آئیں گے ان کا تصور اور خیال بھی لازمی طور پر آئے گا۔ اسی طرح فرعون و ہامان اور شیطان کا جب نام لیا جائے گا تو ان کی طرف بھی خیال جائے گا اور اس کو آج تک کسی نے قابل اعتراض نہیں کہا، اب رہی یہ بات کہ نمازی بحیثیت تعظیم معبودیت کے اگر اللہ کے سوا کسی دوسرے کا تصور کرے تو وہ شرک فی العبادت ہو گا اور شرک اعلیٰ درجہ کا گناہ، ناقابل مغفرت ہے۔ پس خلاصہ یہ ہوا کہ اگر نماز میں کوئی شخص نبی علیہ السلام کا تصور بجهت تعظیم عبادت کے کرے تو یہ اتنا بڑا گناہ "شرک" ہے کہ نماز بھی باطل ہوئی اور مغفرت کی بھی امید نہیں اور اس صورت میں یہ تصور کسی ایسے شخص یا شے کے تصور سے زیادہ مضر ہے جس کی تعظیم "عبادت" متصور نہیں ہو سکتی کہ اس کے تصور سے عبادت کے خلوص اور خشوع میں تو نقصان آئے گا اور عبادت خراب ہو جائے گی لیکن شرک لازم نہ آئے گا اس کے علاوہ اور کوئی مطلب اس قول کا نہیں ہے نہ ہو سکتا ہے۔ (کفایت المفتی ج ۱ ص ۲۲۳)

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے نعل مبارک کے نقش کو چومنے

### اس جیسے نعل پہننے اور اس کے احترام کا حکم

سوال: مکرم و محترم جناب مفتی صاحب دامت برکاتہم

السلام و علیکم و رحمۃ اللہ اما بعد!

۱۔ جو چیز سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کے جسد اطہر سے متصل ہوئی اس کی برکات کا انکار تو کوئی جاہل یا ملحد ہی کرے گا لیکن اس شے کی مثل ہاتھ سے تیار کر لی جائے گی تو کیا اس میں بھی وہ برکت آجائی ہے؟ بالفاظ دیگر متبرک شے کی تصویر بھی متبرک ہوتی ہے؟

۲۔ آج کل سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کے نعل مبارک کا نقشہ بہت عام ہو گیا، لوگ اس کو چومنے ہیں، برکت کے لیے سر پر رکھتے ہیں، اس کی کیا حیثیت ہے؟ اس نقشے کی یہ حیثیت مسلم کہ اس سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے نعل مبارک کی صورت معلوم ہو گئی، روایات حدیث میں مذکورہ نعل کا سمجھنا آسان ہو گیا؟

۳۔ کیا اس نقشے کے مطابق نعل بنوا کر استعمال کرنا جائز ہے یا نہیں؟ جبکہ سرور کائنات صلی

الله عليه وسلم کی ہر اداہمارے لیے نمونہ ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی پگڑی جیسی پگڑی، قیص جیسی تیص بنوانا، پہننا سب باعث سعادت اور محبت کا تقاضا ہے، کیا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے جو تے جیسا جوتا پہننا بھی محبت کا تقاضا ہے یا نہیں؟

۳۔ نیز یہ بھی قابل دریافت ہے کہ یہ نقش اس وقت عام مردن تھا یا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ خاص تھا؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا نعل مبارک صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کے زمانے میں موجود تھا، دیگر مستعمل کپڑوں، برتوں کی طرح اس کو سنبھال کر رکھا گیا۔ جن حضرات کے پاس یہ موجود نہیں تھا، کیا کسی روایت سے ثابت ہے کہ وہ لوگ کاغذ پر اس کی صورت بنانے کے برکت حاصل کرتے ہوں؟ اگر ثابت نہ ہو تو آج اس کو باعث ثواب سمجھنا، سفر میں ساتھ رکھنا، برکت کے لیے وکانوں، مکانوں پر لگانا کیا بدعت نہیں ہو گا؟

۵۔ روضۃ القدس کی صحیح تصویر یعنی فوٹو، بیت اللہ کی صحیح تصویر بھی باعث برکت ہے یا نہیں؟ اب لوگ ان کپڑوں اور قالینوں پر نماز پڑھنا بے ادبی سمجھنے لگ گئے ہیں جن پر روضۃ القدس کی تصویر ہو، اس کی کیا حیثیت ہے؟

۶۔ اب نقش خاتم بھی شائع ہو گیا ہے، لوگ اس کے تصور کو انوار و برکات کا باعث سمجھنے لگے ہیں، اس کی کیا شرعی حیثیت ہے؟ مجھے خطرہ ہے کہ غالباً لوگوں کی طرف سے جلد ہی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اوثقی اور بغل اور حمار کی مثل شائع ہو کر ان کا بھی احترام شروع ہو جائے، میرے غیر مرتب الفاظ کو اپنے مرتب الفاظ میں منتقل کر کے سوال و جواب اپنے ماہنامہ "البلاغ" میں شائع فرمادیں تو میرے جیسے کئی متاخر لوگوں کی رہنمائی ہو جائے گی؟

بخدمت اقدس جناب مولانا عبدالجید صاحب مد ظلہم العالی

السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ

امید ہے مزانِ گرامی بخیر ہوں گے۔

آپ کا مفصل استفتاء نعل مبارک کے نقشے کے بارے میں کافی عرصہ پہلے مل گیا تھا، وہ برابر زیر غور رہا، آخر میں مشورے کے لیے حضرت مولانا محمد تقی عثمانی مد ظلہم العالی کی خدمت گرامی میں پیش کیا، ہماری خوش قسمتی ہے کہ حضرت والا خود جواب تحریر فرمانے کے لیے تیار ہو گئے۔ چنانچہ یہ جواب حضرت مولانا محمد تقی عثمانی مد ظلہم العالی کا لکھا ہے۔

السلام

مخدوم گرامی قدر حضرت مولانا عبدالجید صاحب مظلہم العالی  
السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ

آن بختاب کا گرامی نامہ مولانا مفتی عبدالرؤف صاحب کے نام آیا تھا۔ انہوں نے احقر کو مشورے کے لیے بھیجا، احقر نے جو کچھ سمجھ میں آیا لکھ دیا اور آن بختاب کی خدمت میں اس خیال سے ارسال کر رہا ہوں کہ اگر کوئی غلطی ہوگی تو آن بختاب اس پر منتبہ فرمائیں گے۔

والسلام احقر محمد تقی عثمانی ۱۴۱۶ھ/۲۰۲۰ء

جواب: ۱۔ شاید بختاب کے علم میں ہو گا کہ حکیم الامت مولانا اشرف علی تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے رسالہ "زاد الرعیہ" میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے نعل مبارک کا نقشہ شائع فرمایا تھا اور اس کو سر پر رکھ کر دعا کرنے کی بھی فی الجملہ ترغیب دی تھی اور اس سلسلے میں ایک رسالہ بھی تحریر فرمایا تھا۔ بعد میں حضرت مولانا مفتی کفایت اللہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے اس موضوع پر حضرت سے خط و کتابت کی جو (کفایت المفتی جلد: ۲ صفحہ: ۶۱) (کفایت المفتی ج ۲ ص ۹۱ تا ۹۹) طبع جدید دارالاشاعت) اور (امداد الفتاوی جلد ۲ صفحہ: ۳۲۸ تا ۳۲۷) (امداد الفتاوی ج: ص ۳۲۷ تا ۳۲۸، ۳۲۵ تا ۳۲۶) طبع مکتبہ دارالعلوم کراچی) میں مکمل شائع ہو چکی ہے۔

اس خط و کتابت کے مطابع سے مسئلے کی شرعی حیثیت بڑی حد تک واضح ہو جاتی ہے اور اس کا خلاصہ یہ ہے کہ جہاں تک آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ان آثار متبرکہ کا تعلق ہے جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے زیر استعمال رہے ہوں یا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے جسم اطہر سے مس ہوئے ہوں، ان سے تبرک یا نہیں بوسے دینا یہ سر پر رکھنا متعدد صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم اور علمائے متقدمین سے ثابت ہے اور جیسا کہ خود آن بختاب نے ذکر فرمایا ہے وہ محل اشکال نہیں۔ البتہ اگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ان آثار متبرکہ کی کوئی تصویر یا بنائی جائے یا اس کا کوئی نقشہ بنایا جائے تو وہ اگرچہ اصل آثار کے مساوی نہ ہو گا لیکن چونکہ اصل کے ساتھ مشابہت اور مشاكلت کی وجہ سے اس کو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے فی الجملہ ایک نسبت حاصل ہے اس لیے اگر کوئی شخص اپنے شوق طبعی اور محبت کے داعیہ سے اس کا بھی ادب کرے اور اسی محبت کے داعیہ سے اسے بوس دے یا آنکھوں سے لگائے تو فی نفس اس کی ممانعت پر بھی کوئی دلیل نہیں۔ البتہ فی نفسہ ایسا کرنا مباح ہو گا بلکہ جس محبت کے داعیہ سے ایسا کیا جا رہا ہے وہ محبت انشاء اللہ موجب اجز بھی ہوگی بشرطیکہ اس خاص عمل کو بدآۃ عبادت نہ سمجھا جائے کیونکہ عبادت کے لیے ثبوت شرعی درکار ہے۔ البتہ جواز کے لیے کسی مستقل دلیل کی ضرورت نہیں کیونکہ اس کے لیے ممانعت کی دلیل نہ ہونا بھی کافی ہے اور اس تفصیل میں دونوں صورتیں شامل ہیں خواہ نقش اصل کے بالکلیہ مطابق ہو یا بالکلیہ مطابق نہ ہو

کیونکہ مشاہد کی وجہ سے فی الجملہ نسبت دوتوں کو حاصل ہے۔  
یہ تو مسئلے کی اصل حقیقت تھی لیکن چونکہ ان نازک حدود کو سمجھتا اور ان کی نزاکت کو ملاحظہ رکھنا عوام کے لیے مشکل معلوم ہوتا ہے اور اس بات کا اندازہ ہے کہ اس میں حدود سے تجاوز نہ ہو جائے۔  
مثلاً یہ کہ ان اعمال کو بذاتِ عبادت سمجھا جانے لگے یا ادب و تعظیم میں حدود سے تجاوز ہو کر مشرکانہ افعال یا اعتقادات اس کے ساتھ نہ مل جائیں۔ اس لیے مناسب یہی ہے کہ ان نقشوں کی عمومی تشییر اور ان کی طرف ترغیب وغیرہ سے احتساب ہی کیا جائے اس لیے حضرت حکیم الامت قدس اللہ سرہ نے اپنے رسالہ "نَسْلِ الشَّفَاءِ بَعْلِ الْمُصْطَفَى صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ" سے بعد میں رجوع فرمایا تھا۔  
خلاصہ یہ کہ تشییر کی ہمت افزائی نہیں کرنی چاہیے لیکن اگر کوئی شخص حدود میں رہ کر مذکورہ افعال کرتا ہے تو اس پر نکیر بھی ذرست نہیں۔

۳۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نعل شریف جیسی نعل بنوا کر پہننے کے جواز یا عدم جواز کے بارے میں نقہاۓ کرامہ کی کوئی تصریح تو نہیں دیکھی البتہ یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ یہ معاملہ ذوق کا ہے اور مذاق مختلف ہو سکتے ہیں ایک مذاق یہ ہے کہ جس چیز کو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے آثار متبرکہ میں سے کسی کے ساتھ مشاہد سے مل ہو وہ تو سراور آنکھوں پر رکھنے کی چیز ہے نہ یہ کہ اس کو پاؤں میں استعمال کیا جائے۔ ہذا اگر کوئی شخص اس مذاق کے تحت اسے پہننے سے احتراز کرے تو یہ اس کے مذاق تعظیم و محبت کا تقاضا ہے جس پر وہ قابل ملامت نہیں۔ جیسا کہ حضرت گنگوہی قدس اللہ سرہ کے بارے میں منقول ہے کہ بزرگ کا جوتا بھی اس لیے نہیں پہننے تھے کہ گندید خضراء کارٹگ بزر ہے اور درسر امداد یہ ہے کہ انسان اپنے ہر عمل اور ہر ادائیں حتی الامکان حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی ادائیں کی نقل اٹارنے کی کوشش کرے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لباس جیسا لباس پہننے اور اس نقطہ نظر سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی نعل مبارک جیسا نعل بنوا کر پہننے اور منقصو و اتباع ہو تو بظاہر اس پر بھی ممانعت کی کوئی دلیل نہیں بلکہ یہ بھی محبت کا تقاضا ہے چونکہ اس کا منقصو و اتابع ہے۔ اس لیے بظاہر اس میں اہانت کا بھی کوئی پہلو نہیں۔ چنانچہ صحابہ و تابعین رضی اللہ تعالیٰ عنہم جمعیں سے یہ کہیں منقول نہیں کہ انہوں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے نعل مبارک جیسے جوتے پہننے سے احتراز کا اہتمام کیا ہوئا لخوص جبکہ اس دور میں جو توں کی اوضاع میں اتنا تنوع بھی نہیں تھا لہذا جیسا عرض کیا گیا یہ ذوق کی بات ہے اور کوئی ذوق قبل ملامت نہیں۔

۴۔ یہ بات تلاش کے باوجود نہیں مل سکی کہ آیا یہ نقشہ عام مردوں تھا یا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ خاص تھا۔

۲۵۔ روضہ اقدس یا بیت اللہ کی صحیح تصویر کا حکم بھی قریب قریب ایسا ہی ہے کہ ان کو اصل کے ساتھ تشابہ کی ایک نسبت قویہ حاصل ہے۔ نیز انہیں دیکھ کر اس کا استحضار قوی ہوتا ہے لہذا ان کا انتظام کرنا چاہیے یعنی ان کو کسی موضع اہانت میں استعمال کرنا درست نہیں، جہاں تک ان کے باعث برکت ہونے کا تعلق ہے یہ بات واضح ہے کہ کسی جگہ ان کے لگانے سے ان شعائر کا بار بار استحضار ہوتا ہے اور یہ استحضار یقیناً باعث برکت ہے۔

جانمازوں پر فی نفسه کسی بھی قسم کے نقش پسندیدہ نہیں لیکن اگر کسی جائے نماز پر حریم شریفین میں سے کسی کی تصویر اس طرح بنی ہوئی ہے کہ وہ پاؤں کے نیچے آتی تو اس میں بھی اہانت کا کوئی پہلو نہیں، البتہ موضع جمود میں بیت اللہ کے سوا کسی اور چیز کی تصویر بالخصوص روضہ اقدس کی شبیہ میں چونکہ اہم خلاف مقصود کا ہو سکتا ہے اس لیے اس سے احتراز مناسب معلوم ہوتا ہے۔

۷۔ نقش خاتم کے بارے میں بھی وہی تفصیل ہے جو نقش تعلیم کے بارے میں عرض کی گئی البتہ ظاہر ہے کہ ان غیر ذی روح اشیاء کے نقوش پر ذی روح کے نقوش کو ہرگز قیاس نہیں کیا جاسکتا کہ ذی روح کا نقش یا تصویر بہر صورت منوع ہے۔

واللہ سبحانہ اعلم (فتاویٰ عثمانی ج اص ۶۱)

## قرآن مجید افضل ہے یا محمد صلی اللہ علیہ وسلم؟

سوال: مسجد بیت المقدس آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور قرآن شریف ان تینوں چیزوں میں سے از روئے عقائد کس کو بزرگ و برتر خیال کرنا چاہیے؟

جواب: قرآن مجید سے مراد اگر کلام نفسی ہے جو خداوند تعالیٰ کی صفت ہے تو اس کا افضل ہونا ظاہر ہے اور اگر مراد یہ کاغذ پر لکھا ہوا یا چھپا ہوا قرآن مجید ہے تو اس قرآن مجید بیت المقدس، کعبۃ اللہ، مسجد حرام و مسجد نبوی سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم افضل ہیں کیونکہ قبر القدس و اطہر کا وہ حصہ جو حضور انور صلی اللہ علیہ وسلم کے جسم اطہر سے ملا ہوا ہے وہ بوجہ تعلق کے ان تمام اشیاء سے افضل ہے تو پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات مقدس کا افضل ہونا ظاہر ہے۔ (کفایت المفتی ج اص ۱۲۱)

کیا باری تعالیٰ نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنی شکل پر پیدا کیا ہے؟

سوال: ایک شخص وعظ میں یہ شعر پڑھتا ہے:  
جمال خدا گرنہ دیکھا ہوتا نے      محمد کو دیکھو وہی ہو بہو ہے

پڑھنے کے بعد کہتا ہے یہ شعر بالکل صحیح ہے اس واسطے کہ جو صورت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی ہے وہی صورت بعینہ باری تعالیٰ کی ہے کیونکہ باری تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنی شعل پر پیدا فرمایا ہے اس کے بعد کہتا ہے کہ احمد اور احمد میں صرف میم کا فرق ہے نیز کہتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عالم الغیب یہ تمام اشیاء کو جانتے ہیں ان سے کوئی چیز پوشیدہ نہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اور تمام اولیاء کو حاضر و ناظر جانتا ہے اور کہتا ہے کہ جس جگہ اور جس وقت ان کو پکارو ہماری فریاد سنتے ہیں اور امداد کرتے ہیں۔ نیز یہ کہ سرو دستا ہے اور اس کو حلال جانتا ہے ایسے شخص کے متعلق شرعی حکم کیا ہے؟

جواب: یہ شعر بالکل شرک ہے اور جو اس کو صحیح کر پڑھے وہ مشرک ہے اس میں کلام نہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم بعد از خدا بزرگ توئی قصہ مختصر۔ لیکن آپ صلی اللہ علیہ وسلم بھی خدا تعالیٰ کی ایک مخلوق اور بندے ہیں، خالق اور مخلوق ایک کیونکر ہو سکتے ہیں۔ نیز یہ کہنا کہ احمد اور احمد میں صرف میم کا فرق ہے یہ بھی الحاد و زندقة ہے۔

آنحضرت کو تمام اشیاء کا عالم جاننا بھی شرک ہے، شرک اسی کا نام ہے کہ خدا تعالیٰ کی ذات و صفات میں کسی کو شریک مانا جائے، عالم الغیب ہونا صرف خدا کی شان ہے۔ دوسرا ہرگز اس کا مصدق نہیں ہو سکتا اور جبکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم عالم الغیب نہیں تو پھر کسی دوسرے کا عالم الغیب ہونا تو صراحتہ باطل ہے۔ سرو دستا حرام ہے اور اس کو حلال سمجھنا کفر ہے، ایسا شخص جوان تمام امور مذکورہ بالا کا معتقد و مرکب ہو وہ با تفاوت علماء اہل سنت و اجماعت مشرک ہے۔ (کفایت المحتی ج ۱ ص ۲۳۰)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے جیسا ہونے کا عقیدہ

سوال: ایک شخص عوی کرتا ہے کہ آپ جیسے چہہ اور موجود و متحقق ہیں، شریک آپ کی جمیع صفات و ماہیت میں اور پیش کرتا ہے قول حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہ اللہ نے سات زمینیں پیدا کیں، ہر زمین میں تمہارے جیسا آدم ہے، نوح جیسا نوح، ابراہیم جیسا ابراہیم اور موی جیسا موی، عیسیٰ کی طرح عیسیٰ علیہم السلام اور تمہارے نبی جیسا نبی یہ عقیدہ صحیح ہے یا نہیں؟ اور حدیث مذکور کا کیا حال ہے؟

جواب: اولاً جاننا چاہیے کہ حدیث مذکور معتبر ہے ارباب تحقیق نے اس کی توثیق کی ہے، ثانیاً سمجھنا چاہیے کہ زمین کے سات طبقات کا جدا گانہ ہوتا اور اس میں مخلوقات الہی کا موجود ہوتا بھی احادیث سے ثابت ہے۔ تیسرے معلوم ہوتا چاہیے کہ باقی تمام زمینوں کے طقوں میں انبیاء کا ہوتا ثابت ہے۔ چنانچہ حدیث مذکور کے صحیح ہے دلالت کرتی ہے اور قرآن پاک ولگلی قویم ہاد سے معلوم ہوتا ہے کہ ہر قوم کے واسطے ایک رہنمہ مقرر ہوا ہے جب یہ تین امرؤ ہن نشین ہو گئے تو سمجھنا چاہیے کہ لفظ نبی

کنیتِ کم سے اگرچہ ایک نبی کا خاتم النبیین باقی طبقات میں ہونا ثابت ہے لیکن اس کا مثل ہونا ہمارے خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ثابت نہیں ہو سکتا اس لیے کہ کلام عرب کاف تشبیہ کے واسطے مستعمل ہے اور تشبیہ میں لازم نہیں کہ مشبه یہ شبہ کے مثل یا اقویٰ ہو بلکہ کبھی تشبیہ ناقص کے ساتھ محس سمجھانے کے واسطے ہوتی ہے۔ قرآن پاک میں ہے: "اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مُثْلُ نُورِهِ كَمِشْكُوَةٍ فِيهَا مَصْبَاحٌ" اس آیت میں حق تعالیٰ نے تشبیہ وی اپنے نور کو نور مخلوٰۃ کے ساتھ اور پھر ظاہر ہے کہ نور الہی بدرجہ اس نور سے اعلیٰ و احسن ہے۔ "چِنْبَتْ خَاكَ رَابِعَ الْأَعْمَالِ پاک"

پس لفظ نبی کنیتِ کم سے یہ ہرگز ثابت نہیں کہ باقی طبقات کا خاتم الانبیاء اس طبقہ کے خاتم الانبیاء کے مثل ہے بلکہ تشبیہ فقط سمجھانے اور بتلانے کی غرض سے ہے، اسی غرض سے جس طرح ایک خاتم الانبیاء اس طبقہ میں ہے اسی طرح ایک ایک خاتم ہر طبقہ میں ہے نہ یہ کہ وہ خاتم مثل اس خاتم کے ہے۔ (فتاویٰ عبدالحی ص ۳۶)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سورہ زلزال کے معنی غلط سمجھے

سوال: زید کہتا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سورہ زلزال کے معنی غلط سمجھئے وہ کہتا ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام یوسف نجار کے بیٹے تھے وہ کہتا ہے کہ حضرت رسول اکرم کو ابن مریم اور دجال کی خبر نہیں دی گئی وہ کہتا ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا انتقال ہو گیا، کشمیر میں قبر ہے وہ کہتا ہے کہ عیسیٰ علیہ السلام موعود میں ہوں اور کوئی نہیں آئے گا، حضرت رسول اکرم خاتم النبیین نہیں، اس کے اور ایسے صد ہا عقیدے ہیں؟

جواب: ایسا فقیدہ رکھنے والا بلاشبہ وائرہ اسلام سے خارج ہے، جتنی باتیں اس شخص کے سوال میں نقل کی گئی ہیں وہ الخاد و زندقہ کی باتیں ہیں، اس نالائق شخص نے رسول تو رسول خود اللہ تعالیٰ کو جھوٹا بنایا۔ (العياذ بالله) (فتاویٰ نذر یہ ص ۵)

### یہ اعتقاد کہ اللہ تعالیٰ نے رزق کی کنجیاں

رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے سپرد کردیں غلط اور باطل ہے

سوال: زید کہتا ہے کہ کنجیاں رزق تقویات کی اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو سونپ دی ہیں جس کو جتنا چاہیں دیں، عمر و اس کے خلاف کہتا ہے، نیز آپ کی روح مبارک سب گھروں اور مقاموں میں گشت کرتی ہے، یہ بات صحیح ہے یا غلط؟

**جواب:** زید مذکور کا قول بالکل غلط ہے زید مذکور نے قرآن و حدیث کو دیکھا تھا نہ ہو گایا جان بوجھ کر بہت دھرمی کرتا ہے قرآن کریم و حدیث نے تو بڑے زور سے اس بات کی تردید کی ہے رزق کا کفیل اللہ کے سوا کوئی نہیں اور یہ قول کہ روح مبارک سب مقاموں میں گشٹ کرتی ہے غلط ہے اور یہ دونوں عقیدے شرک ہیں۔ (فتاویٰ نذر یہج اص ۳)

### اللہ و رسولُ کے احکام اور اس کے فرشتوں کی توبین کا حکم

**سوال:** ایک دینی جلسہ میں قرآن و حدیث کے حوالہ جات کے ساتھ اللہ اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے احکام بیان کیے گئے دوران تقریر ایک فریق مخالف کے شخص نے کہا "یہ اوت پلانگ" لوگ کیا کہے جا رہے ہیں بنڈ کریں یہ سب ذوسرا واقعہ یوں ہوا کہ اسی شخص کی جماعت کے ایک جلسہ میں ان کے ایک مقرر نے کہا کہ "اے آسمان کے مشکر فرشتو! تیار ہو جاؤ زمین پر اترنے کے لیے اب تمہاری نہیں چلے گی؛ اگر زیادہ بولو گے تو گھیث کرنا کال دیئے جاؤ گے" سوال یہ ہے کہ زید و عمر و کے یہ جملے کیسے ہیں؟

**جواب:** زید و عمر و کے جملے مذکورہ قبیحہ باعث کفر ہیں۔ لہذا ان دونوں پر تجدید ایمان لازم ہے اور سابق دستور نکاح میں رہنے کے لیے تجدید نکاح ضروری ہے۔ (احیاء العلوم ج اص ۱۱۶)

### "اگر جبریل امین بھی کہہ دیں" کا حکم

**سوال:** زید جو کہ عالم دین ہے اس نے اپنے گھر میلو متزاudem امور میں تعلیق بالحال کے طور پر یہ کہا کہ میں اپنی والدہ محترمہ مرحومہ کے اس فیصلہ کو جوان امور سے متعلق اپنی حیات میں فرمائی ہیں اب کسی ثانی مجلس کے سپرد کرنے کے لیے تیار نہیں ہوں، خواہ مجھے کوئی بڑے سے بڑا آدمی بھی کہے حتیٰ کہ اگر جبریل امین بھی کہہ دیں۔

فرمائیں کیا ایسے الفاظ کا تکلم کرنے والا کافر ہے اور وائرہ اسلام سے خارج ہے۔ خصوصاً اس وقت جب کہ متكلّم خود اس بات کی صراحة کر رہا ہے کہ میرا یہ کہنا کوئی حضرت جبریل علیہ السلام سے استحقاف یا توبین کے لیے نہیں بلکہ تعلیق بالحال کے طور پر ہے؟

**جواب:** نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم، اما بعد: صورت مسئول میں کوئی بات کفر یہ نہیں ہے۔ خصوصاً اس بات جب کہ متكلّم اپنی منشاء اور مراوی کی خود صراحة کر رہا ہے کہ میری مراد نہ استحقاف اور نہ توبین کے لیے اور یہ الفاظ کہ "خود اگر جبریل امین بھی کہیں....."، زو معانی کثیرہ ہیں، ان کی

حشیشت زیادہ سفارش یا تعلیق بالحال کی ہے اور حضرت جبریل امین علیہ السلام کا آناء سفارش نہ مانا خود حال ہے اور تعلیق بالحال خود مستلزم محال ہے، لہذا متکلم کا فرنیں ہوا۔

اب متکلم مذکور کو خواہ مخواہ استخفاف اور توہین کا مرکب قرار دے کر کا فر کھنا: فاما الذين فی قلوبهم زبغ فیتبعون ما تشابه منه ابتعاء الفتنة فامصادق بننا ہے۔ فقط والله تعالیٰ اعلم۔

الراقم الاحقر محمد انور خادم دارالاقیاء دارالعلوم فیض محمدی لائل پور الجواب صحیح عبد الجید غفران

الجامع مدینہ لاہور ۱۴۹۷

الجیب مصیب: اس لیے کہ فقاً کبر میں منقول ہے:

وَعَنِ الدُّخْرِيَّةِ إِنْ فِي الْمُسْتَلِهِ إِذَا كَانَ وَجْهُ تَوْجِبِ التَّكْفِيرِ وَوَجْدِ

وَاحِدٌ يَمْنَعُ التَّكْفِيرَ فَعَلَى الْمُفْتَنِ إِنْ يَمْمِيلَ إِلَى الذِّي يَمْنَعُ التَّكْفِيرَ  
حَسْنًا لِلظَّنِّ بِالْمُسْلِمِ

لہذا متکلم مذکور کو فرنیں کہا جائے گا۔ خلیل احمد خطیب جامع مسجد لائل پور۔

الجواب صحیح: کیونکہ جبریل امین علیہ السلام کی تشریف آوری بغیر بی کے بلاعے صحیح معلوم ہونا ممکن نہیں اور فی الوقت کوئی بی نہیں، نہ حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور نہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام۔ اس لیے یہ تعلیق بالحال ہی ہوگی اور قائل کی نیت معتبر ہوگی۔ (فتاویٰ مفتی محمود جاص ۲۶)

کسی شخص کا یہ کہتا کہ پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم نے

مجھ سے فرض نماز معاف کر دی ہے

سوال: ایک شخص کا بیان ہے کہ پیغمبر اعظم صلی اللہ علیہ وسلم نے میرے لیے فرمایا ہے کہ نماز پڑھنے سے آزاد ہے، حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم، خواجہ غریب نواز اور دیگر مشہور بزرگوں سے عالم بیداری میں میری بات ہوئی۔ ان بزرگوں نے یہ بھی فرمایا ہے کہ ہم تمہارے نیہاں تین روز قیام کریں گے۔ چنانچہ میں نے تین روز تک دعویں کھائیں، جب شخص مذکور اس قسم کے قصے روزانہ بیان کرنے لگے تو کچھ لوگوں نے کہا کہ اس قسم کے قصے بیان کرنا بند کر دیجئے یہ قوت اللہ پاک نے نبیوں کو عطا فرمائی ہے، آپ کے بیانات سے بزرگان دین کی توہین ہوتی ہے، اس سے ہماری دل آزاری ہوتی ہے، جواب میں فرمایا کہ میری اپنی قبر اور میری اپنی صلیب میں نے روپیہ خرچ کر کے یہ حاصل کیا ہے، مجھ کو کسی سے کچھ نہیں لیتا ہے۔

جواب: مندرجہ سوال عقائد رکھنے وال شخص زندیق ہے، نماز وغیرہ ظاہری احکام کا انکار کفر

ہے ایسے شخص کی تکذیب اور انکار ہر شخص پر واجب ہے جو اس کی تصدیق کرے وہ بھی زندگی  
ہے۔ (اصن الفتاوىٰ ج ۱ ص ۳۲)

**مجرم کو اللہ تعالیٰ نہیں چھڑا سکتا، حضور صلی اللہ علیہ وسلم چھڑا سکتے ہیں؟**

سوال: بریلوی حضرات یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ قیامت کے دن معصیت کے بارے میں جس شخص کو حضور مسیح ادا دینے کے لیے پکڑ لیں گے کوئی چھڑا نہیں سکتا اور خدا جس کو سزا دینے کے لیے پکڑ لیں گے اس کو محمد صلی اللہ علیہ وسلم چھڑا سکتے ہیں آیا یہ صحیح ہے یا غلط؟

جواب: بریلوی مکتبہ فکر کے بہت سے عقائد ایسے نہیں کہ قرآن کریم، حدیث شریف، آثار صحابہ، مجتہدین کے فقہ میں ان کا نام و نشان بھی نہیں ہے، شاعرانہ مضمون کو عقیدہ قرار دینا بھی مشکل ہے، جن صاحبان کا یہ عقیدہ ہے انہی سے اس کی ولیل دریافت کی جائے۔ (فتاویٰ محمودیں ج ۱۲ ص ۱۳۲)

**آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پیشاب پا خانے کا حکم**

سوال: حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا پا خانہ پیشاب پا ک تھا یا نہیں؟

جواب: شوافع میں بعض علماء تحقیقین نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پیشاب اور پا خانے کی طہارت کا حکم کیا ہے اور علماء حنفیہ نے اس کو نقل کر کے اس کے ساتھ اپنی موافقت بیان کی ہے اور بعض صحابہ و صحابیات کے اس واقعہ سے کہ انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا پیشاب نادانگی میں پی لیا تھا مگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے خبر پا کر ان کو ذمہ دادی اور انکار نہیں فرمایا، طہارت پر استدلال کیا ہے۔ (کفایت المفتی ج ۱ ص ۸۲)

**موثر کا نام نبی رکھنا**

سوال: ایک شخص نے موثر کا نام نبی صلی اللہ علیہ وسلم کر کے رکھا ہوا ہے، یہ جائز ہے یا ناجائز؟

جواب: موثر کا نام نبی رکھا ہے تو یہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی توہین کے مترادف ہے اور اس میں نہ صرف مسلمانوں کی بلکہ تمام فرقوں کی جو نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے قاتل اور سلسلہ نبوت پر ایمان رکھتے ہیں دل آزاری ہے اور اس کو اس فعل سے روکنا ضروری ہے۔ (کفایت المفتی ج ۱ ص ۸۷)

**حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سر مبارک میں جو میں پڑتی تھیں یا نہیں؟**

سوال: حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سر مبارک میں جو میں پڑتی تھیں یا نہیں؟ اگر نہیں تو اس حدیث کا کیا مطلب ہے جو ابوداؤد میں اس طرح سے ہے ”تَفْلِي رَأْسَةً“ اور حاشیہ کا مطلب کیا

ہے ”آئی تُفَتِّشُ الْقُمَلَ مِنْ رَأْسِهِ وَتُخْرِجُ وَتَقْتُلُهُ بَيْنُو“

**جواب:** اکثر علماء سیر نے تصریح کی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سر مبارک میں جوں نہیں پڑتی تھی اور اس میں کوئی تعجب اور انکار کی وجہ بھی نہیں۔ حضرت ام حرام کی حدیث اس کے خلاف پر دلالت بھی نہیں کرتی کیونکہ ممکن ہے کہ گو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سر میں جوں پیدا نہیں ہوتی تھی مگر دوسروں کے بدن کی یا کپڑے کی جوں ریک کر چڑھ جاتی اور وہ حضرت ام حرام کے ہاتھ لگ جاتی تھی اور وہ پکڑ کر مار دی تھیں، اس کے علاوہ حدیث کے الفاظ صرف ”تَفْلِي رَأْسَهُ“ ہیں جس کے معنی صرف جوں تلاش کرنے کے ہیں اور محشی کا قول وَتُخْرِجُ وَتَقْتُلُهُ محتاج دلیل ہے۔ (کفایت المفتی ج اص ۸۳)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے تعدد ازدواج پر ایک اعتراض کا جواب

**سوال:** زید کا کہنا ہے کہ یہ کہاں کا اصول ہے کہ بادشاہ چاہے جتنی شادیاں کرے اور قوم کے لیے صرف چار کی پابندی ہوئی یہ قول زید نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق کہا ہے زید نہ کو اسلام سے خارج ہے یا نہیں؟ اس کی اقتداء جائز ہے یا نہیں؟

**جواب:** چند غروری حکمتوں کی بناء پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو تعدد ازدواج کی اجازت دی گئی جو کہ تعدد ازدواج ہی سے پوری ہو سکتی تھیں، کسی امتی سے نہ وہ حکم تین مطلوب ہیں اور نہ ہی وہ پوری ہو سکتی ہیں، زید کو چاہیے کہ توبہ واستغفار کرے اور اپنے ایمان و نکاح کی تجدید کرے، اگر وہ ایسا نہ کرے تو اس کے پیچھے نماز نہ پڑھی جائے۔ (نیر الفتاوى ج اص ۱۲۱) ”چونکہ وہ اپنے کفریہ کلمہ سے دائرة اسلام سے خارج ہو چکا“ (متع)

### یا اللہ یا محمد صلی اللہ علیہ وسلم لکھنے کا حکم

**سوال:** مسجد کی دیواروں پر یا اللہ یا محمد لکھنا جائز ہے یا لازماً اللہ محمد لکھنا ضروری ہے، اگر صرف اللہ محمد لکھا دیا جائے تو کیا یہ شرعاً جائز ہے؟ اور کیا صرف اللہ محمد لکھانے والے کے متعلق گتابخ رہوں، وہابی اور اس کے پیچھے نماز جائز نہ ہونے کا فتویٰ لگاسکتے ہیں یا نہیں؟

**جواب:** شریعت میں ایسا نہیں ملتا کہ یہ الفاظ مساجد میں ضرور لکھے جائیں لیکن چونکہ ایسا کرنا منوع بھی نہیں۔ لہذا دیکھنا چاہیے کہ جن الفاظ کے لکھنے میں کوئی مفسدہ لازم نہ آئے وہ جائز ہوں گے اور یا اللہ یا محمد چونکہ عام طور پر اب ایسا بدعت اپنی مساجد میں لکھتے ہیں اور لفظ ”یا“ سے اس

عقیدے کا اظہار مقصود ہوتا ہے کہ حق تعالیٰ کی طرح آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی بھی ہر جگہ موجود ہے اور یہ عقیدہ محض باطل ہے۔ لہذا ان الفاظ کا لکھنا جائز نہیں، اگر کسی کا یہ عقیدہ نہ بھی ہو مگر جیسے شرک سے بچنا ضروری ہے، شاید شرک سے بچنا بھی ضروری ہے اور ایسا کرنے والے پر کفر کا فتویٰ لگانا تعصب، کم عقلی اور جہالت کی علامت ہے۔ (خیر الفتاوى ج ۱ ص ۱۳۶)

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم کیلئے "یا محمد" کے الفاظ لکھنا

سوال: کیا فرماتے ہیں علمائے دین و مفتیان شرع اس مسئلے میں کہ ایک مسجد جسے اب سے تقریباً پچیس سال قبل تعمیر کیا گیا تھا اور وقت تعمیر جس میں "یا اللہ" اور "یا محمد" کے الفاظ بھی کندہ کرائے گئے تھے اور پچیس سال سے مسلسل موجود تھے لیکن سوء اتفاق سے ایک نئے امام صاحب مسجد میں تشریف لائے اور انہوں نے لفظ "یا" مسح کر دیا۔ اب جواب طلب امر یہ ہے کہ کیا مسجد میں کندہ کسی لفظ کو یا مسجد کے کسی حصے کو منہدم کیا جاسکتا ہے؟ کیا شرعاً ایسا کرنا جائز ہے؟ اگر "یا اللہ" "یا محمد" کے الفاظ کو بعضی برقرار رکھا جائے تو اس میں کوئی شرعی قباحت موجود ہے؟ برآ کرم مذکورہ بالا استفتاء کا مستند و مععتبر جواب عطا فرماد کر ممنون فرمائیئے ساتھ ہی ساتھ اس بارے میں یہ بھی بتائیں کہ اس نازیبا حرکت اور گستاخی کا کفارہ کیا ادا کیا جائے؟

جواب: حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے "یا محمد" کے الفاظ لکھنا بے ادبی ہے، اس نام سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے بھی سوائے بعض کفار و مشرکین کے کوئی اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو نہ پکارتا تھا اور کفار بھی اکثر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے اس بے ادبی کو گوارانہ کرتے تھے بلکہ کنیت سے پکارتے تھے۔ اس کے علاوہ اس نداء میں عقیدہ فاسدہ کا ابہام ہے اس لیے یہ الفاظ اس طرح لکھنا درست نہیں۔ (لَا تَجْعَلُوا ذِعَاءَ الرَّسُولِ يَئِنْكُمْ كَذَّاعَءَ بَعْضُكُمْ بَعْضاً۔ الآية) (سورہ النور: ۲۳) تفصیل کیلئے دیکھئے تفسیر معارف القرآن ج ۲ ص: ۲۵۵، محمد زیر حق نواز) اگر کسی شخص نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تعظیم کے خیال سے اس کے ساتھ لفظ "یا" منادیا تو اس کو مسجد کی بے ادبی یا گستاخی نہیں کہا جاسکتا بلکہ یہ تعظیم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و محبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا تقاضا تھا جو اس نے کیا، البتہ اس کی وجہ سے اگر مسجد میں کوئی بدزیبی پیدا ہوئی یا مرمت کی ضرورت پڑ گئی ہو تو اسی شخص کو چاہیے کہ مسجد کی مرمت کرو اور اگر وہ تھک دست ہو تو دوسرے مسلمانوں کو اس معاملے میں اس کی مدد کرنی چاہیے۔ واللہ سبحانہ و تعالیٰ اعلم (فتاویٰ عثمانی ج ۱ ص ۵۴)

**خواب دیکھنا کہ میرے بعد میری نبوت کے حامل تم ہو**

سوال: اگر ایک نبی کسی شخص کو خرقہ عطا کرے یا وہ نبی کسی دوسرا شخص سے یہ کہہ کے میں نے تم کو منصب نبوت عطا کیا یا کہے کہ میرے بعد میری نبوت کے حامل تم ہو یا ایک شخص خواب میں کسی کو دیکھے جو اس سے کہہ رہا ہے کہ آج سے تم کو نبوت کا منصب عطا کیا گیا اور یا کسی اور شخص کو منصب نبوت القاء کیا گیا تو کیا ان صورتوں میں آخری نبی ہو جائے گا اور یہ طریقے کسی زمانے میں منصب نبوت عطا کرنے کے رہے ہیں یا نہیں؟ اگر رہے ہیں تو فہمہ اور نہ عطا، منصب نبوت کے تمام طریقے تحریر فرمائیں؟

جواب: مرتبہ حصول نبوت کے یہ طریقے نہیں ہیں اور نہ ان طریقوں سے کسی نبی کو نبوت ملی ہے۔ پس ایک ہی طریقہ ہے کہ باری تعالیٰ کی طرف سے کوئی فرشتہ حامل وحی آئے اور نبوت و رسالت کی خبر دے۔ (فتاویٰ عبدالحی ص ۲۵۷)

**اپنی ذاتی رائے سے شریعت میں کمی بیشی کرنا**

سوال: حضور صلی اللہ علیہ وسلم اپنی ذاتی رائے سے شریعت میں کمی بیشی کر سکتے تھے یا آیت "إِنَّ أَتَيْعُ إِلَّا مَا يُؤْخُذُ إِلَيَّ" کے تحت وحی کا اتباع کرتے تھے؟

جواب: حضور صلی اللہ علیہ وسلم اپنی ذاتی رائے سے احکام الہی میں کمی بیشی نہیں کر سکتے تھے، اجتہادی مسائل میں اجتہاد سے کوئی حکم بتاسکتے تھے مگر جن امور میں کفر آن مجدد کی آیت نازل ہوا اور کوئی حکم بتا دیا جائے اس میں اجتہاد نہیں کیا جاتا بلکہ وحی کی متابعت ضروری ہے۔ (کفایت المفتی ج ۱ ص ۸۸)

**ہمارے نبی ہمارے حال کو دیکھ رہے ہیں**

سوال: ایک واعظ صاحب وعظ میں فرماتے ہیں کہ ہمارے نبی ہمارے حال کو دیکھ رہے ہیں، کیا تم اندھے نبی کی امت میں ہو؟ ایسے اندھے نبی سے ہم پناہ مانگتے ہیں جو ہمارے حال کو نہیں دیکھتا، کیا تم اندھے نبی کی امت میں ہو؟ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہر شئی کو دیکھ رہے ہیں، حتیٰ کہ لوگوں کے زنا کو بھی دیکھ رہے ہیں، مدعا کہتا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہر جگہ حاضر و ناظر ہیں، مخالف کہتا ہے کس دلیل سے؟ مدعا کہتا ہے کہ کیا شیطان ہر جگہ حاضر و ناظر ہے یا نہ؟ کیا کلمات مذکورہ سے سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی توہین ہے؟ اگر ہے تو قائل کا کیا حکم ہے؟

جواب: اس شخص کا خط کشیدہ مقولہ شریعت اور حقیقت کے خلاف ہے اس کا مطلب یہ ہے اگر نبی صلی اللہ علیہ وسلم امت کے حالات نہ دیکھ رہے ہوں تو معاذ اللہ وہ اندھے ہیں اور قائل ایسے نبی

سے خدا کی پناہ مانگتا ہے اور شریعت کے ولائل قاطعہ اس پر قائم ہیں کہ آنحضرت امت کے حالات نہیں دیکھ رہے ہیں کہ یہ تو صرف خدا کی صفت ہے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے نبی ہونے کی اصلی حالت یہی ہے اور اس میں قائل حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو معاذ اللہ اندها اور مستعاذ منہ قرار دیتا ہے اور یہ قول و عقیدہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی تو ہیں و تکذیب کو تلزم ہے اور یہ بحتملہ کہ زنا کو بھی دیکھ رہے ہیں یہ شہر تو ہیں ہے یہ کہنا کہ شیطان ہر جگہ حاضر و ناظر ہے جہالت ہے شیطان نہ ہر جگہ ہر آن میں حاضر ہوتا ہے نہ ناظر، پس اس قائل پر توبہ اور تجدید نکاح لازم ہے۔ (کفایت المفتی ج ۱ ص ۹۱)

### آپ صلی اللہ علیہ وسلم کیلئے چیز اسی کا لفظ استعمال کرنا

سوال: زیدے ترجمہ کلام پاک کرتے ہوئے کہا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم حکم خداوندی کے پہنچانے میں مثل صومت۔ چیز اسی کے ہیں جس طرح اس کو حکومت کی طرف سے پیغام پہنچانے کا حکم ہوتا ہے اسی طرح (نعمہ بالله) حضور صلی اللہ علیہ وسلم اپنے خدا کے حکم کے چیز اسی ہیں، کیا ایسی مثالیں شرعاً ادب اور درست ہیں؟

جواب: چونکہ زید نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو حکم خداوندی کے پہنچانے میں مثل چیز اسی کے بتایا ہے نہ شان نبوی کوشش شان چیز اسی کے لہذا اس مثال سے کوئی قباحت یا اہانت سرو و دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی عیاں نہیں ہوتی۔ (کفایت المفتی ج ۱ ص ۱۰۱)

توث از واصف: یہ رائے اب سے دوسو سال پہلے کی زبان کے لحاظ سے قابل تسلیم ہو سکتی ہے لیکن عصر حاضر کی زبان و محاورہ اور عرف عام کے لحاظ سے تو قابل تسلیم نہیں ہے، البتہ زید کی نیت پر حملہ کرنا درست نہیں، انسانیات سے ناقصیت کی وجہ سے ہو ہوا ہے۔ (کفایت المفتی ج ۱ ص ۱۰۲)

### واقعہ معراج اور قیامت وغیرہ کا منکر کافر ہے

سوال: زید احکام و واقعہ معراج سے قطبی انکار کرتا ہے۔ قرآن شریف کے احکام کا متعینہ اڑاتا ہے کہ قرآن پھر کلام سے پر ہے۔ اطاعت احکام خلیفۃ المسلمين سے انکار کرتا ہے اور منصب خلافت کو مسلم کے لیے غیر ضروری بتاتا ہے منکر قیامت ہے دنیا کو لا فانی سمجھتا ہے علماء دین کی تو ہیں کرتا ہے اور گالیاں دیتا ہے تحریک ترک موالات کو ذائقی اختراع علماء دین کا گردانتا ہے؟

جواب: ایسا شخص جس کے احوال سوالات میں ذکر کیے گئے ہیں کافرو مرتد ہے مسلمان نہیں ہے ایسے شخص کو مسلمان نہیں سمجھنا چاہیے اور اہل اسلام کا سامعاملہ اس کیسا تجھنہ کرنا چاہیے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۲ ص ۳۹۶)

## معراج میں رویت باری تعالیٰ کے متعلق علمائے دیوبند کا مسلک

سوال: معراج میں رویت باری تعالیٰ کے متعلق علماء احناف کا کیا مسلک ہے؟ مولانا تھانویؒ مولانا تھانویؒ مولانا شیخ الحنفی مولانا حسین احمدی و دیگر علماء حاضرہ رویت کے منکر ہیں یا قائل؟

جواب: اس مسئلہ میں اختلاف واقع ہوا ہے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا اور ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ رویت کا انکار کرتے ہیں اور صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کی ایک جماعت رویت کی قائل ہے۔ علامہ انور شاہ کشمیری بظاہر رویت کے قائل ہیں: ”ولَقَدْ رَأَاهُ نَزْلَةً أُخْرَى“ کی تفسیر ملاحظہ ہو۔ بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ ہمارے دیگر مشائخ کا بھی یہی مسلک ہے، تلاش کرنے پر تصریحات بھی مل سکتی ہیں۔ (خیر الفتاوی ج ۱ ص ۷۷)

## شب معراج میں جو توں سمیت تشریف لے جانا

سوال: ایک شخص کہتا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم جب شب معراج میں اللہ پاک سے ملاقات کرنے کے لیے تشریف لے گئے جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم پنجھ تو اللہ پاک نے فرمایا کہ اے میرے حبیب! جو توں سمیت آئیے تاکہ میرا عرش مزین ہو جائے چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم مع جو توں کے عرش پر گئے اور یہ بھی کہتا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور اللہ پاک کے ما بین بغیر کسی پردے وغیرہ کے باتیں ہوئیں، کیا یہ صحیح ہے؟

جواب: نعلیین شریفین کے متعلق یہ بات کہ حضرت حق نے حضور کو نعلین سمیت عرش پر بلا یا بعض سیر و فاسیر میں نہ کوئی نہ کوئی کہا ہے، واعظ اسے دیکھ کر بیان کرتے ہیں، مگر ہمیں اس کی کوئی پختہ سند نہیں ملی اور لیلة المعراج میں اللہ تعالیٰ کی رویت بغیر جواب سے مشرف ہونا ثابت ہے۔ اگرچہ کلام بغیر جواب کا صراحت کہیں ثبوت نہیں ہے۔ (کفایت المفتی ج ۱ ص ۹۹)

## شفاعت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا منکر مخدود اور زندiq ہے

سوال: اگر کوئی نالائق سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے شفاعت کی اجازت کا منکر ہو کہ مسلمانوں کی جماعت کو رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے شفیع اللہ تین ہونے میں شک ڈالے اور اس آیت کریمہ سے استدلال کرے: ”مَنْ ذَالِّي يَشْفَعُ عِنْهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ“ ایسے شخص کا کیا حکم ہے اور سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے شفاعت دنیا و آخرت میں اپنی امت کے لیے قرآن و حدیث سے ثابت ہے یا نہیں؟

**جواب:** جو شخص نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے شفیع ہونے میں شک ڈالتا ہے وہ معاند و مخدور زندگی ہے اور آیت قرآنیہ کا منکر ہے اور آیت کا حاصل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی اجازت کے بغیر کسی کو کسی کی شفاعت کی اجازت نہ ہوگی اور اللہ تعالیٰ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو شفاعت کی اجازت دی ہے اور وعدہ فرمایا ہے۔ (فتاویٰ عبدالحقی مص ۲۳)

### غیر نبی پر درود کا حکم

**سوال:** یہاں پر چند آدمی اپنے پیر اور دادا پیر کے اوپر مستقلًا درود شریف پڑھتے ہیں، اس قسم کے لوگوں کا شریعت کی رو سے کیا حکم ہے؟ وہ لوگ کافر ہیں یا نہیں؟

**جواب:** سخت بدعتی ہیں، اگر وہ اقرار کریں کہ ہم پیر یا دادا پیر کو نبی سمجھتے ہیں تو پھر یہ لوگ کافر ہیں۔ (امداد الاحکام ج ۱ ص ۹۳)

### درود تاج میں بعض الفاظ شرکیہ ہیں

**سوال:** درود تاج کا پڑھنا کیسا ہے کیونکہ اس میں **ذافعَ الْوَبَاءِ وَالْبَلَاءِ وَالْقُحْطِ وَالْمَرْضِ** وغیرہ کے الفاظ ہیں۔ اس درود کی فضیلت بہت زیادہ لکھی ہے اور درود کی ترتیب کب اور کس نے کی اور چیچک وغیرہ میں عام طور سے گیارہ دفعہ پڑھ کر دم کرتے ہیں حالانکہ کسی حدیث سے ثابت نہیں؛ عموم کو دفع مرض کے واسطے پڑھنا چاہیے یا نہیں؟ اس کو پڑھنے سے گناہ ہوتا ہے یا نہیں؟

**جواب:** ابتداء معلوم نہیں کس نے ایجاد کیا جو فضائل عوام جہاں بیان کرتے ہیں وہ محسن لغو اور باطل ہے، احادیث میں جو درود وارد ہیں وہ یقیناً درود تاج سے افضل ہیں، نیز اس میں بعض الفاظ شرکیہ ہیں اس لیے اس کو ترک کرنا چاہیے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱ ص ۲۲۲)

### روضۃ اطہر پر الصلوۃ و السلام علیک یار رسول اللہ کہنے کا حکم

**سوال:** روضۃ اطہر پر جا کر الصلوۃ و السلام علیک یار رسول اللہ کہنا جائز ہے یا نہیں؟

**جواب:** روضۃ اطہر پر اس طرح سلام پیش کرنا جائز ہے کیونکہ حاضر کو بالظبط یا خطاب کرنا جائز ہے۔ (خیر الفتاوی ج ۱ ص ۱۸۰)

### فضائل درود شریف کی ایک حکایت پر اعتراض کا جواب

**سوال:** فضائل درود شریف کی حکایت نمبر ۲۶ سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا بعد ازا وفات چلن، پھرنا اور ان کو غیب کی خبر ہونا اور مشکل کشائی کرنا ثابت ہے اور یہ باتیں تبلیغی جماعت اور دیگر تمام

علماء دیوبند وغیرہ کے عقائد کے خلاف ہیں اس کے بارے میں وضاحت فرمائیں؟

جواب: بعض اوقات حق تعالیٰ اپنے کسی بندے کی فریاد ری کسی لطیفہ غیبی کے ذریعے فرماتے ہیں۔ وہ لطیفہ غیبی اس کی مانوس شکل میں ظاہر ہو کر بندے کی تکلیف کو باذن اللہ دور کر دیتا ہے۔ اس حکایت میں بھی ممکن ہے ایسا ہوا ہوا دری بھی ممکن ہے کہ روح پاک کو محشم کر کے حق سجائے کی جانب سے بھیجا گیا ہو، حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے شبِ معراج میں اننبیاء علیہم السلام کی مختلف مقامات پر زیارت کی اس کی بھی یہی توجیہ کی گئی ہے۔ (خیر الفتاوى ج ۱ ص ۱۳۱)

### درود شریف کے بارے میں ایک سوال کا جواب

سوال: دیوبندی کہتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر درود وغیرہ کسی قدر فاصلے سے پڑھا جائے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم خونہیں سنتے بلکہ فرشتوں کے ذریعے پہنچتا ہے۔ گویا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی قوت ساعت کو محدود کر دیا ہے۔ حالانکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے غلاموں کے واقعات ایسے ہیں کہ ان کی قوت ساعت محدود نہیں، جیسا کہ فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی آواز "یاساریۃ الجبل" حضرت ساریہ نے اتنی دور سے سنی جو بہت دور کا فاصلہ تھا تو پھر یہ عقیدہ کیسا ہے کہ آپ دور سے منہیں سکتے؟

جواب: اس کا فیصلہ تو خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرمائچے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے کچھ فرشتے ز میں میں گشت کرنے والے مقرر فرمائے ہیں جو میرے امتی کا سلام مجھ تک پہنچاتے ہیں۔ پس ایک چھ مسلمان کو چاہیے کہ وہ اس پر ایمان لاتا رہے۔ "یاساریۃ الجبل" جیسے واقعات تو ان کا تعلق کرامت سے ہے، قوت ساعت سے نہیں، نیز عقائد کا تعلق منقولات سے ہے معمولات سے نہیں۔ (خیر الفتاوى ج ۱ ص ۱۳۶)

### درود شریف سے ختم نبوت پر اشکال اور اس کا جواب

سوال: ایک شخص کہتا ہے کہ درود شریف میں "حَمَّاصَلِیْتُ عَلَیْ ابْرَاهِیْمَ" کہنے سے حضرت ابراہیم کی زیادہ فضیلت ثابت ہوئی حالانکہ سب کہتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی فضیلت زیادہ ہونی چاہیے، گویا قائل کا یہ مطلب ہے کہ رحمت سے مراد نبوت ہے کہ جس طرح سلسلہ نبوت حضرت ابراہیم علیہ السلام کا جاری رہا، اسی طرح ہمارے نبی کا سلسلہ نبوت جاری ہے کہ اس سے ختم نبوت کا رد ہو رہا ہے؟

جواب: درود شریف میں صلوٰۃ و رحمت سے مراد حق تعالیٰ کے وہ احسانات اور مہربانیاں ہیں جو ابراہیم علیہ السلام پر نازل ہوئی تھیں اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر جو حمتیں نازل ہوئیں وہ

ابراہیم علیہ السلام پر نازل شدہ رحمتوں سے کم نہیں ہیں۔ یہ مطلب نہیں کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام پر کوئی زیادہ رحمتیں نازل ہوئی تھیں بلکہ مقصد صرف یہ ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام پر بھی تو نے رحمتیں نازل فرمائی تھیں اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر بھی نازل فرم۔ سلسلہ نبوت کا باقی رہنا اس سے مراد نہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے خود لانبی بعیدی اور آنَا خَاتَمُ النَّبِيِّنَ فرمایا کہ فیصلہ کر دیا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد نبوت کا سلسلہ باقی نہیں رہا۔ (کفایت الحفیظ ج ۱ ص ۹۱)

### حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی شہادت کا عقیدہ رکھنا کفر ہے

سوال: مرزائیوں نے کتابیں چھپوا کر بستی میں تقسیم کی ہیں جس میں انہوں نے قرآن کی آیات سے ثابت کیا ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو یہودیوں نے شہید کیا ہے، کچھ مسلمان اس عقیدے کی طرف رجوع بھی ہو گئے تو ان مسلمانوں کو مرتد سمجھا جائے یا ضعیف الایمان مسلمان؟  
جواب: حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی شہادت کا عقیدہ رکھنے والا خارج از اسلام ہے اور بلاشبہ کافر ہے۔ (حسن الفتاوى ج ۱ ص ۲۷)

### رفع عیسیٰ وظہور مہدی علی نبینا و علیہما السلام کے دلائل

سوال: ثابت کرو کہ عیسیٰ علیہ السلام جسم کے ساتھ آمان پر چڑھ گئے اور وہ واپس آئیں گے؟  
جواب: حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا آمان پر اٹھایا جانا، قرآن مجید اور حدیث اور اجماع امت سے ثابت ہے کہ قرآن کریم کے پارہ نمبر ۶۳ کو ع نمبر ۲ آیت نمبر ۵ کے ذیل میں اس کا ذکر ہے اور صحاح ستہ کی احادیث ابو داؤد وغیرہ میں اس کا مستقل تذکرہ ہے۔ (خیر الفتاوى ج ۱ ص ۱۷)

### وفات مسیح کے متعلق قادریانی شبہ کا جواب

سوال: تذکرہ الشہادتین مصنف مرزاعل غلام احمد قادریانی ص ۲۱ میں ہے ”مگر اس میں شک نہیں کہ اس وعظ صدیقی کے بعد کل صحابہ اس بات پر متفق ہو گئے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پہلے جتنے نبی تھے سب مر چکے ہیں۔“

جواب: اس اجماع کا کہیں پتہ نہیں، محض دعویٰ بلا دلیل ہے، مقصود وعظ صدیقی کا یہ تھا کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کوئی عجیب بات نہیں کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے سب انبیاء و رسول دنیا سے جا چکے، خواہ وفات سے خواہ کسی دوسرے طریق سے پھر اگر آپ بھی نہ ہے تو کیا تعبیر ہے۔ (امداد الفتاوى ج ۵ ص ۳۶۶)

## وفات مسح کے متعلق ایک اور شبهہ کا جواب

سوال: زید اس آیت قرآنی سے حضرت مسح علیہ السلام کی وفات کا ثبوت دیتا ہے۔  
 ”وَالَّذِينَ يَذْكُرُونَ مِنْ ذُوْنِ اللَّهِ لَا يُخْلَقُونَ“ اخْ آج کل روئے زمین پر سب سے بڑھ کر  
 مسح علیہ السلام کی پرستش ہوتی ہے اور اللہ تعالیٰ ان کے متعلق فرماتا ہے مردے ہیں زندہ نہیں،  
 اموات پھر غیر احیاء ذبل تاکہ حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت عام تھی اس پر کوئی  
 قرینہ دال نہیں هُمْ يُخْلَقُونَ سے بھی یہی توجہ نکل سکتا ہے۔

جواب: اس آیت میں بت مراد ہوں اور حضرت مسح علیہ السلام کا معبدہ ہونا دوسری آیت  
 سے باطل ہو تو عموم رسالت کے کیا خلاف ہوا؟ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۷۱)

## وفات مسح کے متعلق ایک اور شبهہ کا جواب

سوال: تذکرۃ الشہادتین میں ہے کہ ”یہ سولہ مشاہدیں ہیں جو مجھ میں اور مسح میں ہیں“ دس  
 ہزار نفوس کے قریب یا اس سے زیادہ لوگوں نے چیغیر صلی اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھا اور آپ  
 نے یہی تصدیق کی اور اس ملک میں جو نای اہل کشف تھے جن کے تین تین چار چار لاکھ مرید  
 تھے ان کو خواب میں دکھلایا گیا کہ یہ انسان خدا کی طرف سے ہے یہ مسلم ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ  
 وسلم کی شبیہ مبارک کوئی نہیں بن سکتا، خواب میں بھی اس لیے اس کا جواب عنایت فرمائیں؟

جواب: ایسی مشاہدیں کھیتھ تان کر ہر شخص اپنے اندر بتا سکتا ہے اس کے علاوہ اس پر کوئی  
 دلیل عقلی و نقلي قائم نہیں ہے کہ دو چیزیں اگر بعض صفات میں ایک دوسرے کے مشابہ ہوں تو بقیہ  
 صفات میں بھی ان کا اشتراک ہوئی محض مغالطہ ہے جس کی مثال منطقیوں نے یہ دی ہے: ”کما  
 یُقَالُ لِصُورَةِ الْفَرَسِ عَلَى الْجِدَارِ هَذَا فَرْسٌ وَكُلُّ فَرَسٍ صَهَّاً لَفَهْدَا صَهَّاً“ اس پر  
 تمام ادله قطعیہ و اجماع متفق ہیں کہ خواب گواہوں آدمیوں کا ہو کتاب و سنت و اجماع و قیاس پر  
 تعارض کے وقت راجح نہیں، اگر ان میں تعارض ہوگا تو اگر مدعا غیر ثابت ہے تو اس کو کاذب و مفتری  
 کہیں گے اور اگر صالح ہے تو اشتباہ والتباس کے قائل ہوں گے۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۶۶)

## حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو ابن اللہ کہا پھر بعد میں انکار کیا، کیا حکم ہے

سوال: زید اور عمر نے شہادت دی کہ خالد نے اب سے تقریباً چھ ماہ پیشتر حضرت عیسیٰ علیہ  
 السلام کو ابن اللہ کہا تھا، اس سے خالد نے انکار کیا۔ چنانچہ شاہدین نے بھی حلیفہ شہادت دی تھی آیا

غالد کا انکار توہہ کے قائم مقام ہے یا نہیں؟ اور اس کی وجہ بائستہ ہوئی یا نہیں؟ شاہدین نے چونکہ بلا عذر شہادت دینے میں تاخیر کی تو ان کی شہادت معتبر ہوگی یا نہیں؟

جواب: انکار اس کا رجوع اور توہہ ہے اس سے کچھ تعارض نہ کیا جاوے لیکن یہوی اس کی بائستہ ہو جاوے گی، لہذا تجدید نکاح کرے اور تاخیر شہادت پیش ک اگر بلا عذر ہو تو موجب رد شہادت ہے لیکن قاضی شرعی کا موجودہ ہوتا یہ خود عذر تاخیر شہادت کافی ہے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۲۹)

### بحث توفی عیسیٰ علیہ السلام

سوال: کیا قرآن کریم سے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا چوتھے آسمان پر جسم اٹھایا جانا ثابت ہے اور پھر زمین پر اترنا ہمارے یہاں مسلمانوں میں یہ جھکڑا چل رہا ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام وفات شدہ ہیں یا حیات از روئے قرآن درست کیا ہے؟

جواب: اگر کوئی شخص یہ کہتا ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام پر موت طاری ہو چکی ہے وہ آسمان پر زندہ موجود نہیں اور قریب قیامت زمین پر نہیں اتریں گے تو وہ اجتماعی عقیدہ کا منکر ہے، قرآن پاک کی آیات کا منکر ہے اور احادیث متواترہ کا منکر ہے۔ (فتاویٰ محمودیہن اص ۹۵) ”ایسا شخص کافر ہے“ (مُع)

### حضرت عیسیٰ علیہ السلام دوبارہ دنیا میں تشریف لا کیں گے

سوال: اگر کوئی مسلمان یہ کہتا ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے دنیا میں دوبارہ تشریف لانے کا کوئی ثبوت نہیں تو وہ مسلمان غلطی پر ہے یا نہیں؟

جواب: حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا دوبارہ دنیا میں آنائی صحیح حدیثوں سے ثابت ہے جو شخص کے ان حدیثوں کو نہ مانے وہ گمراہ ہے۔ (کفایت الحمقی ج ۱ ص ۸۱)

### حضرت عیسیٰ علیہ السلام بعد نزول نبی ہوں گے یا اُمتی؟

سوال: کیا فرماتے ہیں علماء دین مسائل ذیل میں کہ (۱) کیا حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم آخری نبی ہیں؟ آپ کے بعد نبوت کا دعویٰ کرنے والا اور اس دعویٰ کی تصدیق کرنے والا موسیٰ ہے یا کافر؟ (۲) کیا حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو آسمانوں پر زندہ اٹھایا گیا اگر اٹھایا گیا ہے تو آپ قرب قیامت میں نزول فرمائیں گے اگر ہاں تو بحیثیت اُمتی کے یا نبی کے؟

جواب: (۱) حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا خاتم النبیین ہونا قرآن کریم میں مذکور ہے۔ لہذا جو شخص آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد نبوت کا دعویٰ کرے وہ شخص نص تر آنی کا منکر ہے اور قرآن کی

ایک آیت کا انکار بھی کفر ہے۔ یہی حال اس شخص کا ہے جو اس پر ایمان لائے اور اس کی تصدیق کرے۔ (۲) حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو زندہ آسمان پر اٹھایا گیا ہے اور قرب قیامت میں آپ نزول فرمائیں گے احادیث میں اس کی تصریح موجود ہے اور آپ اس وقت اپنی نبوت کی دعوت نہیں دیں گے بلکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ملت کی دعوت دیں گے اور خود ان کی نبوت بھی مسلوب نہیں ہوگی بلکہ محفوظ رہے گی اس مسئلہ پر علماء حق کے مستقل رسائل ہیں۔ (فتاویٰ محمودی ج ۱۲ ص ۱۱۲)

### خدا اور رسول خدا کی توہین کفر ہے

سوال: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو کرشن کنہیا سے تشیید دینا اور چڑواہا کہنا نیز حق جل جلال کو رام "ضم" اور شیام گردانا درست ہے یا کفر گناہ صغیرہ یا کبیرہ، مکروہ تحریکی یا تنزیہی؟

جواب: انبیاء علیہم السلام کی شان میں گتابخی کرنا کفر ہے، اگر کوئی شخص یا الفاظ شان پاک میں اہانتا بلا تاویل کہتا ہے تو کافر ہو جائے گا اور اگر تاویل کے ساتھ کہتا ہے تو کافرنہ ہو گا لیکن ایسا کرنے سے منع کیا جاوے گا کیونکہ ان سے کفر کا شائبہ پیدا ہوتا ہے۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۹۳)

### کیا ہر قوم میں نبی آئے ہیں؟

سوال: اس آیت کا کیا مطلب ہے؟ اور انبیاء علیہم السلام کی تبلیغ کا عموم سب اقوام میں ثابت ہوتا ہے یا نہیں؟ اور جو شخص عموم تبلیغ کا قائل نہ ہو اور یوں کہے کہ آیت شریف سے عموم تبلیغ ثابت نہیں ہوتی بلکہ یوں کہیں کہ بعض قومیں ایسی ہوئی ہیں کہ ان کے پاس کوئی نبی نہیں آیا یہ صحیح ہے یا غلط؟

جواب: آیت وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ لَّخُلِقَتْ سے ظاہراً عموم ضرور مفہوم ہوتا ہے مگر عموم واستغراق رو قسم کا ہوتا ہے، ایک حقیقی، دوسرا عرفی اور دونوں کلام میں بکثرت مستعمل ہیں، معنی ثانی کے یہ ہوں گے کہ بہت ساری امتیں میں انبیاء یا ان کے نائب گزرے ہیں یا مراد یہ ہے کہ مشہور امتیں میں سے ہر امت میں نذر گذرا ہے۔ پس یہ احتمال باقی ہے کہ بعض لوگوں کو تبلیغ نہ ہوئی ہو۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۹۹)

### جماعت منکرین خدا اور رسول کا ممبر بننا

سوال: ایسی جماعت جو خدا اور رسول کی منکر ہو، ہر دھرم کو پاگلوں کا مشغلہ کہتی ہو کیا مسلمان اس جماعت میں ممبر یا کوئی اور شریک ہو سکتا ہے؟

جواب: اگر اس جماعت کے اصول و ضوابط میں سے ہو کہ جو اس جماعت کا ممبر بننے یا اس جماعت میں شریک ہو اس کو خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا منکر بننا ہو گا یا ان کے کفریہ و ملحدانہ

اصول کی ترویج کرنا ہوگی یا عملہ کفریہ اعمال کا ارتکاب کرنا ہوگا تو کسی مسلمان کے لیے اس جماعت میں شریک ہونا قطعاً حرام ونا جائز ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۷۷)

### میرا مرشد بمنزلہ خدا اور رسول ہے

سوال: بنده نے غصہ میں آ کر کہا میرا مرشد (نعوق بالله) خدا اور رسول کے منزلہ ہے اور مراد یہ تھی کہ شرائع کے اوامر و نواہی کے بعد مرشد کا امر میرے نزدیک خدا اور رسول کی طرح ہے اس کا کیا حکم ہے؟  
جواب: یہ کلمہ بظاہر سخت ہے لیکن اس تاویل کے بعد موجب کفر نہیں لازم ہے کہ سائل آئندہ ایسے کلمات سے احتراز کرے۔ (خیر الفتاویٰ ج ۱۳۲ ص ۱۳۲) "تاہم احتیاط کا تقاضا تجدید ایمان اور تجدید نکاح کر لینا ہے" (متع)

### منکر حیات کے پیچھے نماز کا حکم

سوال: حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم کا عقیدہ رکھنے والے کی نماز منکر حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچھے کیا حکم رکھتی ہے؟

جواب: بلا تاویل حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم کا منکر بدعتی ہے اور اس کے پیچھے نماز مکروہ ہے۔ (خیر الفتاویٰ ج ۱۳۰ ص ۱۲۰) "حیات النبی کا مطلب اس سے لگے سوال کے جواب میں ملاحظہ فرمائیں" (متع)

### عقیدہ حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم

سوال: محترم مولانا محمد تقی عثمانی صاحب

السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ

میں نے ایک خط آنحضرت کو ارسال کیا تھا لیکن جواب سے محروم رہا۔ اس خط میں یہ مذکور تھا کہ قرآن کے مطالعے سے مجھے ایسا محسوس ہوا کہ مسلمان عام طور سے دینی معاملات میں احکام قرآن کے خلاف عمل کر رہے ہیں، ایسا کیوں ہے؟ یہ میں سمجھنہیں سکا۔

قرآن میں واضح طور پر بتایا گیا ہے کہ ہر شخص کو موت آتی ہے اور پھر وہ قیامت کے دن اٹھایا جائے گا۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے وفات رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے موقع پر اچھی طرح اس کی وضاحت کر دی تھی لیکن عام مسلمان حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم اور حیات اولیاء کے قائل ہیں اور ان کے تصرفات کے عجیب و غریب واقعات بیان کرتے رہتے ہیں؟

جواب: مکرمی و محترمی السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ

آپ کا پہلا خط مجھے ملنا یاد نہیں، بہر کیف! آپ کے سوال کا جواب عرض ذیل ہے:

انبیاء کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام سمیت تمام مخلوقات کو موت آتی ہے۔ البتہ موت کے بعد ہر انسان کو برزخی زندگی سے واسطہ پڑتا ہے۔ برزخی زندگی کا مطلب صرف یہ ہے کہ انسان کی روح کا اس کے جسم سے کسی قدر تعلق رہتا ہے، یعنی عام انسانوں میں بھی ہوتا ہے مگر اتنا کم کہ اس کے اثرات محسوس نہیں ہوتے۔ شہداء کی ارواح کا تعلق ان کے جسم سے عام انسانوں کے مقابلے میں زیادہ ہوتا ہے اس لیے قرآن کریم نے انہیں احیاء قرار دیا ہے۔ (وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتٍ بَلْ أَحْيَاهُ وَلِكُنْ لَا تَشْعُرونَ ۝ (البقرہ: ۱۵۳) اور انبیائے کرام کا درجہ شہداء سے بھی بلند ہے اس لیے احادیث کے مطابق ان کی ارواح کا تعلق جسم سے سب سے زیادہ ہوتا ہے۔ یہاں تک کہ ان کی میراث بھی تقسیم نہیں ہوتی اور ان کی ازواج کا نکاح بھی دوسرا نہیں ہو سکتا۔ جیسا کہ قرآن کریم میں ہے۔ (وَلَا أَنْ تُنْكِحُوا أَزْواجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدًا ۝ (الاحزاب: ۵۳) چونکہ ان کی ارواح کا تعلق سب سے زیادہ ہوتا ہے اس لیے شہداء کی طرح انہیں بھی احیاء قرار دیا گیا ہے مگر یہ حیات اس طرح کی نہیں ہے جیسی انہیں موت سے پہلے حاصل تھی۔ نیز قرآن و سنت میں اس کی بھی کوئی دلیل نہیں ہے کہ اس حالت میں انبیاء کرام علیہم السلام کو دوسروں پر تصرف کا کوئی اختیار حاصل ہے اگر کسی نے کبھی اس قسم کا کوئی واقعہ دیکھا ہو تو وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان کی صورت مثالی ہو سکتی ہے جس کا ان کو علم ہونا بھی ضروری نہیں ہے۔ واللہ اعلم (فتاویٰ عثمانی ج ۱۰ ص ۷۰)

### حیات انبیاء علیہم السلام کے بارے میں عقیدہ

سوال: زید کا عقیدہ ہے کہ حضرات انبیاء علیہم السلام اپنے اس جسم غفری کے ساتھا پنی قبروں میں زندہ ہیں اور عمر و کا یہ بھی عقیدہ ہے کہ نعمۃ بالله انبیاء علیہم السلام کے جسم قبروں میں دھڑ اور پھر ہیں اسی طرح عمر و کا یہ بھی عقیدہ ہے کہ اس مٹی والی قبر میں نہ سوال ہوتا ہے نہ راحت و آرام اور نہ عذاب، اصلی قبر علیہن میں ہے یا کھین میں جہاں سوال وجواب راحت و عذاب ہوتا ہے نہ کورہ عقائد میں کون سا صحیح ہے؟

جواب: زید کا عقیدہ صحیح اور موافق حدیث ہے، عمر و کے ہر دو عقیدے درست نہیں کیونکہ عذاب روح اور جسد و نوں کو ہوتا ہے۔ (جامع الفتاوى ج ۱۸ ص ۱۸۱)

### دنیا کے اعتبار سے انبیاء اموات میں داخل ہیں

سوال: انبیاء کرام علیہم السلام اپنی قبور میں زندہ ہیں یا نہیں؟

جواب: انبياء کرام علیہم السلام اپنی قبور میں زندہ ہیں مگر ان کی زندگی دنیاوی زندگی نہیں ہے بلکہ برزخی اور تمام دوسرے لوگوں کی زندگی سے ممتاز ہے۔ اسی طرح شہداء کی زندگی بھی برزخی ہے اور انبياء کی زندگی سے تیچھے درجے کی ہے دنیا کے اعتبار سے تو وہ سب اموات میں داخل ہیں۔ (کفایت الحقیقت ج ۲ ص ۷۳)

## حیاتِ انبياء علیہم السلام، حیاتِ عیسیٰ علیہ السلام

### اور سماعِ موئی سے متعلق مختلف سوالات

سوال: ا۔ حیاتِ انبياء کے بارے میں احادیث صحیح نے کیا فرمایا ہے؟ کیا انبياء قبر میں اسی دنیوی حیات سے زندہ ہیں اور روح مقامِ رفیقِ اعلیٰ میں ہے؟ یا جسد کے ساتھ انبياء کا قبروں میں نماز پڑھنا آیا ہے؟ آیا اسی جسد کے ساتھ پڑھتے ہیں یا جسمِ مشان کے ساتھ؟ نیز حیاتِ انبياء کا منکر شریعت میں کیا حکم رکھتا ہے؟

جواب: ا۔ آپ کے سوالات کے مختصر جوابات (یہ مختلف سوالات اور ان کے جوابات آگے آرہے ہیں) درج ذیل ہیں لیکن ان مسائل پر مدقائق میں پڑھنا ورنہ نہیں۔ ان سوالوں کے جواب پر دین کا کوئی عملی حکم موقوف نہیں ہے نان کی تحقیق کا ہمیں مکلف کیا کیا ہے۔ لہذا اپنے اوقات کو ان مسائل کو معلوم کرنے میں صرف کرنا چاہیے جن کا ہراہ راست تعلق عملی زندگی سے ہے۔ حدیث میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:

”من حسن اسلام المرء ترکه مala يعنه“ (جامع الترمذی ابواب الزهد عن

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ج: ۲ ص: ۵۵ (طبع فاروقی کتب خانہ)

اس تمہید کے بعد مختصر جوابات لکھے جاتے ہیں مگر ان پر بحث و تجزیص کا دروازہ نہ کھولا جائے۔

ا۔ انبياء علیہم السلام کی حیات، حیات برزخی ہے۔ لیکن یہ حیات برزخی عام مسلمانوں کے مقابلے میں زیادہ قوی ہے اس میں روح کا رشتہ جسد کے ساتھ اتنا زیادہ قوی رہتا ہے کہ اسے حیات دنیویہ کے ساتھ بہت قرب ہے اور اس کی بناء پر ان پر مطاقاً احیاء کا اطلاق کیا جاتا ہے۔ اسی لیے انبياء علیہم السلام کی نہ میراث تقسیم ہوتی ہے نہ ان کی ازواج مطہرات سے بعد میں کوئی نکاح کر سکتا ہے۔ اب یہ قوت کس درجے کی ہے؟ اس کا صحیح علم اللہ ہی کو ہے اور اس کی کہنے جانے کی کوشش اور فضول تحقیقات کی ضرورت نہیں اور انبياء کا قبر میں نماز پڑھنا بظاہر اجسام کے ساتھ ہی ہے۔

(وفي شفاء السقام للسبكي ص: ۱۸۰ (طبع مکتبہ نوریہ رصویہ): ولحیاة

الانبياء بعد موتهم شواهد من الاحاديث الصحيحة وفي الصحيح لللامام

مسلم ج: ٢ ص: ٣٦٨ (طبع قديمی کتب خانہ) عن انس بن مالک ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال: اتیت و فی روایة هداب، مررت علی موسی ليلة اسری بی عندها کیب الاحمر وهو قائم يصلی فی قبره. و فی القول البدیع للسخاوی: السادسة رسول اللہ حی علی الدوام ص: ١٦٧ (طبع مکتبہ علمیہ مدینہ منورہ) یؤخذ من هذه الاحادیث انه صلی اللہ علیہ وسلم حی علی الدوام و ذلك انه محال عادة ان يخلو الوجود کله من واحد یسلم علیه فی لیل و نهار و نحن نؤمن و نصدق با انه صلی اللہ علیہ وسلم حی یرزق فی قبره و ان جسمہ الشریف لا تأكله الارض والاجماع علی هذا..... وقد جمع البیهقی جزا فی حیاة الانبیاء علیهم السلام فی قبورهم واستدل بغالب ماقبل و بحدیث انس رضی اللہ عنہ: الانبیاء احیاء فی قبورهم یصلوون ..... الخ. وقال العلامہ السبکی فی شفاء السقام ص: ١٩ (طبع مکتبہ نوریہ رضویہ) وہی ثابتۃ للروح بلا اشکال والجسد ..... فان الصلوة تستدعي جسدا حیاً و كذلك الصفات المذکورة فی الانبیاء ليلة الاسراء کلها صفات الاجسام ولا یلزم من کونها حیاة حقيقة ان تكون الابدان معها کما کانت فی الدنيا من الاحتیاج الی الطعام والشراب..... وغیر ذلك من صفات الاجسام التي نشاهدھا بل قد یكون لها حکم اخر، فليس فی العقل ما یمنع من الثبات الحیاة الحقيقة لهم. وكذا فی احکام القرآن للعلامۃ التھانوی رحمہم اللہ تعالیٰ علیہ (ج: ۳ ص: ۱۵۱) ورد المعطار ج: ۲ ص: ۱۵۱)

سوال: ۲۔ مراج کی رات میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ملاقات اور تخفیف نماز کے بارے میں گفتگو صرف روح سے ہوئی تھی یا روح مع الجسد سے؟

جواب: ۲۔ احادیث میں اس کی تصریح نہیں ہے لیکن اطلاعات سے ظاہر یہ ہے کہ جسد کے ساتھ ہوئی تھی۔

سوال: ۳۔ شب مراج میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی امامت کا معاملہ جمیع انبیاء کے لیے مسجد اقصیٰ میں صرف روحوں کے لیے ہوا تھا یا کہ روح مع الاجسام تھے؟

جواب: ۳۔ اس کی بھی روایات میں تصریح نہیں ہے۔ بظاہر اجسام کے ساتھ ہی ہے۔ واللہ اعلم

سوال: ۴۔ حضرت علیہ السلام جو بعید حیات ہیں، کیا اس نماز میں مع الجسد شریک

ہوئے تھے یا صرف روح نے شرکت فرمائی تھی؟

جواب: ۳۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا جسد و روح دونوں کے ساتھ زندہ ہونا قرآن کریم میں مصروف ہے۔ (إِذْقَالَ اللَّهُ يَعِيسَى إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيْ) الآیة (آل عمران: ۵۵) "وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبَّهَ لَهُمْ" الآیة (النساء: ۱۵۷) تفصیل کیلئے دیکھئے معارف القرآن ج: ۲ ص: ۶۷) اس لیے ان سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ملاقات مع الجسد والروح ہوتی۔

سوال: ۵۔ عام مسلمانوں کو جب قبر میں دفتار یا جاتا ہے اس کے بعد ان کی قبر پر فاتحہ پڑھی جاتی ہے، کیا وہ سنتے ہیں؟ نفی کی صورت میں ان احادیث کا کیا جواب ہوگا جن میں ثبوت ہے؟

جواب: ۵۔ اصل یہ ہے کہ مردوں میں موت کے بعد سنتے کی طاقت نہیں ہے۔ جیسا کہ قرآن کریم میں تصریح ہے۔ (قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى) الآیة۔ (سورة الروم: ۵۲) لیکن جس وقت اللہ تعالیٰ کسی مصلحت سے انہیں کوئی آواز سنانا چاہے تو سادیتا ہے۔ حدیث میں جو جو تیوں کی آواز سنتے کا ذکر ہے وہ اسی پر محول ہے کہ اللہ تعالیٰ عبرت کے لیے اس کو آواز سادیتا ہے۔

(إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَنْ يَشَاءُ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مِّنْ فِي الْقُبُوْرِ) (سورة فاطر: ۲۲)

فی احکام القرآن: ۱۶۳ ص: ۱۱۳ فانہ تعالیٰ بقدرتہ یسمع الاموات اصوات

الاحیاء اذا شاء ویهدی من یشاء ویضل من یشاء ..... الخ. وفي الصحيح

للبخاری باب المیت یسمع خرق العمال ج: ۱ ص: ۸۷ (طبع قدیمی کتب

خانہ) عن انس رضی اللہ عنہ عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال: العبد اذا

وضع فی قبرہ وتولی وذهب اصحابہ حتی انه یسمع قرع نعالہم اتابہ

ملکان، الحدیث : وفيه ايضاً ج: ۱ ص: ۱۸۳ (طبع مذکور) قال نافع ان ابن

عمر اخبرہ قال: اطلع النبی صلی اللہ علیہ وسلم على اهل القلب فقال:

وَجَدْتُمْ مَا وَعَدْ رَبِّکُمْ حَقًا؟ فَقَالَ لَهُ: تَدْعُو امْوَاتًا؟ فَقَالَ: مَا أَنْتُ بِاسْمَعْ مِنْهُمْ

وَلَكِنْ لَا يَجِدُونَ وَعْدَنَا رَبِّنَا رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهَا قَالَتْ: انما قال النبی

صلی اللہ علیہ وسلم: انہم لیعلمون الان ان ما کنست اقول لهم حق و قد قال

الله تعالیٰ : "إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى" وفی احکام القرآن للعلامة التھانوی

رحمہ اللہ علیہ (ج: ۱۶۳ ص: ۱۱۳) قوله ان مستلۃ سماع الموتی وعدمه من

السائلى التى وقع الخلاس فيها ..... وفيه ايضاً ج: ۳، ص: ۱۶۵، قال العبد الضعيف (المفتى الاعظم باكستان قدس الله سره) والذى ذكره فى الروح من طوائف اهل العلم وذكر ابن عبدالبر ان الاكثرین على ذلك يعنی سماعهم فى الجملة هو الحق الحقيق بالقبول واليه يرشد صيغة القرآن وشان النزول، وبه تتوافق الروايات من الصحابة والرسول صلی الله عليه وسلم وهو مختار مشائخنا دامت بر كاتبهم ماهبت الدبور والقبول ..... الخ)

سؤال: ۶۔ قبر سے کیا مراد ہے؟ آیا وہی لحد یا شق جس میں میت کو دفنایا گیا ہے یا کوئی اور؟ عذاب قبر کہاں ہوتا ہے؟ ملکین کا سوال وجواب کہاں ہوتا ہے؟

جواب: ۶۔ قبر سے وہی قبر مراد ہے جس میں مردے کو دفن کیا گیا ہے۔ سوال ملکین کے وقت روح کو دوبارہ جسم میں داخل کیا جاتا ہے۔ (وفی ايضاً ج: ۳، ص: ۱۸۱، مذهب اهل السنۃ والجماعۃ ان ارواح الموتی ترد فی بعض الاوقات من العلیین او من سجين الى اجسادهم فی قبورهم عند ارادۃ اللہ تعالیٰ وخصوصاً ليلة الجمعة ويجلسون ويتحدون وينعم اهل النعيم ويعذب اهل العذاب۔ (محمد زبیر حق نواز) اور پوری حقیقت حال اللہ کے سوا کوئی نہیں جان سکتا۔

سؤال: ۷۔ سامع موتی میں صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کا اختلاف ہے جمہور صحابہؓ کی رائے اثبات میں ہے یا نفی میں؟ امام ابو حنفیؓ کی رائے کیا ہے؟

جواب: ۷۔ امام ابو حنفیؓ کی رائے صحیح قول کے مطابق وہی ہے جو نبرہ میں لکھی گئی۔

سؤال: ۸۔ عام مسلمانوں کی قبر پر قرآن خوانی بلا معاوضہ جائز ہے یا نہیں؟ جائز ہونے کی صورت میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم یا صحابہ کرامؐ کا کوئی عمل جس کا ذکر حدیث میں ہو؟

جواب: ۸۔ ایصال ثواب کے لیے قبر پر قرآن خوانی جائز ہے بشرطیکہ کسی بن کی تخصیص نہ ہو اور اس پر کوئی معاوضہ طے نہ کیا جائے۔ (فتاویٰ عثمانی ج اص ۶۰ تا ۶۳)

### حضرت آدم علیہ السلام کی طرف حرث کی نسبت

سؤال: زید نے دوران وعظ میں کہا کہ معاصلی کی بنداریں چیزیں ہیں تکبیر حسد، حرث، تکبر کا موجہ اعلیٰ ہے، حسد کا قاتیل اور حرث کی نسبت حضرت آدم علیہ السلام کی طرف کی، پس واعظ اس قول میں سچا ہے یا نہیں؟ نیز فتنکوْنَا مِنَ الظَّالِمِينَ کا ظاہر معنی ارادہ کرتا ہے یا

نہیں ایسے واعظ کو مرتب کہنا درست ہے یا نہیں؟

جواب: واعظ کا قول قابل تاویل ہے اس لیے واعظ پر ارتدا حکم کرنا درست نہیں ہے۔ ہاں اس فرم کی عبارات عوام کے سامنے بیان نہیں کرنی چاہیے جس سے عوام کے عقیدے خراب ہونے کا اندریشہ ہوا اور انبیاء کی طرف معصیت کی نسبت کرنے کا احتمال ہو سکے اور آیت کریمہ میں ظالمین کا لفظ اس معنی میں ہے کہ اگر تم پاؤ جو دیاد ہونے کے بقصد نافرمانی اس درخت کو کھالو گے تو تم ظالم ہو جاؤ گے لیکن چونکہ آپ ممانعت کو بھول گئے تھے اس لیے ظالم نہیں ہوئے۔ (کفایت المفتی ج ۱ ص ۷۵)

### حضرت سلیمان علیہ السلام کے گرنے پر ایک اشکال کا جواب

سوال: اگر انبیاء کو موت کے بعد حیات حاصل ہوتی ہے اور اس سے نماز پڑھتے ہیں تو حضرت سلیمان علیہ السلام اپنے جسم کو کیوں نہ سنہال سکے جبکہ ثابت بنانی کو نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے؟

جواب: وقوع موت حضرات انبیاء علیہم السلام اور کل مخلوق کے لیے ثابت ہے جس کے نتیجے میں اعضاء کا تعطل بھی امر اجمائی ہے وفات کے بعد انبیاء علیہم السلام کے اجسام مبارکہ کو حیات حاصل ہوتی ہے لیکن آثار حیات کا مشاہدہ ضروری نہیں بلکہ عام حالات میں اس کا عدم ضروری ہے۔ الایہ کہ خلاف عادت کبھی مشاہدہ کرنا دیا جائے۔ (خیر الفتاوى ج ۱ ص ۲۶)

### کسی دیو کے نبی کی شکل و صورت اختیار کرنے کا عقیدہ

سوال: جوانکشتری کے دیو کے پاس چلے جانے کا اور نبی اللہ کی شکل و صورت کو دیو وغیرہ کے اختیار کرنے کا قائل ہو شرعاً اس کی کیا سزا ہے؟

جواب: یہ عقیدہ لغو اور غلط ہے اس کو اپنے اس عقیدے سے تو پہ لازم ہے علماء اسلام اور محققین و مفسرین نے جمیع انبیاء کے متعلق تحریر کیا ہے کہ شیطان کو قدرت نہیں دی گئی کہ کسی نبی کی صورت میں آسکے، حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق خود احادیث میں موجود ہے کہ شیطان آپ کی شکل نہیں بن سکتا۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱ ص ۱۰۶)

### انبیاء کے معصوم ہونے کی دلیل

سوال: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے معصوم ہونے کے متعلق کوئی آیت خیال شریف میں ہوتا اطلاع فرمائیں؟ میں نے شرح عقائد نشر المطیب میں تلاش کی لیکن کوئی آیت صاف اس مضمون کی نہیں ملی، نشر المطیب میں البتہ ایک حدیث ملی ہے اگر مادہ عصمت کے ساتھ کوئی آیت ملے تو بہت ہی بہتر ہوگا؟

جواب: ما وہ عصمت کا وارد ہونا ضروری نہیں۔ اس کے مفہوم کا ثبوت کافی ہے، متعدد آیات لوگوں نے ذکر کی ہیں مگر میرے نزدیک دعائے ابراہیمی "قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي" کے جو کہ وعدہ "إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا" پر معروض ہے۔ جواب میں جو "قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ" ارشاد ہوا کافی..... جنت ہے کیونکہ امامت سے مراد نبوت ہے، "کما ہو ظاہر" اور اس کا ظالم کو عطا کرنا ممتنع شرعی قرار دیا ہے اور ظلم عام ہے ہر معصیت کو۔ پس اس سے تمام گناہوں سے عصمت ثابت ہوئی اور جو بعض فحص وارد ہیں وہ ماؤں ہیں، صورت معصیت کے ساتھ اور حقیقت معصیت کی منفی ہے۔ (امداد الفتاویٰ ج ۵ ص ۷۰) "یعنی جو بعض واقعات سے لغزشوں کا صد و معلوم ہوتا ہے تو وہ حقیقتاً گناہ نہیں صرف صورۃ گناہ ہیں۔" (ناصر)

### اسلامی حکومت میں کافر اللہ کے رسول کو

### گالی دے تو وہ واجب القتل ہے

سوال: اگر اسلامی حکومت میں رہنے والا کافر اللہ کے رسول کو گالی دے تو کیا اس کا ذمہ نہیں ٹوٹتا؟ حدیث میں ہے جو ذمہ اللہ کے رسول کو گالی دے اس کا ذمہ ٹوٹ جاتا ہے وہ واجب القتل ہے؟  
 جواب: فقه خنی میں فتویٰ اس پر ہے کہ جو شخص اعلانیہ گستاخی کرے وہ واجب القتل ہے درختار اور شامی میں اس کا واجب القتل ہونا تہایت تفصیل سے ذکر کیا گیا ہے اور خود شیخ الاسلام حافظ ابن تیمیہ (جن کو غیر مقلدا پناہ مانتے ہیں) کی کتاب "الصارم المسلط" میں بھی حنفیہ سے اس کا واجب القتل ہونا نقش کیا ہے۔ علام ابن عابدین شامیؒ نے اس موضوع پر مستقل رسالہ لکھا ہے جس کا نام ہے:  
 "تبیہ الولاة والحكام علی احکام شاتم خیر الانام او احد اصحابه"

الكرام عليه وعليهم الصلوة والسلام\*

یہ رسالہ مجموع رسائل "ابن عابدین" میں شائع ہو چکا ہے۔ الغرض ایسے گستاخ کا واجب القتل ہونا تمام آئمہ کے نزدیک متفق علیہ ہے۔

اور یہ جو بحث کی جاتی ہے کہ اس سے عہد ذمہ ٹوٹ جاتا ہے یا نہیں؟ یہ مخفی ایک نظریاتی بحث ہے۔ حنفیہ کہتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں گستاخی کفر ہے اور کافروں پہلے ہی سے ہے۔ لہذا اس سے ذمہ تو نہیں ٹوٹے گا مگر اس کی یہ حرکت موجب قتل ہے اور دوسرے حضرات فرماتے ہیں کہ یہ شخص ذمی نہیں رہا، حریبی بن گیا ہے لہذا واجب القتل ہے۔ پس نتیجہ بحث

دوں صورتوں میں ایک ہی نظریاتی بحث صرف توجیہ و تعلیل میں اختلاف کی رہتی۔ حدیث میں بھی اس کے واجب القتل ہونے ہی کوڈ کر فرمایا گیا، اس کے ذمہ نہ ہے کونہیں اس حقیقت کے خلاف نہیں۔ (آپ کے مسائل ج ۱۶ ص ۶۶)

### عصمت انبیاء علیہم السلام ایک اجتماعی مسئلہ

سوال: مسلمانوں کا اجماعی عقیدہ ہے کہ تمام انبیاء معموم ہیں، ان سے گناہوں کا ارتکاب نہیں ہوتا لیکن قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے اکثر انبیاء علیہم السلام کی ایسی لغزشوں کا ذکر کیا ہے جن پر گرفت اور تنبیہ کی گئی ہے، غلطی لغزش خطائے اجتہادی اور گناہ کی تعریف کر کے انبیاء علیہم السلام کی عصمت قرآن و سنت کی روشنی میں تحریر فرمائیں؟

جواب: عصمت انبیاء علیہم السلام اجماعی مسئلہ ہے اور محققین اس کے قائل ہیں کہ حضرات انبیاء علیہم السلام صفاتِ کبار سے معموم ہوتے ہیں اور بعض امور ایسے ہیں جن پر کچھ عتاب ظاہر کیا گیا ایسے امور کو خطائے اجتہادی یا زلت سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ ”زلت“ کی تعریف یہ ہے کہ وہ اپنی ذات میں گناہ نہیں ہوتا بلکہ جائز ہوتا ہے اور اس کا مقابل فعل بھی جائز ہوتا ہے۔ دونوں میں فرق ”خوب“ اور ”بہت خوب“ کا ہوتا ہے۔ نبی اگر دوسرے کو چھوڑ کر پہلے پر عمل کر لیتا ہے تو اس کے مقام پلند کے اعتبار سے اس طرز کو لغزش یا زلت سے تعبیر کیا جاتا ہے اور تنبیہ خداوندی متوجہ ہو جاتی ہے۔ حالانکہ عوام کے اعتبار سے یہ کوئی قابل تنبیہ عمل نہیں بلکہ یہ نیکی ہوتی ہے جیسا کہ کہا گیا ہے: ”**حَسَنَاتُ الْأَبْرَارِ سَيِّنَاتُ الْمُفْرِّيْنَ**“، اور خطائے اجتہادی کی حقیقت یہ ہے کہ نبی نے ایک عمل کو عین نشانہ خداوندی سمجھتے ہوئے کیا۔ بعد میں آپ کو متذکر کر دیا گیا کہ ہمارا نشانہ وہ نہیں بلکہ یہ تھا۔ جیسا کہ ابن ام مکتوم کا واقعہ۔ (خبر الفتاوى ج ۱۷ ص ۲۷۲)

### مسئلہ عصمت انبیاء علیہم السلام

سوال: ۱۔ عصمت انبیاء علیہم السلام کے لوازم ذات سے ہے یا نہیں؟  
 ۲۔ کیا انبیاء علیہم السلام کو نبوت سے قبل بھی وہی عصمت حاصل ہوتی ہے جو کہ نبی ہونے کے بعد ہوا کرتی ہے؟

جواب: ۱۔ عصمت انبیاء علیہم السلام کے لیے لازم ہے اور ان سے کسی وقت بھی یہ صفت جدا نہیں ہوتی۔ ان کی جن لغزشوں کا ذکر قرآن کریم وغیرہ میں آیا ہے وہ سب خلاف اولیٰ باتیں تھیں

جو شرعاً معصیت نہیں مگر انبیاء علیہم السلام کو ان کی جلالت قدر کی وجہ سے ان پر بھی حنیفیہ کی گئی۔  
۲۔ صحیح یہ ہے کہ نبوت سے قبل بھی انبیاء سے کوئی گناہ سرزنشیں ہوا۔ (فتاویٰ عثمانی ج ۱ ص ۲۶)

### خدا اور رسول کے متعلق ایک امام کی گمراہی

سوال: ایک امام کہتا ہے کہ حضرت مولانا محمد قاسم صاحب نانو توی کو پچشم خود تقریر کرتے ہوئے دیکھا ہے اور حاضرین سے یوں کہتا ہے کہ تم نے اللہ کو دیکھا ہے، میں نے کہا کہ حضرت ہم نے تو نہیں دیکھا ہے تو حضرت رومال اپنی جیب سے نکال کر اور بغیر بادل کے کڑک اور گرج شروع ہوئے کافی دیر کے بعد لوگوں کی طرف مخاطب ہو کر فرمایا، دیکھو رومال میں خداوند قدوس کا بت اور پلامع اعضاء بشریت موجود ہے، ایسے بزرگوں کی شان میں اس قسم کے الفاظ کہتا دوسرے..... سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم کو جب معراج ہوئی تو اس کے بارے میں (نعواذ باللہ) یہ کہتا ہے کہ حضرت جبریل سدرۃ النشیٰ سے اوپر گئے ہیں اور اللہ کے قریب جا کر کہایا اللہ تمہارے حبیب حاضر ہو گئے ہیں، اللہ نے کہا بہت اچھا، حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جوتا اتارنے کا قصد کیا..... فوراً جواب صدی آیا کہ آدمی سے سینہ پر چڑھ جاؤ۔

جواب: جو شخص اللہ تعالیٰ کا پلامع اعضاء بشری رومال سے نکال کر حاضرین کو دکھلانے وہ ہرگز اس قابل نہیں کہ اس کو امام بنایا جائے، ایسے شخص کی صحبت سے دور رہیں، نہ جانے کیا کیا شعبدے دکھلا کر رگوں کو مگراہ کرے گا، جس سے ایمان بھی سلامت نہیں رہے گا۔ اللہ تعالیٰ ایسی چیز نہیں جس کو رومال میں بند کیا جاوے، ایسے آدمی کو واجب ہے کہ اس قسم کی خرافات اور کفریات سے توبہ کر کے تجدید ایمان اور تجدید نکاح کرے۔

معراج کے متعلق جوتے پہنے ہوئے جا کر اللہ تعالیٰ کے سینے پر چڑھنا نہ قرآن کریم میں ہے نہ حدیث میں بلکہ نہایت لغو اور کفریہ شیطانی خیال ہے۔ حضرت مولانا قاسم یا کوئی بزرگ بھی ایسی بات نہیں فرماسکتے، ان کی طرف نسبت کرتا ہے اصل اور غلط ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۱۶۵)

### آپ کو عالم الغیب کہنا

سوال: حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقدس پر علم غیب کا اطلاق کیا جانا اگر بقول زید صحیح ہے تو دریافت طلب امریہ ہے کہ اس کی مراد بعض غیب ہے یا کل غیب؟ کل غیب کا علم تو دلیل عقلی و نعلیٰ کے خلاف ہے اور اگر بعض غیب کا علم مراد ہے تو کیا بعض غیب کا اطلاق لفظ عالم الغیب کے لیے کافی ہے

چنانچہ اولیاء کرام کو بھی بعض امور غیبیہ پر اطلاع ہو جاتی ہے مگر ان کو عالم الغیب کوئی نہیں کہتا؟

جواب: صبح جدید میں یہ عبارت ہے کہ آپ کی ذات مقدسہ پر علم غیب کا حکم کیا جانا اٹی قول اگر بعض علوم غیبیہ مراد ہیں تو اس میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی تخصیص ہے، مطلق بعض علوم غیبیہ تو غیر انبیاء علیہم السلام کو بھی حاصل ہیں تو چاہیے سب کو عالم الغیب کہا جائے اس عبارت کا وہی حاصل ہے جو آپ کی عبارت مجوزہ کا جس کا اعلان ہو چکا۔ چنانچہ تغیر العوان میں بھی اس ضمن میں کو اس طرح ادا کیا ہے کہ اگر مطلق بعض علوم کا حصول علت ہو عالم الغیب کا اطلاق کرنے کے لیے توجہ علت مشترک ہے دوسری تخلوقات میں بھی تو لازم آتا ہے کہ دوسری تخلوقات کو بھی عالم الغیب کہا جاوے اور لازم باطل ہے لہذا المزوم باطل۔ (امداد الفتاوى ج ۲۱ ص ۶۲)

### انبیاء کی شان میں وارد بعض الفاظ کا مفہوم

سوال: کیا ان آیات مقدسہ میں اللہ عزوجل نے جو فرمایا ہے وہ واقعی عظمت رسالت کی سبک ساری اور درماندگی اور کفار و مشرکین کے سامنے اہانت یا بے وزنی ظاہر کرنے کے لیے فرمایا ہے یا پھر انہیں الفاظ سے عظمت رسالت کو ظاہر فرمائیں کہ مرسلین کے صادق المصدق و مقام محمود کے مکمل ہونے کی بشارت کے سلسلہ میں پیش فرمایا ہے۔

(۱) وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحِيَصَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (۲) وَلَوْ تَقُولَ عَلَيْنَا

بعض الْأَقَوِيلِ لَا خَدُنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ ۵

جواب: خدا نے جل و علانے جس مادہ سے انسان کے اعضاء کو پیدا کیا اس کے قلب کو اس سے زیادہ لطیف مادہ سے پیدا کیا۔ اس وجہ سے قلب میں لطافت زیادہ ہے اور جس مادہ سے عامہ مؤمنین کے قلوب بنائے جاتے ہیں خواص اولیاء کے اجسام اس مادہ سے بنتے ہیں تو ان کے قلوب اور زیادہ لطیف مادہ سے بنتے ہیں جن میں الہامات و معارف کے برداشت کی قابلیت ہوتی ہے اور جس مادہ سے خواص اولیاء کے قلوب بنتے ہیں اس مادہ سے انبیاء علیہم السلام کے اجسام طیبہ بنتے ہیں تو ان کے قلوب اور زیادہ لطیف ہوتے ہیں جن میں وحی الہی اور نزول ملائکہ کی برداشت ہوتی ہے اور جس مادے سے انبیاء علیہم السلام کے قلوب بننے اس مادے سے امام المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم کا جسد اطہر تیار ہوا تو آپ کا جسد اطہر اور زیادہ لطیف مادے سے ہنا جس میں معراج اواویٰ قاب دقوسین اور رویت کے برداشت کی طاقت تھی وہاں حیات طیبہ نور ہی نور ہے شک اور ہم معصیت کی خلنت کی مجال نہیں کر دہاں تک پہنچ سکتے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے جب یہ دعا پڑھی:

**”يَا مُقْلِبَ الْقُلُوبِ تَبِّئْ قَلْبِي عَلَى دِينِكَ“** تو صاحبہ کرام نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیا آپ کو ہم پر ذرہ بدل جانے کا جس کا حاصل یہ ہے کہ صحابہ کرام نے ان کا محمل یہی قرار دیا کہ تعلیمات امت کے لیے ہیں۔ نیز منطقی قاعدہ سے مقدم اور تالی کے درمیانی تالی کا تحقق لازم نہیں؛ صرف علامت بتانا مقصود ہے کہ اگر فلاں چیز ہو تو اس پر فلاں چیز مرتب ہو گی جیسے **”لَوْ كَانَ فِيهَا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا“** کہ اگر تعدد اللہ ہو گا تو اس پر فساد مرتب ہو گا حالانکہ نفس الامر میں تعدد اللہ محال ہے۔ نیز تنبیہ کرنا مقصود ہے کہ کوئی شخص اپنے اعمال صالحہ پر مغرور نہ ہو بلکہ ہر شخص اپنے کو اللہ جلالہ کے سامنے حقیر و ذلیل سمجھے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۸ ص ۶۲)

ایک نصرانی کا کسی مدفون نبی کی بڑی ہاتھ میں لیکر دعا کرنے کا واقعہ

سوال: ایک رسالہ میں امام حسن خالص عسکری کے حالات میں لکھا ہے کہ جب سُرِّمَنْ رَأَى میں  
خط پڑا تو خلیفہ وقت کے حکم کے مطابق بارش کی دعا کی گئی، پھر بھی بارش نہ ہوئی لیکن ایک نصرانی راہب نے  
اس کے بعد دعا کی تو بارش ہوئی کیونکہ اس کے ہاتھ میں کسی مدوفون نبی کی بذریٰ تھیں اس لیے شہر پیدا ہوا کہ کیا  
واقعۃ نبی کی بذریٰ تھی؟ یا کسی اور انسان کی؟ اور اس راہب کے ہاتھ میں وہ بذریٰ کہاں سے آئی؟

جواب: حدیث شریف سے ثابت ہے کہ حضرات انبیاء علیہم السلام اپنی قبروں میں حیات ہیں، تمہارا پڑھتے ہیں، ان کو رزق دیا جاتا ہے، خدا تعالیٰ نے انبیاء علیہم السلام کے بدن مبارک کو زمین پر حرام کر دیا ہے۔ لہذا درج کردہ بات صحیح نہیں ہو سکتی۔ اگر سنده صحیح اور معتبر روایت سے ثابت ہو جائے تو اس کا مطلب یہ ہو سکتا ہے کہ کسی نبی کی وفات سے قبل انگلی وغیرہ کٹ کر کسی کے پاس محفوظ ہو گئی ہو، جیسا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بال مبارک اور ناخن مبارک وفات سے قبل بدن مبارک سے الگ ہوئے تھے، آج بھی لوگوں کے پاس وہ محفوظ ہیں اس کے علاوہ اور کوئی تاویل صحیح میں نہیں آ رہی ہے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ج ۸ ص ۳۲)

زمانہ فترت میں کوئی نبی آیا ہے یا نہیں؟

**سوال:** حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بعد اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے بھی کوئی نبی مبعوث ہوئے تھے جن کا نام جرجیس تھا، یہ کہاں تک درست ہے؟

جواب: یہ صحیح ہے کہ زمانہ مذکورہ میں حضرت جرجیس علیہ السلام پہلی شریعت کے مطابق توحید و رسالت اور بعث و نشر وغیرہ کی دعوت دینے کے لیے مبouth ہوئے تھے۔ انہوں نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بعض حواریوں سے ملاقات بھی کی ہے۔

الله تعالى نے ان کو موصى کے باڈشاہ کی جانب سب وعث فرمایا تھا اور جب انہوں نے تو حیدر کی دعوت دی تو باڈشاہ نے ان کو قتل کر دیا مگر الله تعالى نے ان کو پھر زندہ کیا اور اخیر میں باڈشاہ نے آپ کو آرے سے نکڑے نکڑے کر دیا جس کی پاداش میں اللہ تعالیٰ نے اس باڈشاہ کو اور اس کی رعایا کو تباہ و برباد کر دیا۔ (فتاویٰ احیاء العلوم ج ۱ ص ۳۱۲)

### صلوٰۃ وسلام کسی بھی نبی پر

سوال: اگر کسی اور نبی پر صلی اللہ علیہ وسلم کہے تو جائز ہے یا نہیں؟

جواب: جائز ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۵ ص ۱۸) ”چونکہ منع اور اختصاص کی کوئی دلیل نہیں“ (متع)

### اور جب اُفق آسمان میں اسم "محمد" کا ظہور ہوا

سوال: یہ واقعہ ۸ فروری ۱۹۳۱ء مطابق ۵ شعبان ۱۳۲۵ھ بعد مغرب کا ہے کہ دیہات کے کچھ لوگوں نے اور شہر کے بھی کچھ لوگوں نے بعد مغرب آسمان پر پھر چشم جانب لفظ "محمد" لکھا ہوا دیکھا اس طرح کہ غروب آفتاب کے بعد آسمان پر ایک چمکتا ہوا خط مثل بجلی کے ظاہر ہوا۔ اسکے بعد اس میں حرکت پیدا ہوئی اس حرکت سے پہلے میم اسکے بعد ح، پھر میم، پھر دال پیدا ہوا، قریب وس پندرہ منٹ یہ صورت رہی اور اس کثرت سے لوگوں نے دیکھا کہ اس سے کسی کو انکار نہیں، حکم شرعی کیا ہے؟

جواب: اصول کی بناء پر معلوم ہوتا ہے کہ یہ اشارہ ہودین محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے ظہور و علوکی طرف اور غالب ہی ہے کہ مقصود اس نشان سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہی کا نام مبارک ہے اور اس میں بجائے آسمانی نام احمد صلی اللہ علیہ وسلم کے نام محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا ظاہر ہونا علوی الارض کی طرف اشارہ ہوگا اور احتمال مرجوح یہ بھی ہے کہ اس سے امام مهدی علیہ السلام کا نام مراد ہو۔ (امداد الفتاوی ج ۲ ص ۵۱۹)

التفاقی سے لکھا گیا ہے، (متع)

### ہندوؤں کے اوتاڑ پر لعنت کرنا

سوال: رام چندر جی اور کرشن چندر جن کو اہل ہندو اوتار "رسول" کہتے ہیں مگر وہ خود اپنے کو عبد صحیح کام کرتے اور جنکو کو ہدایت کرتے تھے تو ان پر لعنت کرنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب: اگر اوصاف مذکورہ واقعۃ ان میں موجود تھے تو پھر لعنت کرنا جائز نہیں۔ (فتاویٰ عبدالمحییٰ ص ۵۰۶)

الله اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت سے  
انبیاء علیہم السلام کی معیت نصیب ہوگی، ان کا درجہ نہیں!

سوال: کیا آپ مندرجہ ذیل آیت کریمہ کی پوری تشریع بیان فرمائیں گے؟

”من يطع الله والرسول فاولنک مع الدين انعم الله عليهم من النبیين  
والصدیقین والشهداء والصلحین وحسن اولنک رفیقا.“ (النساء: ۲۹)

بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس کا ترجمہ یہ ہے کہ ”جو بھی اللہ تعالیٰ کی اور محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی  
اطاعت کرے گا وہ ان لوگوں میں شامل ہوگا جن پر اللہ تعالیٰ نے انعام کیا ہے۔ یعنی انبیاء (علیہم  
السلام) اور صدیقین اور شہداء اور صلحین میں اور یہ لوگ بہت ہی اچھے رفیق ہیں۔“ اور اس کی تشریع یہ  
ہتھاتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت سے نبی صدیق، شہید اور صالح کا درجہ مل سکتا ہے؟  
جواب: یہ تشریع دو وجہ سے غلط ہے ایک تو یہ کہ نبوت اُسکی چیز نہیں جو انسان کو کب و مخت  
اور اطاعت و عبادت سے مل جائے دوسرے اس لیے کہ اس سے لازم آئے گا کہ اسلام کی چودہ  
صدیوں میں کسی کو بھی اطاعت کاملہ کی توفیق نہ ہوئی۔

آیت کا مطلب یہ ہے کہ جو لوگ اپنی استطاعت کے مطابق اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وسلم کی اطاعت میں کوشش رہیں گے، گوan کے اعمال کم درجے کے ہوں گے ان کو قیامت  
کے دن انبیاء کرام علیہم السلام، صدیقین، شہداء اور مقبولان الہی کی معیت نصیب ہوگی۔

ولی اور نبی میں کیا فرق ہے؟

سوال: اولیاء اور انبیاء میں فرق کس طرح واضح کیا جائے؟ جواب: نبی بر اہ راست خدا  
تعالیٰ سے احکام لیتا ہے اور ”ولی“ اپنے نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) کے تابع ہوتا ہے۔

کوئی ولی، غوث، قطب، مجدد کسی نجی یا صاحبی کے برابر نہیں

سوال: حضرت، ولی، قطب، غوث، کوئی بڑا صاحب تقویٰ، عالم دین، امام وغیرہ ان سب میں  
سے کس کے درجہ کو پیغمبر و مبلغی کے درجہ کے برابر کہا جا سکتا ہے؟

جواب: کوئی ولی، غوث، قطب، امام، مجدد کسی ادنیٰ صحابی کے مرتبہ کو بھی نہیں پہنچ سکتا، نبیوں  
کی توبہ کی شان ہے، علیہم الصلوٰۃ والسلام۔

کسی نجی یا ولی کو ویلمہ بنانا کیسا ہے؟

سوال: قرآن شریف میں صاف صاف آیا ہے کہ جو کچھ مانگنا ہے مجھ سے مانگو لیکن پھر بھی یہ وسیلہ بنانا کچھ سمجھہ میں نہیں آتا؟

جواب: وسیلہ کی پوری تفصیل اور اس کی صورتیں (ادارہ کی مطبوعہ صراط مستقیم میں ملاحظہ فرمائیں) بزرگوں کو مخاطب کر کے ان سے مانگنا تو شرک ہے مگر خدا سے مانگنا اور یہ کہنا کہ "یا اللہ" بطفیل اپنے نیک اور مقبول بندوں کے میری فلاں مراد پوری کرو تجھے۔" یہ شرک نہیں۔

صحیح بخاری ح: اص: ۷۲۱ میں حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی یہ دعا منقول ہے:  
 "اللَّهُمَّ إِنَا كَنَّا نَتُوسلُ إِلَيْكَ بِنَبِيِّنَا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَتَسْقِينَا وَإِنَا  
 نَتُوسلُ إِلَيْكَ بِعِمَّ نَبِيِّنَا فَاسْفِنَا."

ترجمہ: "اے اللہ! ہم آپ کے دربار میں اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعے توسل کیا کرتے تھے، پس آپ ہمیں باراں رحمت عطا فرماتے تھے اور (آپ) ہم اپنے نبی کے چچا (عباس) کے ذریعے توسل کرتے ہیں تو ہمیں باراں رحمت عطا فرم۔"

اس حدیث سے توسل بالنبی صلی اللہ علیہ وسلم اور توسل باولیاء اللہ دونوں ثابت ہوئے جس شخص سے توسل کیا جائے اسے بطور شفیع پیش کرنا مقصود ہوتا ہے۔

### بحق فلاں دعا کرنے کا شرعی حکم

سوال: بحق فلاں اور بحرمت فلاں دعا کرنا کیسا ہے؟ کیا قرآن و سنت سے اس کا ثبوت ملتا ہے؟

جواب: بحق فلاں اور بحرمت فلاں کے ساتھ دعا کرنا بھی توسل ہی کی ایک صورت ہے اس لیے ان الفاظ سے دعا کرنا جائز اور حضرات مشائخ کا معمول ہے۔ "حصن حسین" اور "الحزب الاعظم" ماثورہ دعاؤں کے مجموعے ہیں۔ ان میں بعض روایات میں "بحق السائلین عليك" فان للسائل عليك حقاً" وغیرہ الفاظ منقول ہیں جن سے اس کے جواز و احسان پر استدلال کیا جاسکتا ہے ہماری فقہی کتابوں میں اس کو مکروہ لکھا ہے اس کی توجیہ بھی صراط مستقیم میں موجود ہے۔

### توفیق کی دعا مانگنے کی حقیقت

سوال: توفیق کی تشریع فرمادیجئے؟ دعاوں میں اکثر خدا سے دعا کی جاتی ہے کہ اللہ فلاں کام کرنے کی توفیق دے مثال کے طور پر ایک شخص یہ دعا کرتا ہے کہ اللہ مجھے نماز پڑھنے کی توفیق دے مگر وہ صرف دعا ہی پر اکتفا کرتا ہے اور دوسروں سے یہ کہتا ہے کہ "جب سے توفیق ہو گی تب میں نماز شروع کروں گا۔" اس سلسلے میں وضاحت فرمادیجئے تا کہ ہمارے بھائیوں کی آنکھوں پر پڑا ہوا توفیق کا پردہ اُتر جائے؟

**جواب:** توفیق کے معنی ہیں کسی کا رخیر کے اسباب میں جانب اللہ مہیا ہو جانا جس شخص کو اللہ تعالیٰ نے سند رستی عطا فرمائی ہے اور نماز پڑھنے سے کوئی مانع اس کے لیے موجود نہیں اس کے باوجود وہ نمازوں نہیں پڑھتا بلکہ صرف توفیق کی دعا کرتا ہے۔ وہ درحقیقت بچ دل سے دعائیں کرتا بلکہ (نحو ذ باللہ) دعا کا مذاق اڑاتا ہے ورنہ اگر وہ واقعی اخلاص سے دعا کرتا تو کوئی وجہ نہ تھی کہ وہ نماز سے محروم رہتا۔ (آپ کے مسائل ج اص ۲۰ تا ۲۲)

### صرف نبی کریم کہنا اور اس پر درود پڑھنا

**سوال:** اگر کوئی شخص رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا نام نہ لے صرف نبی کریم کہے تو سننے والے کو درود شریف پڑھنا چاہیے یا نہیں اور اس طرح کہنا درست ہے یا نہیں؟

**جواب:** اس طرح کہنا بھی درست ہے اور سننے والے کو اس پر درود شریف بھی پڑھنا چاہیے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۵ ص ۱۲۸)

### لفظ لیسین پر درود پڑھنا

**سوال:** زید کہتا ہے کہ سورہ لیسین میں لفظ لیسین پر درود خوانی ضروری ہے دلیل میں کہتا ہے کہ ہم نے پرانے اپنے علماء و معلمین سے اسی طرح پڑھتے ہوئے سنائے ہے، بکر کہتا ہے کہ اول تولفظ لیسین کے نام پاک ہونے میں شبہ ہے اور اگر نام ہی ہو تو نام تو اور جگہ بھی ہے وہاں بھی درود پڑھا کرو! آیا زید حق پر ہے یا بکر؟

**جواب:** زید کا قول صحیح نہیں ہے بکر کا قول درست ہے، قرآن عظام کی القراءات میں لفظ لیسین کے بعد درود نہیں ہے اور نہ کسی حدیث سے ثابت ہے۔ پس زید کا قول ربے دلیل ہے تلاوت میں نظم قرآنی کے درمیان غیر قرآن کو داخل نہیں کرنا چاہیے۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۱۸) "کہ جائز نہیں حتیٰ کہ وَمَا فِي حَمْدٍ لِّأَرْسَلْنَا لَنَا تلاوت میں بھی درود نہیں ہے۔" (مُع)

### پغمبر آخرا زمان کا وکیل ہونے کا دعویٰ اور اس کا حکم

**سوال:** کوئی شخص دعویٰ کرے کہ میں وکیل پغمبر آخرا زمان ہوں اور کتب نصاریٰ کی تردید کے واسطے خدا کی طرف سے آیا ہوں تو ایسے شخص کا تعاون کرنا کیسا ہے؟

**جواب:** اگر وہ شخص اپنی وکالت پر اس بات کی سند بیان کرتا ہے کہ میں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھا تو خواب کی تحقیق و تفییش کے بعد اس کی تصدیق ہو سکتی ہے ورنہ قول اس کا پایہ اعتبار سے ساقط ہے۔ (فتاویٰ عبدالجعیں ص ۲۵۳) "ایسے مدعی اکثر کاذب ہوتے ہیں، ایسے وقت علمائے دین سے رجوع ضروری ہے۔" (مُع)

## رسول اللہ کے سوا کسی اور کی پیروی کرنا

سوال: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سوا کسی اور کی پیروی کو اپنے اوپر لازم سمجھنا یا امر شرعاً درست ہے یا نہیں؟ جواب: پیروی کی دو قسم ہیں۔ ایک ایسی اطاعت کہ اس کے کہنے سے شریعت کو بھی چھوڑ دے یہ حرام بلکہ شرک ہے۔ دوسری قسم یہ کہ نیت تو قرآن و حدیث ہی کے اتباع کی ہے مگر ایک عالم کو قرآن و حدیث کو سمجھنے والا مان کر اس کے فتوے پر عمل کرتا ہے یہ جائز اور امت کا عمل متواتر ہے۔ (امداد الفتاوى ج ۲ ص ۳۹۶) ”اور اس میں فوز و نلاح ہے“ (ممع)

## کپڑے میں انبیاء علیہم السلام کی تصویریں بنانا

سوال: محترم جناب مفتی جسٹس تقی عثمانی صاحب (دارالعلوم کوئٹہ کراچی)

جناب عالی! محمد فاروق یکشائل ملزلم یہ مذکور گئی کراچی میں ایک ڈیزائن کپڑے پر چھپائی اپنگ کے لیے پر زندگی اور رحمت ملی مذکور گئی کی جانب سے آیا اور پر زندگی اور رحمت کے ڈیزائن کے عین مطابق چھاپ کر دے دیا گیا۔ عام طور پر ہم میکنیکل امور کے علاوہ (مثلاً کلر میچنگ وغیرہ) پارٹیوں کے مطلوبہ ڈیزائن کے دیگر امور سے واسطہ نہیں رکھتے اور کسی غور و خوض کے بغیر آرڈر کی تکمیل کر دیتے ہیں۔

نادانستہ طور پر اس ڈیزائن کے چھپ جانے کے بعد ٹکوک و شبہات پیدا ہوئے ہیں اس ڈیزائن میں چند پرندے آبی جانور اور کاروں انسانوں کے انداز میں دو انسانی ٹینٹیں بھی ہیں اور اس ڈیزائن پر Noahs ark بھی لکھا ہوا ہے۔

یہ ڈیزائن آپ کے سامنے پیش کرنے کے بعد آپ اس پر فتویٰ صادر فرمادیں تاکہ اگر تو ہیں گستاخی سرزد ہوئی ہو تو جو بھی کفارہ ہے ادا کر دیا جائے اور ہم اعلانیہ طور پر صدق دل سے اپنی نادانستہ غلطی کا اعتراف کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں توبہ کرتے ہیں اور عہد کرتے ہیں کہ آئندہ ہر ممکن احتیاط سے کام لیں گے۔ تابعد احمد علی خان (ڈپی ملٹی میجر)

جواب: کسی جاندار کی تصویریں بنانا بذاتِ خود ایک ناجائز کام ہے۔ بالخصوص کسی پیغمبر کی خیالی تصویریں بنانا تو انتہا درجے کی بذاتی ہے جس سے ہر مسلمان کو پناہ مانگنی چاہیے اور ایسی بذاتی پر مشتمل تصویر کو شائع کر کے لوگوں میں پھیلانا مزید و بال کا موجب ہے لیکن اگر آپ نے واقعۃ نادانستگی میں یہ تصویریں اس طرح چھاپ دیں کہ آپ کو انداز نہیں ہو سکا کہ اس میں کیا ہے؟ تو آپ پر مندرجہ ذیل امور فوری طور پر واجب ہیں:-

۱۔ سب سے پہلے صدق دل سے اپنے اس عمل پر توبہ و استغفار کریں اور آئندہ کے لیے اس قسم کے معاملات میں حیفظ اور بیدار مغزی سے کام کرنے کا عہدہ و اہتمام کریں۔

۲۔ اس کپڑے کا جتنا شاک موجود ہو اس کی سپلائی روک کر ان تصاویر کو مٹا میں اور اگر مٹ

نہ کسیں تو ان کو جلا دیں۔

۳۔ اگر کپڑا اس کمپنی کے پاس جا چکا ہے جس نے آپ سے چھپوا یا تھا تو اس کو ایسے کپڑے کی سپلائی سے روکنے کے لیے اپنا پورا اثر و رسوخ استعمال کریں اور اگر وہ اس کی سپلائی سے بازنہ آئیں تو آپ ان سے براءت کا اظہار و اعلان کریں۔

۴۔ اس کپڑے کی چھپائی کی جو اجرت آپ نے وصول کی ہے وہ مکمل طور پر صدقہ کریں۔

والله عالم۔ (فتاویٰ عثمانی ج ۱ص ۵۷۵)

### کسی انجمن کے رکنیت فارم میں اللہ تعالیٰ کیسا تھا رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو گواہ بنانے کا حکم

سوال: ایک انجمن کے رکنیت فارم کی عبارت مندرجہ ذیل ہے کیا اس میں سے کوئی شق پورا نہ ہونے پر ممبر گناہ گار ہو گا یا نہیں؟ اور گناہ کیسا ہو گا؟ کبیر ہیا صغیرہ؟

"میں اللہ رب العزت اور اس کے رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم کو گواہ کر کے اقرار کرتا ہوں کہ مجھے بزم ہذا کے اغراض و مقاصد سے پورا پورا اتفاق ہے اور میں بزم کی فیض مستقل ادا کرتا رہوں گا اور میں دوسرے لورکنیت کی رغبت دینا اور بزم ہذا کو مسٹکم بنانا اپنا فرض عین سمجھوں گا، تبدیلی رہائش سے آ گاہ کروں گا، اللہ تعالیٰ مجھے اس عہد کی وفا کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔"

جواب: پہلے تو یہ سمجھ لجئے کہ اللہ تعالیٰ کو گواہ بنا کر کوئی عہد کرنا تو صحیح ہے لیکن سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کو گواہ بنا کر عہد کرنا درست نہیں کیونکہ ہر جگہ حاضر و ناظر ہونا صرف اللہ تعالیٰ کی صفت ہے اور کوئی نبی یا ولی اس کا شریک نہیں۔ لہذا معاہدے کے مذکورہ بالا الفاظ میں ترمیم کرنا ضروری ہے اس کے بعد جو شخص یہ معاہدہ کر کے فارم بھروسے گا اس پر اس عہد کی پابندی اس وقت تک لازم ہوگی جب تک وہ اس عہد سے دست بردار ہونے کا واضح اعلان نہ کر دے اس دوران وہ ان میں سے کسی بات کی خلاف ورزی کرے گا تو گناہ کبیرہ کا مرتكب ہو گا کیونکہ عہد کر کے اس کو پورا نہ کرنا گناہ کبیرہ ہے۔ "لقوله تعالیٰ: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا  
بِالْعَهْدِ" واللہ سبحانہ عالم (فتاویٰ عثمانی ج ۱ص ۶۸)

### انبیاء اور صلحاء

اول ما خلق الله نوری سوال..... یہ حدیث ہے یا نہیں؟ جواب..... مجمع الماجار کے حاشیہ

میں اس کو حدیث کہا ہے۔ الیاقیت والجواہر (ص ۱۰) میں بھی اس کو حدیث لکھا ہے۔ فتاویٰ ابن حجر علی (ص ۲۰۶۳۳) میں اس کے مضمون کو مصنف عبد الرزاق سے نقل کیا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۵۷ ج ۱)

### حدیث انا نور من نور اللہ

سوال۔ حدیث انا نور من نور اللہ والخلق کلهم من نوری یہ صحیح ہے یا نہیں؟

جواب۔ یہ حدیث مصنف عبد الرزاق میں ہے (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۷ ج ۱) اور معنی یہ ہیں کہ میں اللہ کے نور کے فیضان سے ہوں۔ نہ یہ کہ اللہ کے نور کا انکراؤں کما فی نشر الطیب،

کیا ویگرا نبیاء علیہم السلام کو نبوت حضور اقدسؐ کے واسطے سے ملی؟

سوال۔ نبیاء علیہم السلام کی نبوت بالذات یا بالعرض؟ یعنی آپؐ کے واسطے سے ہے یا بلا واسطہ؟

جواب۔ حدیث انما انا قاسم واللہ یعطی نیز دیگر نصوص سے بعض اہل معرفت نے استدلال کیا ہے کہ جملہ معارف، نعمائے الہیہ نبوت وغیرہ حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ پاک نے ابتداء عطا فرمائی۔ پھر آپؐ کے واسطے سے حسب ہدایت دوسروں کو تقسیم کی گئی؛ اصل سرچشمہ ذات اقدس ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۸۷ ج ۱)

### ویگرا نبیاء علیہم السلام کا سینہ چاک ہونے کی تحقیق

سوال۔ جناب رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم کے سینہ اقدس کو چیر کر اندر کے حصے کو دھونے کے متعلق اور پھر رکھ کر سینے کا ذکر متعدد کتابوں میں لکھا ہے۔ کیا کسی اور نبی کا سینہ بھی اس طرح چاک کیا گیا تھا؟ اور اس کی ضرورت کیوں پیش آتی؟

جواب۔ شق صدر کی روایات صحیح ہیں۔ امام بخاری امام مسلم نے ان کو اپنی اپنی کتابوں میں نقل کیا ہے۔

۱۔ اس میں اختلاف ہے کہ شق صدر آں حضرت نبی کے ساتھ خاص ہے۔ یاد گیر نبیاء کا بھی شق صدر ہوا۔ ۲۔ اور اس کی ضرورت ہماری سمجھ میں آئے یہ ضروری نہیں۔ روزمرہ کی زندگی میں ایسے بعض واقعات پیش آتے ہیں کہ عقل انسانی شان کی ضرورت کی قائل ہوتی ہے اور نہ ان کی کوئی توجیہ کر پاتی ہے۔ خیر الفتاویٰ ج ۱ ص ۳۱۱ اور کسی چیز کا بجھ میں نہ آنادیل اس کے باطل ہونے کی نہیں ہے۔ مُع

### مہربنوت میں لکھائی کی تحقیق

سوال۔ جناب مفتی صاحب! حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے مبارک کندھوں کے درمیان جو مہربنوت تھی تو اس میں کوئی چیز بلکہ ہوئی تھی یا نہیں؟

جواب۔ مہربنوت میں کیا لکھا ہوا تھا اور تھا بھی یا نہیں۔ علماء کا اس بارے میں اختلاف ہے

علامہ ابن حبان وغیرہ نے اس بات کی صحیح کی ہے کہ اس پر محمد رسول اللہ لکھا ہوا تھا، جبکہ بعض دیگر روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ اس میں سرفانت المنصور لکھا ہوا تھا، مگر بعض دوسرے اکابر کی رائے یہ ہے کہ یہ روایتیں ثبوت کے درجہ کوبنیں چیزیں ہیں اور مہربوت پر کچھ بھی تحریر نہیں تھا۔

قال العلامہ ملا علی فاری: و قال العسقلانی و روایة کاثر معجم او کربۃ عنزاو کشامة خضراء او سوداء مکتوب فيها محمد رسول اللہ او سرفانک المنصور لم یثبت منها شئی و تصحیح ابن حبان (جمع الوسائل فی شرح الشماں ج ۱ ص ۲) باب ماجاء فی خاتم النبوة (اخبرنا نصر بن الفتح بن سالم الربعی العابد بسم رقند، حدثنا رجاء ابن مر جی الحافظ حدثنا اسحاق بن ابراهیم القاضی بسم رقند حدثاً ابن جریح عن عطاء عن ابن عمر قال کان خاتم النبوة فی ظهر رسول اللہ مثل البندقة من لحم علیہ مکتوب محمد رسول اللہ (الاحسان بترتیب صحیح ابن حبان ج ۸ ص ۲ رقم حدیث: ۱۲۶۹) باب ذکر حقیقتہ الخاتم) و مثله فی خصائص ترمذی شرح شماں ترمذی ص ۲۸ باب ماجاء فی خاتم النبوة. (فتاویٰ حقانیہ جلد ۲ ص ۲۳۳)

### حق تعالیٰ کے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر درود بھیجنے کے معنی

سوال.... اللہ تعالیٰ کس طرح اپنے نبی پر درود بھیجتے ہیں؟ وہ الفاظ بیان فرمائیں۔

جواب.... ہمارے درود کے لئے الفاظ کی حاجت ہے۔ اللہ تعالیٰ کے لئے الفاظ کی ضرورت نہیں۔ لہذا یہ سوال غلط ہے کہ اللہ تعالیٰ کے درود کے الفاظ کون سے ہیں۔ یہ بھی ذہن میں رکھا جائے کہ حق تعالیٰ کے درود بھیجنے سے مراد رحمت خاصہ کا نازل فرمانا ہے جس میں الفاظ کی حاجت نہیں۔ (خیر الفتاویٰ ص ۳۱۲ ج ۱)

### حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے جنازے میں کتنی تاخیر ہوئی

سوال.... آپؐ کے جنازے کے متعلق دریافت طلب ہے کہ۔ جنازہ کو جلد دفن کرنے کا حکم ہے تو پھر تین دن تک کیوں روکا گیا؟ ”جیسا کہ مشہور ہے کہ نماز تین دن تک پڑھی جاتی رہی“۔ ۲۔ نماز جنازہ کو مکان کے اندر نہیں بلکہ کھلے میدان میں پڑھنے کا حکم ہے پھر تیک جگہ ”جمرہ مبارک“ میں کیوں پڑھی گئی؟ ۳۔ نماز جنازہ فرض کنایہ ہے اگر ایک شخص بھی ادا کرے تو سب کے ذمہ سے ساقط ہو جاتا ہے پھر تمام مسلمانوں کا انتظار کرتے کرتے تین دن تک جنازہ مبارک کو روک کر رکھنا کیا بے حرمتی نہیں ہے؟

جواب.... تین دن تک تاخیر واقع نہیں ہوئی ” بلکہ تقریباً چھتیں گھنٹے کے اندر اندر دفن مبارک سے فراغت ہو گئی تھی لہذا جنازہ کو تین دن تک روک کر رکھنے کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا“ ہاں ۳۶ گھنٹے پر

بھی یہی سوال متوجہ ہو سکتا ہے۔ اس سلسلے میں کسی عالم سے زبانی سمجھنے کی کوشش کی جائے۔ مُع  
۲۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز جنازہ کے لئے انفرادی طریقہ معین تھا۔ لہذا اس  
کے لئے مجرہ شریفہ جیسے تبرک مقام کو چھوڑ کر وسیع جگہ کی تلاش بے سود تھی۔ کیونکہ وسیع جگہ میں  
بھی نماز جدا ہی پڑھی جاتی۔ ۳۔ تین دن تک روکے رکھنا ہی غلط ہے۔ پس اس سے بے حرمتی  
کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ (خیر الفتاوی ص ۲۱۸-۲۲۰ ج ۱)

### آنحضرتؐ کے والدین کا انتقال کس حالت پر ہوا؟

سوال..... ۱۔ حضرت ابراہیمؐ کے والد کا کیا نام تھا؟ اور وہ تو حید پرست تھے یا بت پرست؟

۲۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے والدین مسلمان ہوئے تھے یا نہیں؟

جواب..... حضرت ابراہیمؐ علیہ السلام کے والد کافر تھے۔ اور آزر نام سے مشہور تھے اور ان  
کا انتقال کفر پر ہوا۔ (خیر الفتاوی جلد اص ۳۲۰)

۲۔ ایسے مسائل میں الجھنا اور بحث کرنا جائز نہیں۔ ”حدیث شریف میں جماعت آئی ہے۔“ (مُع)

بلا وجہ تو ہیں رسالت کے بارے میں سوال بھی تو ہیں ہے

سوال..... ایک پروفیسر نے اپنی کلاس میں طلباء سے سوال کیا کہ کوئی شخص حضور اقدسؐ کی  
شان میں گستاخی کرے تو مسلمانوں کا اس کے خلاف کیا معاملہ ہوگا؟

جواب..... نفس مسئلہ معلوم کرنے کی غرض سے مناسب طریقہ سے سوال کرنا درست ہے۔  
کوئی حرج نہیں۔ لیکن بلا وجہ نامناسب طریقہ سے سوال کو چھیننا بے ادبی سے خالی نہیں۔  
(خیر الفتاوی ص ۳۲۰ ج ۱) نیز پروفیسر کو چاہئے تھا کہ یہ حکم کسی عالم دین سے معلوم کرتے نہ کہ کلاس  
میں اور وہ بھی حملمن سے جو کہ طالب علم ہونے کی وجہ سے مرعوب بھی ہوتے ہیں۔ مُع

نیند میں بھی انبیاءؐ کرام شیطانی اثرات سے محفوظ رہتے ہیں

سوال..... انبیاءؐ کرام کو اور انسانوں کی طرح جتابت ہوتی ہے یا نہیں؟ حالت مذکورہ کے  
بعد انبیاءؐ کرام علیہم السلام اور نبی علیہ السلام پر قضل جتابت فرض ہے؟

جواب..... حضرات انبیاءؐ کرام کو نیند کی حالت میں جتابت نہیں ہوتی۔ مباشرت کے بعد  
ان حضرات پر قضل ضروری تھا۔ (خیر الفتاوی ص ۳۲۲ ج ۱)

## حدیث نحن معاشر الانبياء

سوال..... جناب پیغمبر اپنی امت کے وارث ہیں یا نہیں؟ اور حامی و مددگار ہیں یا نہیں؟ اور جناب رسول کی جگہ مقام محمود ہے یا نہیں؟ اور نعمت پڑھنا کیسے ہے؟ اور اس کی توہین کرنا کیسے ہے؟ کہ یہ کیا احوالاتے؟

جواب..... آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنی امت کے وارث نہیں ہیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا نحن معاشر الانبياء لانرث ولا نورث یعنی ہم پیغمبروں کی جماعت نہ کسی کی وارث ہوتی ہے اور نہ ان کا کوئی وارث ہوتا ہے۔ ہاں حضور صلی اللہ علیہ وسلم اپنی امت کے مددگار ہیں۔ اور قیامت کے دن امت کی شفاعت فرمائیں گے۔ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ حضور گومقام محمود عطا فرمائے گا۔ جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے ہی مخصوص ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی نعمت و مدح پڑھنا جائز ہے بشرطیکہ نعمت کا مضمون صحیح ہو اور پڑھنے کا طریقہ بھی درست ہو۔ گانا بجانا، لوئڈوں کا خوش آوازی سے پڑھنا درست نہیں۔ (کفایت المفتی ص ۱۲۳ ج ۲)

## حضرت داؤد علیہ السلام پر ایک افتراء کی حقیقت

سوال..... لوگوں میں مشہور ہے کہ حضرت داؤد علیہ السلام اور یا کی بیوی علقہ پر عاشق ہو گئے اور یا کو جہاد میں اس غرض سے روانہ کیا کہ وہ مر جائے تو اس کی بیوی سے شادی کرلوں اور ایسا ہی ہوا بھی اس کی حقیقت کیا ہے؟

جواب..... یہ حکایت بالکل غلط ہے اور افتراء محض ہے، حضرت علی فرمایا کرتے تھے کہ جو یہ قصہ بیان کرے گا میں اس کو ایک سوسائٹھ کوڑے ماروں گا کیونکہ انہیاں کرام پر افتراء کرنے کی یہی حد ہے۔ (فتاویٰ احیاء العلوم ص ۱۸۷ ج ۱)

## اہل بیت کے حقوق کی تفصیل

سوال..... بعض حضرات اپنی تقریروں میں اہل بیت کی نسبی تعظیم کا پر زور انکار کرتے ہیں۔ خلاصہ ان کے کلام کا یہ ہے کہ سید بھیشت سید ہونے کے کوئی مستحق تکریم نہیں محض عمل ہی سبب تعظیم ہے۔ آپ اس کو مفصل بیان فرمائیں۔

جواب..... اہل بیت کرام کی نسبت میں اس درجہ غلوکرنا کہ شریعت کا دامن ہاتھ سے چھوٹ جائے۔ رفض اور شیعیت ہے۔ اور ان سے دشمنی خسارے کا باعث ہے۔ پس اعتدال واجب ہے جو کہ اہل سنت کا مسلک ہے۔ جب کہ سید پر فتن و فجور کا غالبہ نہ ہو یا اس کی تعظیم و تکریم سے عوام

کے دینی ضرر کا اندیشہ ہو یا وہ سید کسی بدعت کا داعی نہ ہو۔ اور مبتدی میں کا سراغنہ نہ ہو، وہ مستحق تعظیم ہے، اور ایسا ہونے کی صورت میں مستحق تعظیم نہیں۔ (خبر الفتاوى ص ۲۱۳ ج ۱)

## حضرت خضر پیغمبر ہیں یا ولی؟

سوال..... حضرت خضر پیغمبر ہیں یا فرشتہ ہیں؟ اور وہ زندہ ہیں یا نہیں؟

جواب..... حضرت خضر علیہ السلام کے پیغمبر اور ولی ہونے میں اختلاف ہے۔ راجح قول یہ ہے کہ وہ پیغمبر ہیں اور زندہ نہیں ہیں۔ امام بخاری سے حضرت خضر اور حضرت الیاس کے بارے میں سوال کیا گیا کہ کیا وہ زندہ ہیں۔ تو انہوں نے جواب دیا کہ بھلا یہ کیسے ہو سکتا ہے جب کہ حضور نے اپنی وفات سے پہلے فرمایا تھا کہ آج جو لوگ زندہ ہیں، سو سال کے بعد ان میں سے کوئی زندہ نہیں رہے گا اور بعض ائمہ سے اس بارے میں سوال کیا گیا تو انہوں نے یہ آیت پڑھی وما جعلنا لبشر من قبلك الخلد شیخ الاسلام ابن تیمیہ کا اس بارے میں قول ہے کہ اگر حضرت خضر زندہ ہوتے تو ضروری تھا کہ وہ حضور کے پاس آتے، ساتھ میں مل کر جہاد کرتے، دین کی باتیں سیکھتے، حالانکہ غزوہ بدر میں شریک کل تین سو تیرہ مسلمانوں میں سے ہر ایک کا نام والد کا نام خاندان کا نام بھی معلوم تھا پھر حضرت خضر اس وقت کہاں تھے؟ ابو الحسن بن مناوی اس شخص پر سخت نکیر کرتے تھے جو حیات خضر کا قائل ہو۔ (فتاویٰ احیاء العلوم ج ۱۹ ص ۴۰)

## غیر انبیاء کے پاس فرتے آتے ہیں یا نہیں

سوال..... جو شخص حضرت علی کو پیغمبر مانتا ہو اور کہتا ہو کہ بزرگوں کو صحابی کہہ سکتے ہیں اور صحابی کو پیغمبر کہا جاسکتا ہے اس کا کیا حکم ہے؟ نیز غیر نبی کے پاس فرشتے آتے ہیں یا نہیں؟

جواب..... حضور اکرمؐ کا ختم النبیین ہونا منصوص ہے لیں حضرت علی کو پیغمبر مانتا کفر ہے اور بزرگوں کو صحابی نہیں کہہ سکتے اور فرشتے انبیاءؐ کرام علیہم السلام کے پاس وہی لے کر آتے تھے اور غیر انبیاء کے پاس نامہ اعمال لکھنے کے لئے رہتے ہیں اور روح قبض کرنے کے لئے آتے ہیں۔ (فتاویٰ احیاء العلوم ج ۲۲ ص ۷)

## بارہ اماموں کے نام

سوال..... بارہ ائمہ کرام کون کون ہیں؟ اور کیا ان ائمہ کرام کے بارے میں اہل حق اور اہل تشیع کا اختلاف ہے؟ جواب..... شیعوں کے نزدیک بارہ امام معصوم ہیں۔ جن کی اطاعت فرض ہے ان کے نام یہ ہیں۔ علی، حسن، حسین، زین العابدین، محمد باقر، جعفر صادق، موسیٰ کاظم، علی رضا، نقی، حسن عسکری، محمد قاسم مہدی، اہل سنت ان بزرگوں کو علمائے نیکوکار کہتے ہیں اور اہل سنت کے نزدیک انسانوں میں صرف انبیاء معصوم ہیں۔ (فتاویٰ احیاء العلوم ج ۲۲ ص ۸)

## ختم نبوت کا معنی

(حکیم الاسلام حضرت مولانا قاری محمد طیب صاحب رحمہ اللہ کی تحریر)

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى. اما بعد  
 سرور دو عالم فخر بنی آدم آقائے دو جہاں نبی عالمین امام النبیین شفیع المذنبین رحمۃ للعالمین  
 حضرت سیدنا و مولانا و شفیعنا محمد صلی اللہ علیہ والہ واصحابہ وازو الجہ و ذریاتہ وسلم محسن نبی ہی نبیں بلکہ  
 خاتم النبیین ہیں۔ اور ختم کے معنی انہا کردینے اور کسی چیز کو انہا تک پہنچادینے کے ہیں۔ اس لیے  
 خاتم النبیین کے معنی نبوت کو انہا تک پہنچادینے کے ہوئے اور کسی چیز کے انہا تک پہنچ جانے کی  
 حقیقت یہ ہے کہ وہ اپنی آخری حد پر آجائے کہ اس کے بعد کوئی اور درجہ اور حد باقی نہ رہے جس  
 تک وہ پہنچے۔ اس لیے ختم نبوت کے معنی یہ ہوئے کہ نبوت اپنے تمام درجات و مراتب کی آخری  
 حد تک آگئی اور نبوت کا کوئی درجہ اور مرتبہ باقی نبیں رہا کہ جس تک وہ آئے اور اس کے لیے  
 حرکت کر کے آگے بڑھے۔ اس لیے ”خاتم النبیین“ کے حقیقی معنی یہ نکلے کہ خاتم پر نبوت اور  
 کمالات نبوت کے تمام مراتب پورے ہو گئے اور نبوتی اپنے علمی و اخلاقی کمالات کے ایک ایسے  
 انہائی مقام پر آگئی کہ بشریت کے دائرہ میں نہ علمی کمال کا کوئی درجہ باقی رہا۔ اخلاقی قدروں کا  
 کوئی مرتبہ کہ جس کے لیے نبوت خاتم سے گزر کر آگے بڑھے اور اس درجہ یا قدر تک پہنچے۔

### خاتم النبیین وہ ہے جس پر کمالات کی انہتاء ہو گئی

اس سے واضح ہو گیا کہ ختم نبوت کے معنی قطع نبوت یا انقطاع رسالت کے نبیں کہ نبوت کی  
 نعمت باقی نہ رہی یا اس کا نور عالم سے زائل ہو گیا بلکہ تکمیل نبوت کے ہیں جس کا حاصل یہ ہوا۔ کہ  
 خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات پر تمام کمالات نبوت اپنی انہا کو پہنچ کر تکمیل ہو گئے جواب تک  
 نہ ہوئے تھے اور اب جو نبوت دنیا میں قائم ہے وہ خاتم کی ہے۔ اور اس کا مل نبوت کے بعد کسی نبی  
 نبوت کی ضرورت باقی نہیں رہی، نہ یہ کہ نبوت دنیا سے منقطع ہو گئی اور جھیں لی گئی، معاذ اللہ۔ اس کا

قدرتی شرہ یہ لکھتا ہے کہ نبوت جب سے شروع ہوئی اور جن کمالات کو لے کر شروع ہوئی اور آخر کا جس حد پر آ کر رکی اور ختم ہوئی اس کے اول سے لے کر آخر تک جس قدر بھی کمالات نبوت دنیا میں وقتاً فتناً آئے اور طبقہ انبیاء میں سے کسی کو ملے وہ سب کے سب خاتم النبیین میں آ کر جمع ہو گئے۔ جو خاتم سے پہلے اس کمال جامعیت کے ساتھ کسی میں جمع نہیں ہوئے تھے ورنہ جہاں بھی یہ اجتماع ہوتا وہیں پر نبوت ختم ہو جاتی اور آگے بڑھ کر یہاں تک نہ پہنچتی۔ اسلیے "خاتم النبیین" کا جامع علوم نبوت جامع اخلاقی نبوت جامع احوال نبوت اور جامع جمیع شتوں نبوت ہونا ضروری ٹھہرای جو غیر خاتم کے لیے نہیں ہو سکتا تھا ورنہ وہی خاتم بن جاتا۔

### خاتم النبیین کی شریعت

اور ظاہر ہے کہ جب ان ہی کمالات علم و عمل پر شریعتوں کی بنیاد ہے جو اپنی انتہائی حدود کے ساتھ خاتم النبیین میں جمع ہو کر اپنے آخری کنارہ پر پہنچ گئے جن کا کوئی درجہ باقی نہ رہا کہ اسے پہنچانے کے لیے خدا کا کوئی اور نبی آئے تو اس کا صاف مطلب یہ نہ کہ شریعت اور دین بھی آکر خاتم پر ختم یعنی مکمل ہو گیا اور شریعت و دین کا بھی کوئی مکمل طلب حصہ باقی نہیں رہا کہ اسے پہنچانے اور مکمل کرنے کے لیے کسی اور نبی کو دنیا میں بھیجا جائے۔ اس لیے خاتم النبیین کے لیے خاتم الشرائع خاتم الادیان اور خاتم الکتب یا بالفاظ دیگر کامل الشریعت کامل الدین اور کامل الکتاب ہونا بھی ضروری اور قدرتی نہ کا۔ ورنہ ختم نبوت کے کوئی معنی ہی نہیں ہو سکے تھے اور ظاہر ہے کہ کامل ہی ناقص کے لیے ناسخ بن سکتا ہے نہ کہ بر عکس۔ اسلیے شریعت محمدی بوجہ اپنے انتہائی کمال اور ناقابل تغیر ہونے کے سابقہ شرائع کو منسوخ کرنے کی حدود اٹھیرتی ہے اور ظاہر ہے کہ ناسخ آخر میں آتا ہے اور منسوخ اس سے مقدم ہوتا ہے۔ اسلیے اس شریعت کا آخر میں آتا اور اس کے لانے والے کا سب کے آخر میں مجموع ہونا بھی ضروری تھا۔ اس لیے خاتم النبیین ہونے کے ساتھ آخر النبیین بھی ثابت ہوئے کہ آپ کا زمانہ سارے انبیاء کے زمانوں کے بعد میں ہو۔ کیونکہ آخری عدالت جوابتی عدالت کے فیصلوں کو منسوخ کرتی ہے آخری میں رکھی جاتی ہے۔

### آپ کمالاتِ بشری کے منتها بھی ہیں اور مبداء بھی

پھر ساتھ ہی جب کہ خاتم النبیین کے معنی ملتحماً کمالات نبوت کے ہوئے کہ آپ ہی پر آ کر ہر کمال ختم ہو جاتا ہے تو یہ ایک طبعی اصول ہے کہ جو وصف کسی پر ختم ہوتا ہے اسی سے شروع بھی

ہوتا ہے جو کسی چیز کا منتها ہوتا ہے وہی اس کا مبدأ بھی ہوتا ہے اور جو کسی شے کے حق میں خاتم یعنی مکمل ہوتا ہے۔ وہی اس کے حق میں فاتح اور سرچشمہ بھی ہوتا ہے ہم سورج کو کہیں کہ وہ خاتم الانوار ہے جس پر نور کے تمام مراتب ختم ہو جاتے ہیں تو قدرتا اسی کو سرچشمہ انوار بھی ماننا پڑیگا کہ نور کا آغاز اور پھیلاو بھی اسی سے ہوا ہے اور جہاں بھی نور اور روشنی کی کوئی جھلک ہے وہ اسی کی ہے اور اسی کے فیض سے ہے اس لیے روشنی کے حق میں سورج کو خاتم کہہ کر فاتح بھی کہنا پڑے گا یا جیسے کسی بستی کے واٹر ورکس کو ہم خاتم المیاہ (پانیوں کی آخری حد) کہیں جس پر شہر کے سارے نلوں اور ٹینکیوں کے پانی کی انتہا ہو جاتی ہے تو اسی کو ان پانیوں کا سرچشمہ بھی ماننا پڑے گا کہ پانی چلا بھی ٹینک سے ہے جو نلوں اور ٹینکیوں میں پانی آیا اور جس براسکاگ کو بھی پانی ملا وہ اسی کے فیض سے ملا جیسے ہم حضرت آدم علیہ السلام کو خاتم الآل کہیں کہ باپ ہونے کا وصف ان پر جا کر ختم ہو جاتا ہے کہ ان کے بعد کوئی اور باپ نہیں لکھتا بلکہ سب باپوں کے باپ ہونے کی آخری حد سلسلہ وار پہنچ کر حضرت آدم علیہ السلام پر ختم ہو جاتی ہے تو قدرتی طور پر وہی فاتح الآل با بھی ثابت ہوتے ہیں کہ باپ ہونے کی ابتداء بھی ان ہی سے ہو۔ اگر وہ باپ نہ بنتے تو کسی کو بھی باپ بننا آتا۔ یا جیسے ہم حق تعالیٰ شانہ کو خاتم الوجود جانتے ہیں کہ ہر موجود کے وجود کی ابتداء اسی پر ہوتی ہے تو اصول مذکورہ کی رو سے وہی ذات واجب الوجود ان وجودوں کا سرچشمہ اور مبدأ بھی ثابت ہوتی ہے کہ جسے بھی وجود کا کوئی حصہ ملا وہ اسی ذات اقدس کا فیض اور طفیل ہے۔ پس وجود کے حق میں ذات خداوندی ہی اول و آخر اور مبدأ و منتها ثابت ہوتی ہے۔ ٹھیک اسی طرح جب کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا "خاتم النبیین" ہونا دلائل قطعیہ سے ثابت ہوا۔ اور اس کے معنی بھی واضح ہو گئے کہ نبوت اور کمالات نبوت آپ پر پہنچ کر ختم ہو گئے اور آپ ہی کمالات علم و عمل کے منتها ہوتے تو اصول مذکورہ کی رو سے آپ ہی کو ان کمالات بشری کا مبدأ اور سرچشمہ بھی ماننا پڑے گا کہ آپ ہی سے ان کمالات کا افتتاح اور آغاز بھی ہوا اور جسے بھی نبوت یا کمالات نبوت کا کوئی کرشمہ ملا وہ آپ ہی کے واسطہ اور فیض سے ملا ہے۔

**آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت اصلی ہے اور باقی انبیاء کی بالواسطہ ہے**  
 پس جیسے آدم کی لگات اول بھی تھی اور وہی لوٹ پھر کر آخری بھی ثابت ہوتی تھی۔ ساتھ ہی اصلی اور بالا واسطہ بھی تھی۔ بقیہ سب باپوں کی ابوت ان کے واسطہ اور فیض سے تھی۔ ایسے ہی آنحضرت

صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت اول بھی ہوئی اور لوٹ کر پھر آخری بھی اور ساتھ ہی اصلی اور بلا واسطہ بھی ہے کہ بقیہ سب انبیاء کی نبوتیں آپ کے واسطہ اور فیض سے ہیں۔ پس جیسے فلاسفہ کے یہاں ہر نوع کا ایک رب النوع مانا گیا ہے جو اس نوع کے لیے نقطہ فیض ہوتا ہے۔ ایسے ہی نبوت کی مقدس نورؑ کا نقطہ فیض اور جو ہر فرد حضرت خاتم الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات با برکات ہے۔ اس لیے آپ کی نبوت اصلی ہے اور دوسرا سے انبیاء کی نبوت بواسطہ خاتم النبیین ہے۔ پس ہر کمال نبوت خواہ علمی ہو یا عملی۔ اخلاقی ہو یا اجتماعی حال کا ہو یا مقام کا، وہ اولاً آپ میں ہو گا اور آپ کے واسطے سے دوسروں کو پہنچ گا۔ اس لیے اصول مذکورہ کی رو سے دائرہ نبوت میں جب آپ خاتم نبوت ہوئے تو آپ ہی فاتح نبوت بھی ہوئے۔ اگر نبوت آپ پر رکی اور مرتضی ہوئی تو آپ ہی سے یقیناً چلی بھی اور شروع بھی ہوئی، اس لیے آپ نبوت کے خاتم بھی ہیں اور فاتح بھی ہیں، آخر بھی ہیں اور اول بھی ہیں۔ مبدأ بھی ہیں اور منتها بھی ہیں۔ چنانچہ جہاں آپ نے اپنے آپ کو خاتم النبیین فرمایا کہ:-

انی عبد اللہ و خاتم النبیین

میں اللہ کا بندہ اور خاتم النبیین ہوں۔ (المبہقی والحاکم عن عرباض بن ساریہ)

اور جہاں آپ نے نبوت کو ایک قصر سے تشبیہ دے کر اپنے کو اس کی آخری ایمت بتایا جس پر اس عظیم الشان قصر کی تکمیل ہو گئی۔

فَإِن سَدَّدْتَ مَوْضِعَ الْلِبْنَةِ وَخَتَمْتَ بَيْنَ الْبَيْنَاتِ وَخَتَمْتَ بَيْنَ الرَّسُلِ (كتزان العمال)

پس میں نے ہی (قصر نبوت کی آخری) ایمت کی جگہ کو پر کیا اور مجھے ہی پر یہ قصر کامل کر دیا گیا اور مجھے ہی پر رسول ختم کر دیئے گئے کہ میرے بعد اب کوئی رسول آئے والا نہیں۔

و ہیں آپ نے اپنے کو قصر نبوت کی اولین خشت اور سب سے پہلی ایمت بھی بتایا۔ فرمایا:

كُنْتَ نَبِيًّا وَالْأَدَمَ بَيْنَ الرُّوحِ وَالْجَسَدِ

میں اس وقت بھی نبی تھا جب کہ آدم ابھی روح و بدن ہی درمیان ہی میں تھے۔

یعنی ان میں ابھی روح بھی نہیں پھونکی گئی تھی کہ میں نبی بنا دیا گیا تھا۔ جس سے واضح ہے کہ آپ خاتم ہونے کے ساتھ ساتھ فاتح بھی تھے۔ اول بھی تھے اور آخر بھی۔ چنانچہ ایک روایت میں اس فاتحیت اور خاتمیت کو ایک جگہ جمع فرماتے ہوئے ارشاد ہوا (جو حدیث قباہ کا ایک مکڑہ ہے) کہ:-

جَعْلُنِي فَاتِحًا وَخَاتِمًا

اور مجھے اللہ نے فاتح بھی بنایا اور خاتم بھی۔ (خاصص کبریٰ ۲۳۰/۱۹۷)

پھر چونکہ خاتم ہونے کے لیے اول و آخر ہونا بھی لازم تھا تو حدیث ذیل میں اسے بھی واضح فرمادیا گیا اور آدم علیہ السلام کو حضورؐ کا نور دکھلاتے ہوئے بطور تعارف کہا گیا کہ:-

**هذا ابنك احمد هو الاول والآخر (کنز العمال)**

یہ تمہارا بیٹا احمد ہے جو (نبوت میں) اول بھی ہے اور آخر بھی ہے۔

پھر حدیث ابی ہریرہ میں اس اولیت و آخریت جیسی اضداد کے جمع ہونے کی نوعیت پر روشنی ڈالی گئی کہ:- کنت اول النبین فی الخلق و آخرهم فی البعث (ابویم فی الدلائل) میں نبیوں میں سب سے پہلا ہوں بمحاذ پیدائش کے اور سب سے پچھلا ہوں بمحاذ بعثت کے۔ اس لیے حقیقی طور پر آپ کی امتیازی شان محض نبوت نہیں۔ بلکہ "ختم نبوت" ثابت ہوتی ہے جس سے آپ کے لیے یہ فاتح و خاتم اور اول و آخر ہونا ثابت ہوا اور آپ سارے طبق انبياء میں ممتاز اور فائق نمایاں ہوئے اور ظاہر ہے کہ جب نبوت ہی سارے بشری کمالات کا سرچشمہ ہے اور اسی لیے سارے انبياء علیہم السلام سارے ہی کمالات بشری کے جامع ہوئے ہیں تو قدرتی طور پر "خاتم نبوت" کے لیے صرف جامع کمالات ہونا کافی نہیں بلکہ خاتم کمالات ہونا بھی ضروری ہے یعنی آپ کا ہر کمال انتہائی کمال کا نقطہ ہونا چاہیے۔ ورنہ ختم نبوت کے کوئی معنی ظاہر نہیں ہو سکتے۔

### تمام انبياء کے کمالات آپ میں علی وجہ الامم موجود تھے

اندر میں صورت جہاں یہ مانتا پڑے گا کہ جو کمال بھی کسی نبی میں تھا۔ وہ بلاشبہ آپ میں بھی تھا وہیں یہ بھی مانتا پڑے گا کہ آپ میں وہ کمال سب سے پہلے تھا اور سب سے بڑھ چڑھ کر تھا اور امتیاز و فضیلت کی انتہائی شان لیے ہوئے تھا اور یہ کہ وہ کمال آپ میں اصلی تھا اور اور وہ میں آپ کے واسطے سے تھا۔ پس آپ جامع کمالات ہی نہیں بلکہ خاتم کمالات اور خاتم کمالات ہی نہیں فاتح کمالات ..... اور سرچشمہ کمالات اور فاتح کمالات ہی نہیں بلکہ منتهاً کمالات اور منتهاً کمالات ہی نہیں بلکہ اعلیٰ الکمالات اور افضل الکمالات ثابت ہوئے کہ آپ میں کمال ہی نہیں بلکہ کمال کا آخری اور انتہائی نقطہ ہے جس کے فیض سے اگلے اور پچھلے بامکال بنے۔

عقلی طور پر اس کی وجہ یہ ہے کہ جس پر عنایت از لی سب سے پہلے اور بلا واسطہ متوجہ ہوئی۔ وہ جس درجہ کا اثر اس سے قبول کریگا یقیناً ٹانوی درجہ میں اور بالواسطہ فیض پانے والے اس درجہ کا اثر نہیں لے سکتے۔ پس اول مخلوق یعنی اول مخلق اللہ توری کا مصدق، نور الہی کا جو نقش کامل اپنی استعداد کامل سے قبول کر سکتا ہے۔ اس کی توقع بالواسطہ اور ٹانوی نقوش سے اثر لینے والوں سے

نہیں کی جاسکتی۔ چنانچہ آپ کی سیرت مبارکہ پر ایک طاریا نظر ڈالنے سے یہ حقیقت روز روشن کی طرح سامنے آ جاتی ہے کہ جو کمالات انبیاء سابقین کو الگ الگ دیئے گئے وہ سب کے سب اکٹھے کر کے اور ساتھ ہی اپنے انتہائی اور فائق مقام کے ساتھ آپ کو عطا کئے گئے اور جو آپ میں مخصوص کمالات ہیں وہ الگ ہیں۔

حسن یوسف و میسی یہ بیضا داری آنچہ خوبیاں ہمہ دراند تو تھا داری چنانچہ ذیل کی چند مثالوں سے جو شانِ خاتمیت کی ہزاروں امتیازی خصوصیات میں سے چند کی ایک اجمالی فہرست اور سیرت خاتم الانبیاء کے بے شمار ممتاز اور خصوصی مقامات میں سے چند کی موٹی موٹی سرخیاں ہیں۔ اس حقیقت کا اندازہ لگایا جاسکے گا کہ اولین و آخرین میں سے جس باکمال کو جو کمال دیا گیا اس کمال کا انتہائی نقطہ حضور کو عطا فرمایا گیا، اپنی ہر جہتی حیثیت سے ممتاز و فائق اور افضل تو ہے۔ مثلاً

### باقی انبیاء ہیں، آپ خاتم الانبیاء ہیں

(۱) اگر اور انبیاء نبی ہیں تو آپ خاتم النبیین ہیں۔“ ما کان محمد ابا احمد من رجالکم ولکن رسول اللہ و خاتم النبیین (القرآن الحکیم)  
ترجمہ: نہیں تھے محمد صلی اللہ علیہ وسلم تم مردوں میں سے کسی کے باپ لیکن وہ اللہ کے رسول اور خاتم النبیین تھے۔

اور حدیث سلمان کا حصہ ذیل کہ ان کرت اصطافیت آدم فقد ختمت بک الانبیاء وما خلقت خلقا اکرم منک علی۔ (خاصص کبری ۲/۱۹۳)

ترجمہ: اور ارشاد حدیث کہ جبریل نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ آپ کا پورو رگار فرماتا ہے کہ (اگر میں نے آدم کو صلی اللہ کا خطاب دیا ہے تو آپ پر تمام انبیاء کو ختم کر کے آپ کو خاتم النبیین کا خطاب دیا ہے) اور میں نے کوئی مخلوق ایسی پیدا نہیں کر جو مجھے آپ سے زیادہ عزیز ہو۔

### باقی اقوام کے نبی ہیں آپ نبی الانبیاء ہیں

(۲) اگر اور انبیاء کی نبوت مرجح اقوام و ملیں ہیں تو آپ کی نبوت اس کی ساتھ ساتھ مرجح انبیاء و رسول بھی ہے۔

وَإِذْ أَخَذَ اللّٰهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّنَ لِمَا أَتَيْتُكُمْ مِنْ كِتابٍ وَحِكْمَةً ثُمَّ جَاءَكُمْ

رسول مصدق لما معکم لتو من به و لتصورنه (القرآن الحكم)  
 ترجمہ:- اور یاد کرو کہ جب اللہ نے نبیوں سے عہد لیا کہ جو کچھ میں نے تم کو دیا۔ کتاب ہوا  
 حکمت، پھر آؤے تمہارے پاس کوئی رسول کہ سچا بتاوے تمہاری پاس والی کتاب کو تو اس پر ایمان  
 لاوے گے اور اسکی مدد کرو گے یہ مد بلا واسطہ ہوگی اگر کوئی رسول دورہ محمدی کو پاجائیں جیسے عیسیے علیہ  
 السلام آپ، ہی کی نبوت کے دورہ میں آسمان سے اتر یعنی اور اتباع محمدی کریں گے) یا بواسطہ ام و  
 اقوام ہوگی اگر خود رسول دورہ محمدی نہ پائیں جیسے تمام انبیاء سابقین جو دورہ محمد سے پہلے گزر گئے  
 اور آپ کا دورہ شریعت انہوں نے نہیں پایا۔

### باقی عابد ہیں آپ امام العابدین ہیں

(۳) اگر اور انبیاء عابد ہیں تو آپ کو ان عابدین کا امام بنایا گیا۔ ثم دخلت بیت  
 المقدس فجمع لی الانباء فقد منی جبریل حتی امتهن (نائل عن انس)

ترجمہ:- شبِ معرج کے واقعہ کا لکڑا ہے کہ پھر میں داخل ہوا بیت المقدس میں اور میرے لیے  
 تمام انبیاء کو جمع کیا گیا۔ تو مجھے جبرايل نے آگے بڑھایا یہاں تک میں نے تمام انبیاء کی امامت کی۔

### باقی ظہور کے بعد نبی ہیں آپ وجود سے پہلے نبی ہیں

(۴) اگر اور انبیاء اپے ظہور کے وقت نبی ہوئی تو آپ اپنے وجود ہی کے وقت سے نبی تھے جو تخلیق  
 آدم کی تکمیل سے بھی قبل کا زمانہ ہے۔ سخت نبیا ر ادم بین الروح و الجسد (منداهم)

ترجمہ:- میں نبی تھا اور آدم بھی تک روح اور بدن کے درمیان ہی تھے (یعنی ان کی تخلیق  
 بھی مکمل نہ ہوئی تھی)۔

### باقیوں کی نبوت حادث تھی آپ کی قدیم ہے

(۵) اگر اور وہ کی نبوت حادث تھی تو حضور کی نبوت عالمِ خلق میں قدیم تھی۔

قال ابو هریرۃ متى وجبت لک النبوة؟ قال بين خلق آدم و نفخ  
 الروح فيه. (مستدرک حاکم و بیهقی و ابو نعیم)

ترجمہ:- ابو ہریرہ نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ! آپ کے لیے نبوت کب ثابت ہوئی؟  
 آپ نے فرمایا۔ آدم کی پیدائش اور ان میں روح آنے کے درمیان میں۔

**باقی انبیاء کائنات تھے آپ سبب تخلیق کائنات ہیں**

(۶) اگر اور انبیاء اور ساری کائنات مخلوق ہیں تو آپ مخلوق ہونے کے ساتھ ساتھ سبب تخلیق کائنات بھی ہیں۔

فَلَوْلَا مُحَمَّدٌ مَا خَلَقَ أَدْمًا وَلَا جَنَّةً وَلَا نَارًا (متدرک)

ترجمہ:- اگر محمد نہ ہوں (یعنی میں انہیں پیدا نہ کروں) تو نہ آدم کو پیدا کرتا نہ جنت و نار کو۔

**باقی مُقْرَبٍ تھے تو آپُ اُولُّ الْمُقْرِبِ میں ہیں**

(۷) اگر عہد است میں اور انبیاء مع تمام اولاد کے بلى کے ساتھ مقرر تھے تو حضور اول المقرب میں تھے جنہوں نے سب سے پہلے بلى کہا اور بلى کہنے کی سب کوراہ و کھلائی۔ کان محمد صلی اللہ علیہ وسلم اول من قال بلى و لذلک صار يتقدم الانبياء وهو آخر من بعث (خاصص کبری)

ترجمہ:- محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے سب سے پہلے (عہد است کے وقت) بلى فرمایا۔ اسی لیے آپ تمام انبیاء پر مقدم ہو گئے درحالیکہ آپ سب کے آخر میں بھیج گئے ہیں۔

**آپُ اُولُّ الْمَبْعُوثِينَ ہوں گے**

(۸) اگر روز قیامت اور انبیاء قبروں سے میبوث ہونگے تو آپ اول المبعوثین ہوں گے۔

إِنَّا أَوَّلَ مَنْ تَنْشَقُ عَنِ الْأَرْضِ (مسند احمد عن ابن عباس)

ترجمہ:- میں سب سے پہلا ہوں گا کہ زمین اس کے لیے شق ہو گی یعنی قبر سے سب سے پہلے میں اٹھوں گا۔

**آپ کو سب سے پہلے بلا یا جائے گا**

(۹) اگر اور انبیاء بھی عرصات قیامت ہی میں ہونگے تو آپ کو سب سے پہلے پکار بھی لیا جائے گا۔ کہ مقام محمود پر پہنچ کر اللہ کی منتخب حمد و شناکریں۔ فیكون اول من يدعىٰ محمد صلی اللہ علیہ وسلم فذا لک قوله تعالى عسى ان يعشك ربک مقاماً محموداً (مسند بزاروثنہی)

ترجمہ:- پس جنمیں (میدانِ محشر میں) سب سے پہلے پکارا جائے گا۔ (کہ مقام محمود پر آ جائیں اور حمد و شناکریں۔ وہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہوں گے۔ یہی معنی ہیں اللہ کے اس قول کے کہ

قریب ہے بھیجے گا آپ کو آپ کارب مقام محمود پر۔

### آپ قیامت میں سب سے پہلے ساجد ہوں گے

(۱۰) اگر اور انبیاء کو روز قیامت ہنوز سجدہ کی جرات نہ ہوگی تو آپ سب سے پہلے ہوں گے جنہیں سجدہ کی اجازت دی جائے گی۔ انا اول من يوذن له بالسجود يوم القيمة (مسند احمد عن ابی الدین امام)

ترجمہ:- میں سب سے پہلا ہوں گا۔ جسے قیامت کے دن سجدہ کی اجازت دیجا گی۔

### آپ سب سے پہلے سجدہ سے سراٹھا میں گے

(۱۱) اگر اور انبیاء اجازت عامہ کے بعد ہنوز سجدہ ہی میں ہوں گے تو آپ کو سب سے اول سجدہ سے سراٹھا کی اجازت دی جائیگی انا اول من يرفع رأسه فانظر الى بين يدي . (مسند احمد عن ابی الدین امام)

وفی مسلم: . فیقال يا محمد ارفع رأسك سل تعط واعشع تشفع  
ترجمہ:- میں سب سے پہلے سجدہ سے سراٹھا میں گا اور اپنے سامنے نظر کروں گا۔ (جب کہ سب کی نگاہیں تیچی ہوں گی) کہا جائے گا۔ محمد! سراٹھا جو مانگو گے دیا جائے گا (جس کی شفاعت کرو گے قبول کی جائیگی)۔

### آپ اول الشافعین و اول المشفعین ہوں گے

(۱۲) اگر اور انبیاء روز قیامت شافع اور مشفع ہوں گے تو آپ اول شافع اور اول مشفع ہوں گے۔ انا اول شافع و اول مشفع (ابو نعیم فی الْخَلِیَّةِ عَنْ جَابِرٍ)

ترجمہ:- میں سب سے پہلا شافع اور سب سے پہلا مشفع ہوں گا (جس کی شفاعت قبول کی جائیگی)

### آپ کوشف اعات کبریٰ ملے گی

(۱۳) اگر اور انبیاء کوشف اعات صفریٰ یعنی اپنی اپنی قوموں کی شفاعت دی جائے گی تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کوشف اعات کبریٰ یعنی تمام اقوام دنیا کی شفاعت دی جائے گی۔

اذهبوا الىي محمد فيقولون يا محمد انت رسول الله وخاتم

النبيين غفرلك الله ما تقدم من ذنبك وما تاخر فاشفع لنا الى

ربك الحديث (مسند احمد عن ابی هریرہ)

**ترجمہ:-** شفاعت کے سلسلہ میں اس حدیث طویل میں ہے کہ جب اولین و آخرین کی سرگردانی پر اور طلب شفاعت پرسارے انبیاء جواب دیں گے کہ ہم اس میدان میں نہیں بڑھ سکتے اور لوگ آدم سے لے کر تمام انبیاء و رسول تک سلسلہ وار شفاعت سے عذر سنتے ہوئے حضرت عیسیٰ علیہ السلام تک پہنچیں گے اور طالب شفاعت ہونگے تو فرمائیں گے کہ) جاؤ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس تو آدم کی ساری اولاد آپکے پاس حاضر ہوگی اور عرض کرے گی کہ اے محمد! آپ اللہ کے رسول ہیں اور خاتم الانبیاء ہیں (گویا آج سارے عالم کو رسالت محمدی اور ختم نبوت کا اقرار کرنا پڑے گا) آپکی اگلی اور چھپلی لغزشیں سب پہلے ہی معاف کر دی گئی ہیں (یعنی آپکے لیے اس عذر کا موقع نہیں جو ہر نبی نے کیا کہ میرے اوپر فلاں لغزش کا یو جھہ ہے میں شفاعت نہیں کر سکتا کہیں مجھ سے ہی باز پس نہ ہونے لگے اس لیے آپ پروردگار سے ہماری شفاعت فرمائیں تو آپ اسے بلا جھجک اور بلا معدرت کے قبول فرمائیں گے اور شفاعت کبریٰ کریں گے۔

### آپ شفاعتِ عامہ کا مقام سنjalیں گے

(الف) اگر انبیاء قیامت کی ہولناکی کے سبب شفاعت سے بچنے کی کوشش کریں گے اور لست لہا لست لہا میں شفاعت کا اہل نہیں ہوں) کہہ کر پیچھے ہٹ جائیں گے تو حضور کے دعوے کے ساتھ انا لہا انا لہا (میں اس کا اہل ہوں) کہہ کر آگے بڑھیں گے اور شفاعتِ عامہ کا مقام سنjalیں گے (مصنف ابن ابی شیبہ عن سلمان)

**ترجمہ:-** اس روایت کی بھی وہی تفصیل ہے جو ۱۳ میں گزری۔

### آپ سب سے پہلے پلصر اط عبور کریں گے

(اب) اگر انبیاء بھی میدانِ شر میں ہوں گے تو آپ سب سے پہلے ہونگے جو پل صراط کو عبور بھی کر جائیں گے

يضرب جسر جهنم فاكون اول من يجيز (بخاري و مسلم عن ابى هريرة)

**ترجمہ:-** جہنم پر پل تان دیا جائے گا تو سب سے پہلے اسے عبور کرنے والا میں ہوں گا۔

### آپ سب سے پہلے جنت کا دروازہ کھٹکھٹا کیں گے

(۱۵) اگر انبیاء اور اولین و آخرین ہنوز پیش دروازہ جنت ہی ہوں گے تو آپ سب سے

پہلے ہوں گے جو دروازہ جنت کھلکھلا کیسے گے۔ انا اول من يقرع باب الجنۃ (ابن عثیم عن ابو ہریرہ)  
ترجمہ:- میں سب سے پہلے دروازہ جنت کھلکھلا داؤں گا۔

### آپ کے لئے سب سے پہلے جنت کا دروازہ کھلے گا

(۱۶) اگر اور انبياء اور اقوام انبياء ہنوز داخلہ جنت کی اجازت ہی کے مرحلہ پر ہوں گے تو  
آپ کے لیے سب سے پہلے دروازہ جنت کھول بھی دیا جائے گا۔ انا اول من تفتح له ابواب  
الجنۃ (ابن عثیم و ابن عساکر عن حذیفہ)

ترجمہ:- میرے لئے سب سے پہلے دروازہ جنت کھولا جائے گا۔

### آپ سب سے پہلے جنت میں داخل ہوں گے

(۱۷) اگر اور انبياء باب جنت کھلنے پر بھی داخلہ کے آرزومند ہی ہوں گے تو آپ سب  
سے پہلے اول جنت میں داخل ہو جائیں گے۔ وانا اول من يدخل الجنۃ يوم القيمة  
ولافخر (بنیتی وابن عثیم عن انس)

ترجمہ:- روز قیامت میں ہی سب سے پہلے جنت میں داخل ہو گا۔ مگر فخر سے نہیں کہتا۔

### آپ کو اولین و آخرین کے علوم عطا ہوئے

(۱۸) اگر اور انبياء کو علوم خاصہ عطا ہوئے تو آپ کو علم اولین و آخرین دیا گیا۔

اوتيت علم الاولين والآخرين (خصائص بزرگ ۲/۸۷)

ترجمہ:- مجھے علم اولین و آخرین دیا گیا ہے جو الگ الگ انبياء کو دیا گیا تھا میسے آدم کو علم اسماء،  
یوسف کو علم تعبیر خواب، سليمان کو علم منطق الطیر خضرہ کو علم الدنی، عيسیٰ میسی کو حکمت وغیرہ۔

### آپ کو خلق عظیم عطا ہوا

(۱۹) اگر اور انبياء کو خلق حسن عطا ہوا۔ حسن کے معنی معاملات میں حدود سے نہ گزرنے کے  
ہیں اور خلق کریم عطا، جس کے معنی غفو مسامح کے ہیں تو آپ کو خلق عظیم دیا گیا جس کے معنی  
دوسروں کی تعداد پر نہ صرف ان سے درگزر کرنے اور معاف کر دینے کے ہیں بلکہ ان کے ساتھ  
احسان کرنے اور حسن سلوک سے پیش آنے کے ہیں جو تمام محسن اخلاق اور مکارم اخلاق دونوں  
کا جامع ہے۔ وانک لعلی خلق عظیم (القرآن الحکیم)

ترجمہ:- خلق حسن یہ ہے کہ ظلم کرنے والے سے اپنا حق پورا پورا لیا جائے۔ چھوڑانہ جائے مگر عدل و انصاف جس میں کوئی تعددی اور زیادتی نہ ہو۔ یہ مساوات ہے اور خلاف رحمت نہیں۔ خلق کریم یہ ہے کہ ظالم کے ظلم سے درگز رکر کے اپنا حق معاف کر دیا جائے یہ کریم نفس ہے اور فی الجملہ رحمت بھی ہے کہ اگر دیا نہیں تو لیا بھی نہیں اور خلق عظیم یہ ہے کہ ظالم سے نہ صرف اپنے حق کی ادائیگی معاف کر دی جائے بلکہ اوپر سے اس کے ساتھ سلوک و احسان بھی کیا جائے جب کہ وہ حق تلفی کر رہا ہو۔ اس خلق کی روح غالبہ رحمت و شفقت اور کمال ایثار ہے اسی کو فرمایا کہ اے نبی! آپ خلق عظیم پر ہیں۔

### آپ متبوع الانبیاء ہیں

(۲۰) اگر اور انبیاء متبوع امم اقوام تھے تو حضور متبوع انبیاء و رسول تھے۔ لو کان موسی حیا ما و سعہ الاتباعی (مشکوٰۃ)

ترجمہ:- اگر موسیٰ آج زندہ ہوتے تو انہیں بھی میرے اتباع کے سوا چارہ کا رہنا تھا۔

### آپ گوناخ کتاب ملی

(۲۱) اگر اور انبیاء کو قابل نسخ کتاب میں تو آپ گوناخ کتاب عطا ہوئی۔

ان عمراتی النبی صلی اللہ علیہ وسلم نسخة من التوراة فقال يا رسول هذه نسخة من التوراة. فسكت. فجعل يقرأ و وجه رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم يتغير فقال ابو بکر ثکلتک الشوائل ما ترى ما بوجه رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم؟ فنظر عمر الى وجه رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم فقال اعوذ بالله من غضب الله وغضب رسوله رضينا بالله ربا و بالاسلام دينا وبحمد نبیا فقال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم والذی نفس محمد بیدہ لو بدارکم موسیٰ فاتبعتموه و توکتمونی لضلالتم عن سوء السبيل ولو کان حیاً و ادرک نبوتی

لاتبعنی (دارمی عن جابر)

ترجمہ:- حضرت عمر تورات کا ایک نسخہ حضور کے پاس لے آئے اور عرض کیا کہ یہ تورات ہے۔ آپ خاموش رہے تو انہوں نے اسے پڑھنا شروع کر دیا اور آپ کا چہرہ مبارک غصہ سے متغیر ہوتا شروع ہو گیا تو صدیق اکبرؒ نے حضرت عمرؓ متنبہ کرتے ہوئے فرمایا تجھے گم کر دیں گم کرنے والیاں کیا چیز ہ نبوی کا اثر تمہیں

نظر نہیں آ رہا ہے؟ تب حضرت عمرؓ نے چہرہ اقدس کو دیکھا اور دل گئے، فوراً زبان پر جاری ہو گیا) میں پناہ مانگتا ہوں اللہ کے غضب سے اور اس کے رسول کے غضب سے ہم راضی ہوئے اللہ سے بلحاظ رب ہونے کے اور راضی ہوئے اسلام سے بلحاظ دین ہونے کے اور راضی ہوئے محمد صلی اللہ علیہ وسلم سے بلحاظ نبی ہونے کے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے۔ اگر آج تمہارے پاس موسیٰ آجائیں اور تم مجھے چھوڑ کر ان کا اتباع کرنے لگو تم بلاشبہ سید ہے راستے سے بھٹک جاؤ گے اور اگر آج موسیٰ زندہ ہو کر آ جائیں اور میری نبوت کو پالیں تو وہ یقیناً میری اہی اتباع کریں گے۔

### آپ کو کمال دین عطا ہوا

(۲۲) اگر اور انبياء کو دین عطا کیا گیا تو آپ کو کمال دین دیا گیا جس میں نہ کمی کی مجنحائش ہے نہ زیادتی کی۔

الیوم اکملت لكم دینکم (القرآن الحکیم) ترجمہ:- آج کے دن میں نے تمہارے لیے دین کو کامل کر دیا (جس میں نہ اب کمی کی مجنحائش ہے، نہ زیادتی کی)۔

(۲۳) اگر اور انبياء کو ہنگامی دین دیئے گئے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو دوامی دین عطا کیا گیا۔

الیوم اکملت لكم دینکم و اتممت عليکم نعمتی و رضیت لكم  
الاسلام دینا (القرآن الحکیم)

ترجمہ:- آج کے دن میں نے دین کو کامل کر دیا (جس میں کوئی کمی نہیں رہی تو کسی نئے دین کی ضرورت نہیں رہی پس وہ منسون ہو گیا جس سے اس دین کا دوامی ہونا ظاہر ہے اور پہلے ادیان میں کمی تھی جس کی اس دین سے تحریک ہوئی تو پچھلے کسی ناتمام دین کی اب حاجت نہیں رہی پس وہ منسون ہو گیا جس سے اس کا ہنگامی ہونا ظاہر ہے۔)

### آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو غلبہ دین عطا ہوا

(۲۴) اگر اور انبياء کو دین عطا ہوا تو آپ کو غلبہ دین عطا کیا گیا۔

هُو الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَ دِينَ الْحَقِّ لِيُظَهِّرَهُ عَلَى الْدِينِ كُلِّهِ

(القرآن الحکیم)

ترجمہ:- وہی ذات ہے جس نے اپنا رسول بھیجا ہدایت دین دے کرتا کہ اسے تمام دینوں پر غالب کر دے۔

## آپ کے دین میں تجدید رکھی گئی

(۲۵) اگر اور انبياء کے دین میں تحریف و تبدیل راہ پا گئی جس سے وہ ختم ہو گئے تو آپ کے دین میں تجدید رکھی گئی جس سے وہ قیامت تک تازہ بہتازہ ہو کر دوام آباقی رہے گا۔

ان اللہ یعث لہذه الامة علی راس کل ماه سنہ من یجدد لها دینها (مشکوہ)  
ترجمہ:- بلاشبہ اللہ تعالیٰ اٹھاتا رہے گا اس امت کیلئے وہ لوگ جو ہر صدی کے سرے پر دین کو تازہ بہتازہ کرتے رہیں گے۔

## شریعت محمدی میں جلال و جمال کا کمال غالب ہے

(۲۶) اگر شریعت موسوی میں جلال اور شریعت عیسیوی میں جمال غالب تھا۔ یعنی حکم کی صرف ایک جانب کی رعایت تھی۔ تو شریعت محمدی میں جلال و جمال کا مجموعی کمال غالب ہے۔ جس کا نام اعتدال ہے۔ جس میں حکم کی دونوں جانبوں کے ساتھ درمیانی جہت کی رعایت ہے جسے وسط کہتے ہیں۔ و جعلنکم امة وسطاً۔

ترجمہ:- اور ہنیا ہم نے تم کو (بمحیثت دین) کے امت اعتدال۔

## آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دین میں تنگی ختم کر دی گئی

(۲۷) اگر دینوں میں تشدد اور تنگی اور شاق شاق ریاضتیں تھیں، جسے تشد و کہا جاتا ہے تو اس دین میں نرمی اور توافق طبائع رکھ کر تنگ کیری ختم کر دی گئی ہے۔

لَا تشدد و علی انسکم فیشدد اللہ علیکم فان قوماً شددوا علی

انفسهم فشدد اللہ علیہم فتلک بقایا هم فی الصوامع والدیار

(ابو داود عن انس)

ترجمہ:- اپنے اوپر کختی مت کرو (ریاضت شاقہ اور ترک لذات میں مبالغہ مت کرو) کہ اللہ بھی تم پر کختی فرمانے لگے اس لیے کہ جنہوں نے اپنے اوپر تشدد کیا۔ رہبائیت سے یعنی یہود و نصاریٰ تو اللہ نے بھی ان پر کختی کی سویہ متدروں اور خانقاہوں میں کچھ کھانپھی کے بچے بچائے لوگ پڑے ہوئے ہیں۔

## آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دین میں اعتدال ہے

(۲۸) اگر بسلسلہ خصوصات شریعت موسوی میں تشد و ہے یعنی انتقام فرض ہے۔ غفو در گذر جائز نہیں۔

وَكُبَّا عَلَيْهِمْ فِيهَا إِنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ الْآيَة.

ترجمہ:- اور ہم نے ان بنی اسرائیل پر فرض کردیا تھا تورات میں نفس کا بدله نفس، آنکھ کا بدله آنکھ۔ اور شریعت عیسیٰ میں تسائل ہے یعنی عفو و درگذر فرض ہے انتقام جائز نہیں۔ بعض انجیل مکال پر تھپڑ کھا کر دوسرا مکال بھی پیش کر دو انجیل میں فرمایا گیا ہے کہ کوئی تمہارے بائیں مکال پر تھپڑ مارے تو تم دایاں مکال بھی پیش کہ بھائی ایک اور مارتا چل۔ خدا تیرا بھلا کرے گا۔

تو شریعت محمدی میں تو سط و اعتدال فرض ہے کہ انتقام جائز اور عفو و درگذر افضل ہے جسمی یہ دونوں شریعتیں جمع ہو جاتی ہیں۔

وجزاء سيئة مثلها فمن عفا و اصلاح فاجرة على الله انه لا يحب

الظلمين (القرآن الحكيم)

ترجمہ:- اور برائی کا بدله اسی جیسی اور اتنی ہی برائی ہے یہ خلق حسن ہے اور جو معاف کرے اور درگزر کرے تو اس کا اجر اللہ پر ہے۔ اور اللہ ظالموں کو جو حددود (سے گزر جانے والے ہوں) پسند نہیں کرتا۔

### شریعت محمدی میں ظاہر کی طہارت بھی ہے باطن کی بھی

(۲۹) اگر شریعت عیسیٰ میں صرف باطنی صفائی پر زور دیا گیا ہے، خواہ ظاہر گندہ ہی کیوں نہ رہ جائے نہ غسل جنابت ہے نہ تطہیر اعضاء، دوسروی ملوؤں میں صرف ظاہر کی صفائی پر زور دیا گیا ہے کہ غسل بدن روزانہ ضروری ہے خواہ میں باطن میں خطرات کفر و شرک کچھ بھی بھرے پڑے رہیں تو شریعت محمدی میں طہارت ظاہر و باطن دونوں کو جمع کیا گیا ہے۔ وثایک لطہر (القرآن الحكيم) حضرت عمر رضی اللہ نے فرمایا۔ فتنی ارفع ازارک فانہ انقی لشویک و انقی لربک ارشاد حدیث ہے۔

السوأك مطهرة للفم مرضاة للرب۔

ترجمہ:- اور اپنے کپڑوں کو پاک کرو۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی وفات کے قریب ایک نوجوان مزانج پری کے لیے حاضر ہوا جس کی ازار مخنوں سے پنجی زمین پر گھستی ہوئی آرہی تھی۔ تو فرمایا کہ اے جوان لگنگی مخنوں سے اوپر اٹھا کہ یہ کپڑے کے حق میں صفائی اور پاکی اور پروردگار کی نسبت سے تقویٰ (باطنی پاکی) کا سبب ہوگی جس سے ظاہری و باطنی دونوں پاکیوں کا مطلوب ہوتا واضح ہے اور حدیث میں ہے کہ سواک کرنا منہ کی تو پاکی ہے اور پروردگار کی رضا ہے۔ یعنی سواک ظاہری اور باطنی دونوں پاکیاں پیدا کرتی ہے جس سے ظاہر و باطن کی صفائی اور پاکی کا

مطلوب ہونا نمایاں ہے۔

**دین محمدی میں پوری انسانیت کی آزادی ہے**

(۳۰) اگر اورادیاں میں اپنی اپنی قومیتوں اور ان ہی کے چھٹکارے کی رعایت ہے۔ مقولہ عیسوی ہے۔

ان ارسل معنا بنی اسرائیل ولا تعذبهم

ترجمہ:- بھیج میرے ساتھ بنی اسرائیل کو اور نہیں ستامت۔

مقولہ عیسوی ہے کہ میں اسرائیلی بھیڑوں کو جمع کرنے آیا ہوں، وغیرہ تو دین محمدی میں نفس انسانیت کی رعایت اور پورے عالم بشریت پر شفقت سکھاتی گئی ہے۔

الخلق عیال اللہ فاحب الخلق الی اللہ من يحسن الی عیاله (مشکوٰۃ)

ترجمہ:- ساری مخلوق اللہ کا کنبہ ہے اور اللہ کو سب سے زیادہ پیارا وہ ہے جو اس کے کنبہ کے ساتھ احسان سے پیش آئے۔

**آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو شریعت و حقیقت دونوں عطا ہو گیں**

(۳۱) اگر اورانبیاء نے صرف ظاہر شریعت یا صرف باطن پر حکم کیا تو آپ نے ظاہر و باطن دونوں پر حکم کیا اور آپ کو شریعت و حقیقت دونوں کی عطا کی گئیں۔

عن العمارث بن حاطب ان رجلا سرق على عهد رسول الله صلی اللہ

علیہ وسلم فاتی به فقال اقتلوه فقالوا انما سرق قال فاقطعوه

(فقط) ثم سرق ايضا فقطع ثم سرق على عهد ابی بکر فقطع ثم

سرق فقط حتى قطعت قوانمه ثم سرق الخامسة فقال ابو بکر كان

رسول الله علیہ وسلم اعلم بهذا حيث امر بقتله اذهبوا به فاقتلوه

(مستدرک، حاکم و صححه)

ترجمہ:- خضر علیہ السلام نے صرف باطن شریعت یعنی حقیقت پر حکم کیا جیسے کہ تی توڑ دی۔

ناکرده گناہ لڑ کے کو قتل کر دیا یا بخیل محاوؤں کی دیوار سیدھی کر دی اور موئے علیہ السلام نے صرف

ظاہر شریعت پر حکم کیا کہ ان تینوں امور میں حضرت خضر علیہ السلام سے مواخذہ کیا۔ جب انہوں

نے حقیقت حال ظاہر کی تب مطمئن ہوئے۔ لیکن آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ظاہر شریعت پر

بھی حکم فرمایا جیسا کہ عام احکام شرعیہ ظاہر ہی پر ہیں اور کبھی کبھی باطن اور حقیقت پر بھی حکم فرمایا جیسا

کہ حدیث میں اس کی نظریہ ہے کہ حارث بن حاطب ایک چور کو لائے تو حضور نے فرمایا کہ اسے قتل کر دو حالانکہ چوری کی ابتدائی سزا قتل نہیں تو صحابہ نے موی صفت بن کر عرض کیا کہ یا رسول اللہ اس نے تو چوری کی ہے (کسی کو قتل نہیں کیا جو قتل کا حکم فرمایا جاوے) فرمایا اچھا اس کا ہاتھ کاٹ دو۔ اس نے پھر چوری کی تو اس کا (بایاں پیر) کاٹ دیا گیا۔ پھر حضرت ابو بکرؓ کے زمانہ میں اس نے پھر چوری کی تو اس کا بایاں ہاتھ کاٹ دیا گیا اچھی باراں نے پھر چوری کی تو دایاں پیر بھی کاٹ دیا گیا۔ لیکن چاروں ہاتھ پیر کاٹ دیئے جانے کے باوجود جب اس نے پانچویں دفعہ پھر چوری کی تو صدیق اکبرؓ نے فرمایا کہ اسکے بارہ میں علم حقیقی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہی تھا کہ آپ نے پہلی ہی بار ابتداء ہی میں جان لیا تھا کہ چوری اس کا جزو نفس ہے یہ چوری کی سزاوں سے باز آنے والا نہیں اور ابتداء ہی میں اس کے باطن پر حکم لگا کر قتل کا حکم دیدیا تھا۔ ہمیں اب خبر ہوئی جب کہ وہ ظاہر میں ضابطہ سے قتل کے قابل بنا۔ لہذا اسے قتل کر دو۔ تب وہ قتل کیا گیا۔ اس قسم کے بہت سے واقعات احادیث میں جا بجائے ہیں۔

### آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی امت کو اجتہادی مذاہب عطا کئے گئے

(۱۳۲الف) اگر انبياء سابقین کو شرائع اصلیہ دی گئیں تو آپ کو آپ کی امت کے رائخین فی العلم کو شرائع وضعیہ یعنی اجتہادی مذاہب عطا کیے گئے جن میں شرائع کی شان رکھی گئی کہ آئمہ اجتہاد اصل شریعت کے احکام و علل واوصاف اور اسرار و حکم میں شرعی ذوق سے غور و تدبیر کر کے نئے نئے حوادث کے احکام کا استخراج کریں اور باطن شریعت کھول کر نمایاں کر دیں۔

لعلمه الذين يستبطونه منهم (القرآن الحكيم)

ترجمہ۔ اور جب ان کے پاس کوئی بات امن کی یا خوف کی پہنچتی ہے تو اسے پھیلا دیتے ہیں حالانکہ اگر اسے وہ پیغمبر کی طرف یا رائخین فی العلم تک پہنچا دیتے تو جو لوگ اس میں سے استنباط کرتے ہیں وہ اسے جان لیتے (جس سے استنباطی اور اجتہادی شرائع ثابت ہوتی ہیں)

### آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دین میں ایک نیکی کا اجر دس گناہ ہے

(۱۳۲ب) اگر اور انبياء کے ادیان میں ایک نیکی کا اجر ایک ہی ہے تو آپ کے دین میں ایک نیکی کا اجر دس گناہ ہے اور ایک نیکی برابر دس نیکیوں کے ہے۔ من جاء بالحسنة فله عشر امثالها (القرآن الحكيم)

ترجمہ:- جس نے ایک نیکی کی تواں کے لیے دس گنا اجر ہے۔

### آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو پانچ نمازیں ملیں

(۳۳) اگر اور انبياء کو ایک ایک نمازلی تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو پانچ نمازیں عطا ہوئیں۔

عن محمد بن عائشہ ان آدم لما يتب عليه عند الفجر صلی رکعتين فصارت الصبح وفدى اسحق عند الظهر فصلی ابراهیم اربعاء فصارت الظهر وبعث عزیز فقیل له کم لبست قال يوما فرای الشمس فقال او بعض يوم فصلی اربع رکعات فصارت العصر و غفر لداود عند المغرب فقام فصلی اربع رکعات فجهد فجلس فى الثالثة فصارت المغرب ثلثا و اول من صلی العشاء الاخرة نبینا محمد صلی الله علیہ وسلم (طحاوی بحوالہ خصائص کبری ۲۰۳/۲)

ترجمہ:- محمد بن عائشہ کہتے ہیں کہ آدم علیہ السلام کی توبہ جس دن پھر کے وقت قبول ہوئی تو انہوں نے دور کعیس پڑھیں تو صبح کی نماز کا وجود ہوا اور حضرت اُنْق علیہ السلام کا جب ظہر کے وقت فدیہ دیا گیا اور انہیں ذبح سے محفوظ رکھا گیا تو حضرت ابراہیم علیہ السلام نے چار کعیس بطور شکر نعمت پڑھیں تو ظہر ہو گئی اور حضرت عزیز علیہ السلام کو جب زندہ کیا گیا اور کہا گیا کہ تم کتنے وقت مردہ رہے؟ کہا، ایک دن، پھر جو سورج دیکھا تو کہا یا کچھ حصہ دن (جو عصر کا وقت ہوتا ہے) اور چار رکعت پڑھی تو عصر ہو گئی اور مغفرت کی گئی۔ حضرت داؤ علیہ السلام کی غروب کے وقت تو وہ کھڑے ہوئے چار رکعت پڑھنے کے لیے تین پڑھی تھیں کہ تحک گئے تو تیری ہی میں بیٹھ گئے تو مغرب ہو گئی اور سب سے پہلے جس نے عشاء کی نماز پڑھی۔ وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہیں اور مذکورہ چاروں نمازیں بھی آپ کو دی گئیں۔

### آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی پانچ نمازیں پچاس کے برابر ہیں

(۳۴) اگر اور انبياء کی ایک نماز ایک ہی رہی تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی پانچ نمازیں پچاس کے برابر کھلی گئیں۔ ہی خمس بخمسمیں (نہای عن انس)

ترجمہ:- شبِ معراج میں آپ کو پچاس نمازیں دی گئیں جن میں موئی علیہ السلام کے مشورہ سے آپ گئی کی درخواستیں کرتے رہے اور پانچ پانچ ہر دفعہ کم ہوتی رہیں جب پانچ رہ گئیں اور آپ

نے حیاء ان میں کمی کی درخواست نہیں فرمائی۔ توارشا وہوا بس یہ پانچ نمازیں ہی آپ پر اور آپ کی امت پر فرض ہیں مگر یہ پانچ پچاس کے برابر ہیں گی اجر و ثواب میں۔

(۳۵) اگر اور انبیاء نے بطور شکر نعمت خود سے اپنی اپنی نمازیں معین کی تو آپ کو آسمان پر بلا کر اپنی تعین سے نمازیں خود حق تعالیٰ نے آپ کو عنایت فرمائیں۔ (کما فی حدیث المراج المشهور)

ترجمہ:- جیسا کہ حدیث مراج میں تفصیل اندکور ہے اور حاشیہ ۲۸ میں اس کا مختصر تذکرہ آچکا ہے۔

### آپ کے لئے پوری زمین مسجد ہے

(۳۶) اگر اور انبیاء کی نمازیں مخصوص موقع کے ساتھ مقید تھیں جیسے محراب یا صومعہ یا کنیسه وغیرہ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز کے لیے پوری زمین کو مسجد بنایا گیا۔

جعلت لى الارض مسجدا و طهورا (بخاری و مسلم) وحدیث جابر و لم يكن  
احد من الانبياء يصلى حتى يبلغ محرابه (خصائص كبرى ۲/۱۸۷)

ترجمہ:- انبیاء میں سے کوئی بھی ایسا نہ تھا کہ اپنی محراب (مسجد) میں آئے بغیر نماز ادا کرتا ہو یعنی بغیر مسجد کے دوسرا جگہ نماز ہی ادا نہ ہوتی تھی۔ لیکن حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مجھے پانچ چیزیں دی گئیں ہیں جو سابقہ انبیاء نہیں کو دی گئیں ان میں سے ایک یہ ہے کہ میرے لئے ساری زمین کو مسجد اور ذریعہ پا کی بنا دیا گیا ہے کہ اس سے تم کرلوں جو حکم میں وضو کے ہو جائے یا تم جنابت کرلوں جو حکم میں غسل جنابت کے ہو جائے جب کہ پانی موجود نہ ہو یا اس پر قدرت نہ ہو۔

### آپ صلی اللہ علیہ وسلم تمام اقوام کی طرف بھیجے گئے

(۳۷) اگر اور انبیاء اپنے اپنے قبیلوں اور قوموں کی طرف مبوعث ہوئے تو آپ تمام اقوام اور تمام انسانوں کی طرف مبوعث فرمائے گئے۔

كان النبى يبعث إلى قومه خاصة وبعث إلى الناس كافة (بخاري و مسلم عن جابر)

وفى التنزيل وما ارسلناك الا كافلة للناس -

ترجمہ:- ہر نبی خصوصیت سے اپنی ہی قوم کی طرف بھیجا جاتا تھا اور میں سارے انسانوں کی طرف بھیجا گیا ہوں اور قرآن شریف میں ہے اور نہیں بھیجا ہم نے تمہیں اے پیغمبر مگر سارے انسانوں کے لیے۔

## آپ کی دعوت عام ہے

(۳۸) اگر اور انبياء کی دعوت خصوصی تھی تو آپ کو دعوت عامہ دی گئی۔

يَا يَهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى يَا يَهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ (القرآن الحكيم)

ترجمہ:- اے انسانو! اپنے رب کی عبادت کرو۔ اے انسانو! اپنے رب سے ڈرو۔

## آپ صلی اللہ علیہ وسلم سارے جہانوں کے لئے رحمت ہیں

(۳۹) اگر اور انبياء مدد و حلقوں کے لیے رحمت تھے تو آپ سارے جہانوں کے لیے رحمت تھے۔

وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ (القرآن الحكيم)

ترجمہ:- اور نہیں بھیجا ہم نے آپ کو مگر جہانوں کے لیے رحمت بنائے۔

(۴۰) اگر اور انبياء اپنے حلقوں کو ڈرانے والے تھے تو حضور جہانوں کیلئے نذیر تھے۔ و ان من امة الا خلاطیها نذیر اور حضور کے لیے ہے۔ لیکون للعلمین نذیراً (القرآن الحكيم)

ترجمہ:- اور کوئی امت نہیں گزری جس میں ڈرانے والا نہ آیا ہو اور حضور کے لیے فرمایا گیا تاکہ ہوں آپ سارے جہانوں کے لیے رحمت بنائے۔

## آپ صلی اللہ علیہ وسلم پوری انسانیت کے ہادی ہیں

(۴۱) اگر اور انبياء اپنی اپنی قوموں کے لیے مبouth اور ہادی تھے ولکل قوم هاد (ہر ہر قوم کے لیے ایک ایک ہادی ضرور آیا) تو حضور سارے انسانوں کے لیے ہادی تھے۔

وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافِةً لِلنَّاسِ (القرآن الحكيم)

وَبَعَثْتَ إِنَّا إِلَى الْجِنِّ وَالْإِنْسَنِ (بخاری و مسلم حسن جابر)

ترجمہ:- اور نہیں بھیجا ہم نے آپ کو مگر سارے بھی نوع انسان کی ہدایت کے لیے اور ارشاد حدیث ہے کہ میں بھیجا گیا ہوں، جنوں اور انسانوں سب کی طرف۔

## آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو رفتہ ذکر عطا ہوا

(۴۲) اگر اور انبياء کو ذکر دیا گیا کہ مخلوق انہیں یاد رکھے تو آپ کو رفتہ ذکر دی گئی کہ زمینوں اور آسمانوں، دریاؤں اور پہاڑوں، میدانوں اور غاروں میں آپ کا نام علی الاعلان پکارا جائے۔ اذاتوں اور سمجھیزوں، خطبوں اور خاتموں، وصوو تمیاز اور ادعا شغال اور دعاوں کے اقتراح و

اختتام میں آپ کے نام اور منصب نبوت کی شہادت دی جائے۔

ورفعنا لک ذکر ک (القرآن الحکیم) و حدیث ابوسعید خدری۔

قال لی جبریل قال اللہ اذا ذکرت ذکرت معی (ابن حیرہ و ابن حبان)

ترجمہ:- اور ہم نے اپنے پیغمبر تمہارا ذکر اونچا کیا۔ حدیث میں ہے کہ مجھے جبراٹل نے کہا کہ حق تعالیٰ نے فرمایا (اے پیغمبر) جب آپ کا ذکر کیا جائے گا۔ تو میرے ساتھ کیا جائے گا اور جب میرا ذکر ہو گا تو میرے ساتھ آپ کا بھی ذکر ہو گا جیسا کہ اذا انوں، بکیروں، خطبوں اور دعاوں کے افتتاح و اختتام کے درود شریف سے واضح ہے اور امت میں معمول ہے جیسا فرمایا گیا۔

اطیعوا اللہ و اطیعوا الرسول۔ و اطیعوا اللہ و رسوله ان کتنم مومنین۔

ویطیعون اللہ و رسوله۔ انما المومنین الذين آمنوا بالله و رسوله۔ براء

ة من الله و رسوله۔ واذان من الله و رسوله استجิعوا الله والرسول۔ ومن

يعص الله و رسوله۔ اذا قضى الله و رسوله امراً۔ وشاقوا الله و رسوله۔

ومن يشاقق الله و رسوله۔ ومن يحادد الله و رسوله۔ ولم يتخذوا من

دون الله ولا و رسوله۔ يحاربون الله و رسوله۔ ما حرم الله و رسوله قل

الانفال لله والرسول۔ فان لله خمسه وللرسول۔ فردوه الى الله

والرسول۔ ما اناهم الله و رسوله۔ سیؤتینا الله من فضله و رسوله۔

اغناهم الله و رسوله۔ كذبوا الله و رسوله۔ انعم الله عليه و انعمت

عليه۔ الذين يؤمنون بالله و رسوله۔ لا تقدموا بين يدي الله رسوله۔

### آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر اللہ کے ذکر کے ساتھ ہے

(۳۳) اگر اور انبیاء کا محض ذکر حق تعالیٰ نے فرمایا تو آپ کا ذکر اپنے نام کے ساتھ ملا کر

فرمایا۔ دیکھو سابقہ حاشیہ کی دو درجے سے زائد آیتیں۔

### آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو خلوت اور جلوت میں کمال دیا

(۳۴) اگر اور انبیاء نے روحانیت کے کمال کو خلوت و انتظام اور رہیانیت کا پابند ہو کر دکھلایا۔ تو آپ نے اسے جلوتوں کے ہجوم جہاد، جماعت، سیاحت و سفر، شہری زندگی، معاشرت اور حکومت و سیاست کے سارے اجتماعی گوشوں میں سوکر دکھلایا۔ لا رہبانية فی الاسلام (الحدیث) و سیاحۃ امتی الجہاد (الحدیث) قل سیروا فی الارض (القرآن الحکیم) لا

اسلام الا بجماعۃ ..... (مقولۃ عمر رضی اللہ عنہ)

ترجمہ:- اسلام میں رہبانیت (گوشہ گیری، القطاع) نہیں اور میری امت کی سیاحت و سیر جہاد ہے۔ کہہ دیجئے اے پیغمبر! کہ چلو پھر دین میں میں۔ اور اسلام جماعتی اور اجتماعی چیز ہے۔

### آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو عملی معجزات بھی دیئے اور علمی بھی

(۲۵) اگر اور انبیاء کو عملی معجزات (عصاء موسی، ید بیضا، احیاء عسکری، نار خلیل ناقہ صالح، ظلم شیب، قمیض یوسف وغیرہ) دیئے گئے جو آنکھوں کو مطمئن کر سکے تو آپ کو ایسے سینکڑوں معجزات کے ساتھ علمی معجزہ (قرآن) بھی دیا گیا، جس نے عقل، قلب اور ضمیر کو مطمئن کیا۔ انا انزلناه قرآننا عربیا لعلکم تعقولون (القرآن الحکیم)

ترجمہ:- ہم نے قرآن اتنا تاکہ عقل سے سمجھو۔

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو دوامی معجزات ملے

(۲۶) اگر اور انبیاء کو ہنگامی معجزات ملے جو ان کی ذوات کے ساتھ ختم ہو گئے کیونکہ وہ ان ہی کے اوصاف تھے تو حضور کو دوامی معجزہ قرآن کا دیا گیا۔ جوتا قیامت اور بعد القیامت باقی رہنے والا ہے۔ کیونکہ وہ خدا کا وصف ہے جو لازوال ہے۔ انا نحن نزلنا الذکر وانا له لحافظون۔ ترجمہ:- ہم نے ہی یہ قرآن اتنا رہے۔ اور ہم ہی اس کے نگہبان ہیں۔

### آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی کتاب محفوظ ہے

(۲۷) اگر اور حضرات کو وہ کتابیں ملیں جن کی حفاظت کا کوئی وعدہ نہیں تھا۔ اسیے وہ بدل سدیں تو آپ کو وہ کتاب دی گئی جس کے وعدہ حفاظت کا اعلان کیا گیا جس سے وہ کبھی نہیں بدل سکتی۔ انا نحن نزلنا الذکر وانا له لحافظون لا یاتیه الباطل من بین يدیه ولا من خلفہ (القرآن الحکیم)

ترجمہ:- ہم ہی نے یہ ذکر قرآن اتنا اور ہم ہی اس کی حفاظت کے ذمہ دار ہیں۔ اور فرمایا نہیں اس کے پاس پہنچ سکتا باطل، نہ آگے سے نہ پیچھے سے۔

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو جامع کتاب ملی

(۲۸) اگر اور انبیاء سابقین کی کتابیں ایک ہی مضمون مثلاً صرف تہذیب نفس یا صرف

معاشرت یا صرف سیاست مدن یا وعظ وغیرہ اور ایک ہی لغت پر نازل شدہ دی گئیں تو حضورؐ موسیات اصولی مفہماں پر مشتمل کتاب دی گئی جو سات لغات پر اتری۔

کان الکتاب الاول ینزل من باب واحد علی حرف واحد و نزل القرآن من سبعة ابواب علی سبعة احرف زاجر و آمر و حلال حرام و محکم و متشابه و امثال۔ (مستدرک حاکم و بیهقی عن ابن مسعود) ترجمہ:- پہلی کتابیں ایک ایک خاص مضمون اور ایک ایک لغت میں اترتی تھیں اور قرآن سات مفہماں میں سات لغت کے ساتھ اترائے۔ زجر امر حلال، حرام، محکم، متشابہ اور امثال۔

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو جو امع کلم عطا ہوئے

(۲۹) اگر اور حضرات کو صرف ادا مطلب کے کلمات دیئے گئے تو آپؐ کو جو امع کلم و جامع اور فصح و بلغ ترین تعبیرات دی گئیں جس سے اور وہ کی پوری پوری کتابیں آپؐ کتاب کے چھوٹے چھوٹے جملوں میں ادا گئیں اور ان میں سما گئیں۔

اعطیت جو امع کلم (مسند احمد عن جابر) (۲/۱۹۳) خصائص

اعطیت مکان التوراة السبع الطوال ومکان الزبور المثنی و مکان

الانجیل .المثانی و فضلہ بالمفصل (بیهقی و اللہ ابن الاسع)

ترجمہ:- مجھے جو امع کلم دیئے گئے ہیں یعنی مختصر اور جامع ترین جملے جن میں تھے کی بات کہہ دی گئی ہو اور ارشاد حدیث ہے مجھے دیئے گئے ہیں توراة کی جگہ سبع طوال (ابتداء کی سات سورتیں آل عمران، مائدہ، نساء، انعام، انفال، توبہ) اور زبور کی جگہ مکین (سوسو آیتوں والی سورتیں اور انجلیل کی جگہ مثانی سورہ فاتحہ) اور صرف مجھے ہی جو فضیلت دی گئی ہے وہ مفصل کی جس میں طوال مفصل و ساط مفصل اور قصار مفصل سب شامل ہیں اور سورۃ ق فتح یا سورۃ محمدؐ سے علی اختلاف الروایات شروع ہو کر ختم قرآن تک چلی گئیں ہیں۔

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اعضاء کا ذکر فرمایا

(۵۰) اگر قرآن میں حق تعالیٰ نے اور انبیاء کی ذوات کا ذکر فرمایا۔ تو حضورؐ کے ایک ایک عضو اور ایک اداء کا پیار و محبت سے ذکر کیا ہے۔ چہرہ کا ذکر فرمایا، قد نری تقلب وجهک فی السماء - آنکھ کا ذکر فرمایا، ولا تمدن عینیک - زبان کا ذکر فرمایا، فانها یسرناہ

بلسانک۔ ہاتھ اور گردن کا ذکر فرمایا، ولا تجعل يدك مغلولة الى عنقك۔ سینہ کا ذکر فرمایا، الم نشرح لك صدرك۔ پیٹ کا ذکر فرمایا، ووضعنا عنك وزرك الذى انقض ظهرك۔ قلب کا ذکر فرمایا، نزله علی قلبك۔ آپ کی پوری زندگی اور عمر کا ذکر فرمایا جس میں تمام ادائیں اور احوال بھی آجاتے ہیں۔ لعمرک انهم لفی سکرتهم یعمهون۔ آیات اعضاء کا ترجمہ حسب ذیل ہے۔

ہم دیکھ رہے ہیں تیراچہرہ گھما گھما کر آسمان کو دیکھنا۔  
اور آنکھیں اٹھا کر مت دیکھ۔

بلاشبہ ہم نے (قرآن کو) آسان کر دیا ہے تیری زبان پر۔  
اور مت کرائے ہاتھ کو سکڑا ہوا اپنی گردن تک۔  
کیا ہم نے تیرا سینہ نہیں کھول دیا؟

اور ہم نے اتار دیا تجھ سے بوجھ تیرا جس نے تیری کمر توڑ کھی تھی۔  
اتار اللہ نے قرآن تیرے دل پر۔

تیری زندگی کی قسم! یہ (کفار) اپنی (بے عقلی کی) مدھوشیوں میں پڑے بھٹک رہے ہیں۔

### حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کو اجتماعی عبادت ملی

(۵۱) اگر اوروں کو انفرادی عبادتیں ملیں تو آپ کو ملائکہ کی طرف عف بندی کی اجتماعی عبادت دی گئی جس سے یہ دین اجتماعی ثابت ہوا۔ فضلت علی الناس بثلاث الى قوله وجعلت صفوفنا كصفوف الملائكة (بیہقی عن حذیفہ رضی اللہ عنہ)

ترجمہ:- (مجھے فضیلت دی گئی ہے لوگوں پر تین باتوں میں) جن میں سے ایک یہ ہے کہ کی گئی ہیں ہماری صفائی (نماز میں) مثل صفوف ملائکہ کے۔

### حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کے ایک معجزہ نے عالم کو جھکا دیا

(۵۲) اگر اور نبیاء کے عملی معجزات اپنی اپنی قوموں کی اقلیتوں کو جھکا کر رام کر سکے تو حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کے تنہا ایک ہی علمی معجزے قرآن حکیم نے عالم کی اکثریت کو جھکا کر مطیع بنالیا۔ کروڑوں ایمان لے آئے اور جو نہیں لائے وہ اس کے اصول مانے پر مجبور ہو گئے پھر بعض نے انہیں اسلامی اصول کہہ کر تسلیم کیا اور بعض نے عملاً قبول کر لیا تو ان کی زبانیں ساکت رہیں۔

ما من الانبياء نبى الا اعطى ما مثله آمن عليه البشر و انما كان الذى اوتته وحياه او حاه الله الى فارجو ان اكون اكثراهم تابعاً

(بخارى عن هربره)

ترجمہ:- کوئی نبی بھی ایسا نہیں گزر کہ اسے کوئی ایسا اعجازی نشان نہ دیا گیا ہو جس پر آدمی ایمان لاسکے اور مجھے خدا نے وہ اعجازی نشان وحی کا دیا ہے (یعنی قرآن حکیم) جس سے مجھے امید ہے کہ میرے ماننے والے اکثریت میں ہوں گے (خاصص کبریٰ ۲/۱۸۵)

**حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کو عبادت کے دوران مخاطب بنایا گیا**  
 (۵۳) اگر انبیاء کو عبادت الٰہی میں اس جہت سے بھی مخاطب نہیں بنایا گیا تو حضور کو یعنی نماز میں تحریت و سلام میں مخاطب بنایا گیا۔ السلام عليك ايها النبی ورحمة الله وبرکاته۔  
 ترجمہ:- (الف) سلامتی ہوتی پر اے نبی اور اللہ کی رحمتیں اور برکتیں۔

**حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کو لواء الحمد ملے گا**

(۵۴) اگر محشر میں اور انبیاء کے مدد و جہذے ہوں گے جن کے نیچے صرف انہی کی قومیں اور قبیلے ہوں گے تو آپ کے عالمگیر جہذے کے نیچے جس کا نام لواء الحمد ہو گا۔ آدم اور ان کی ساری ذریت ہو گی۔

آدم و من دونه تحت لوائی یوم القيمة ولا فخر (منداحمد)

ترجمہ:- (ب) آدم اور ان کی ساری اولاد میرے جہذے کے تلے ہوں گے قیامت کے دن۔ مگر فخر سے نہیں کہتا بلکہ تحدیث نعمت کے طور پر کہہ رہا ہوں۔

**حضرور صلی اللہ علیہ وسلم اولین و آخرین کے خطیب ہونگے**

(۵۵) اگر انبیاء و ائمہ سب کے سب قیامت کے دن سامع ہوں گے۔ تو آپ اس دن اولین و آخرین کے خطیب ہوں گے۔ فلیراجع (خاصص کبریٰ)  
 ترجمہ:- خاصص کبریٰ کی ایک طویل حدیث کا یہ لکڑا ہے۔

**آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی امت کو اپنی ذاتی پہچان عطا ہوئی**

(۵۶) اگر قیامت کے دن تمام انبیاء کی اتنی اپنے انبیاء کے نام اور انتساب سے پہچانی

جاویں گی تو آپ کی امت مستقلًا خود اپنی ذاتی علامت اعضاء و صوکی چمک اور نورانیت سے پہچانی جائے گی۔ قالوا یا رسول اللہ اعرافنا یوم متذ؟ قال نعم لكم سیما لیست لاحد من الامم تردون علی غراؤ محجلین من اثر الوضوء (مسلم عن ابو ہریرہ)

ترجمہ:- صحابہ نے عرض کیا جبکہ آپ حوض کوثر کا ذکر فرمائے تھے) یا رسول کیا آپ ہمیں اس دن پہچان لیں گے؟ (جبکہ اولین دو خرین کا ہجوم ہو گا) فرمایا ہاں تمہاری ایک علامت ہو گی جو امتوں میں سے کسی اور میں نہ ہو گی اور وہ یہ کہ تم میرے پاس (حوض کوثر پر) اس شان سے آؤ گے کہ تمہارے چہرے روشن اور پاؤں نورانی اور چمکدار ہوں گے وضو کے اثر سے (یعنی اعضاء و صوکی چمک دمک سے میں تمہیں پہچان لوں گا۔)

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو القاب سے خطاب فرمایا

(۵۶) اگر اور انہیاء کو حق تعالیٰ نے نام لے لے کر خطاب فرمایا کہ یا آدم اسکن انت وزوجک الجنة. یتوح اهبط بسلم منا و برکت. یا ابراهیم اعرض عن هذا. یموسیٰ انی اصطفیتك علی الناس برسلتی. یداؤد اننا جعلنک خلیفة فی الارض ..... یز کریا اننا نبشرک بعلم ر اسمه یحییٰ. یحییٰ خذ الكتاب بقوه. یعیسیٰ انی متوفیک ورافعک الی۔

ترجمہ:- اے آدم! تو اور تیری زوجہ جنت میں ٹھیرو۔

اے نوح (کشتی سے) اتر ہماری ہوئی سلامتی اور برکات کے ساتھ۔

اے ابراہیم! اس سے درگزر کر۔

اے موسیٰ! میں نے تجھے لوگوں میں منتخب کیا اپنی پیغامبری کے ساتھ۔

اے داؤد! میں نے تجھے زمین پر خلیفہ بنایا۔

اے زکریا! ہم تجھے لڑکے کی بشارت دیتے ہیں۔

اے یحییٰ! کتاب کو مضبوط تھام۔

اے یحییٰ! مجھے تجھے پورا پورا لینے والا اور اپنی طرف اٹھانے والا ہوں۔

تو حضور گوئکریا نام کے بجائے آپ کے منصبی القاب سے خطاب فرمایا جس سے آپ کی کامل محبو بیت عند اللہ نہ مایاں ہوتی ہے۔

يَا يَهُوا الرَّسُولُ بَلَغَ مَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ . يَا يَهُوا النَّبِيُّ أَنَا أَرْسَلْتُكَ شَاهِدًا . يَا يَهُوا الْمَزْمُلُ قَمِ الْلَّيلَ إِلَّا قَلِيلًا . يَا يَهُوا الْمَدْثُرُ . قَمْ فَانْذُرْ .  
(القرآن الحكيم)

ترجمہ:- اے رسول (محمد صلی اللہ علیہ وسلم) پہنچادے اس چیز کو جو میں نے تیری طرف اتاری۔  
اے نبی! میں نے تجھے گواہ بنایا کہ بھیجا ہے۔  
اے کملی دائل! قیام کر رات بھر۔ مگر کچھ کم۔  
اے چادر والے! کھڑا ہو اور لوگوں کو ذرا۔

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا نام لے کر پکارنے سے روکا گیا

(۵۷) أَفَرَأَيْتَنِي أَنْتَ وَالْمَلَائِكَةَ نَامَ لَكُمْ لَكَرْبَلَةَ تَحْتَهُ كَرْبَلَةَ كَمَا لَهُمُ الْهُدَىٰ . يَعْسُى ابْنُ مَرِيمٍ هُلْ يَسْطِيعُ رَبُّكَ؟ يَلْوَطُ اَنَا رَسُولُ رَبِّكَ . تَوَاصَ اَمَّتُكَ وَأَبَا حَضُورِكَ نَامَ لَكَرْبَلَةَ بَنَانَةَ سَرَّكَرْبَلَةَ . لَا تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعاً بِعْضَكُمْ بِعْضًا .

ترجمہ:- اے موسی! ہمیں بھی دیے ہی خدا بنا دے جیسے ان (صنعا والوں) کے ہیں۔  
اے عیسیٰ! ابن مریم! کیا تیر ارب اس کی قوت کر لیتا ہے۔  
اے لوط! ہم تیرے پروردگار کے فرستادہ ہیں۔

مت پکار رسول کو اپنے درمیان مثل آپس میں ایک دوسرے کو پکارنے کے کہ بے تکلف  
نام لے لے کر خطاب کرنے لگو، بلکہ ادب و تنظیم کے ساتھ منصبی خطابات یا رسول اللہ، یا نبی اللہ، یا  
حبیب اللہ وغیرہ کہہ کر پکارو۔

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو سب سے اعلیٰ معراج کرایا گیا

(۵۸) أَفَرَأَيْتَنِي أَنْتَ وَرَوْحَانِي يَا مَنَانِي يَا جَسَانِي مَغْرُورَمِيَانِي آَسَانُوْنَ تَكَدُّدِيْنِي . جِئَيْ  
حَضْرَتِ مُسْتَحْيِيْنِيْ كَوْجَرِيْخِيْ چَهَارَمِيْنِيْ تَكَدُّدِيْنِي . تَوَصَّلَ حَضُورُكَوْرَوْحَانِيْ مَعْرَاجَيُونِيْ كَسَاطِيْ  
جَسَانِيْ مَعْرَاجَ كَذَرِيْعَهِ سَاتَوْنَ آَسَانُوْنَ سَرَّ مَعْرَاجَيُونِيْ تَكَدُّدِيْنِي . ثُمَّ  
مَعْدَ بَيْ فَوْقَ سَبْعِ السَّمَوَاتِ وَاتَّيَتْ سَدْرَةَ الْمُنْتَهَى (نَسَائِيْ عَنْ أَنَسِيْ)

ترجمہ:- پھر مجھے چڑھایا گیا ساتوں آسان سے بھی اوپر اور میں سدرہ المنتهى تک پہنچ گیا۔

## حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کا دفاع خود اللہ نے کیا

(۵۹) اگر اور انبیاء نے اپنی مدافعت خود کی اور دشمنان حق کو خود ہی جواب دے کر اپنی برات بیان کی۔ جیسے نوح علیہ السلام پر قوم نے ضلالت کا الزام لگایا تو خود ہی فرمایا۔ یقوم لیس بی ضلالۃ۔ قوم حاد نے حضرت ہوڑ پر کم عقلی کا الزام لگایا تو خود ہی فرمایا۔ یقوم لیس بی سفاهۃ۔ ابراہیم علیہ السلام پر قوم نے ٹکست اضمام کا الزام لگا کر ایذ ادینی چاہی تو خود ہی توریہ کے ساتھ مدافعت فرمائی۔ بل فعلہ کبیر ہم ہذا۔ حضرت لوط علیہ السلام کے مہمان صورت فرشتوں کو قوم نے قبھانے کی کوشش کی تو خود ہی اپنے لیے قوت مدافعت کی آرزو خاہر فرمائی۔ لو ان لی بکم قوہ اور اوی الی رکن شدید۔ تو حضور کی طرف سے ایسے موقع پر مدافعت خود حق تعالیٰ نے فرمائی اور کفار کے طعنوں کی جواب دہی خود ہی کر کے آپ کی برات بیان فرمائی۔ کفار مکہ نے آپ پر ضلالت و کجراہی کا الزام لگایا تو فرمایا۔ مااضل صاحبکم وما غوی۔ کفار نے آپ کو بے عقل اور مجنوں کہا تو فرمایا۔ ما انت بنعمتہ ربک بمحنوں۔ اور وما صاحبکم بمحنوں۔ کفار نے آپ کی پاکیزہ باتوں کو ہوا نے نفسانی کی باتیں بتلایا تو فرمایا۔ وما ينطق عن الهوى ان هو الا وحى يوحى۔ کفار نے آپ کی وحی کوشاعری کہا تو فرمایا۔ وما هو بقول شاعر اور فرمایا وما علمته الشعرا وما ينبعى له۔ کفار نے آپ کی ہدایتوں کو کہانت کہا فرمایا۔ وما هو بقول کاہن۔ کفار نے آپ کو مشقت زده اور معاذ اللہ شقاویت زده کہا تو فرمایا۔ ما انزلنا عليك القرآن لتشقى۔

ترجمہ:- اے قوم! مجھ میں گمراہی نہیں ہے۔ میں رب الحلمین کا رسول ہوں۔

اے قوم! مجھ میں سفاهۃ (کم عقلی) نہیں ہے۔ میں توبہ الحلمین کا فرستادہ ہوں۔

بلکہ یہ بت لکھنی تو ان میں کے بڑے کام ہے (یعنی میرا) مگر بلحاظ بڑے بت کا۔

اے کاش! مجھے تھارے مقابلہ میں زور ہوتا یا جایی ٹھٹکا کی مضبوط پناہ میں نہ تھا راسا تھی گمراہ نہ کج راہ۔

تم اپنے رب کی دی ہوئی نعمتوں سے مجنوں نہیں اور تمہارا سا تھی جنوں نہیں ہے۔

اور چیخبر ہوا نے نفس سے کچھ نہیں کہتا۔ وہ تو وحی ہوتی ہے۔ جو اس کی طرف کی جاتی ہے۔

اور وہ قول شاعر کا نہیں اور ہم نے انہیں (حضرور گو) شاعری کی تعلیم نہیں دی اور نہ یہ ان کی

شان کے مناسب تھا۔ اور وہ قول کا ہن کا نہیں ہے۔

ہم نے قرآن تم پر اس لیے نہیں اتنا را کہ تم تعجب اور محنت میں پڑ جاؤ۔

## حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کی تحریت خود اللہ نے کی

(۶۰) اگر حضرت آدم کی تحریت کے لیے فرشتوں کو سجدہ کا حکم دیا گیا تو حضورؐ کی تحریت بصورت درود وسلام خود حق تعالیٰ نے کی جس میں ملائکہ بھی شامل رہے اور قیامت تک امت کو اس کے کرتے رہنے کا حکم دیا اور اسے عبادت بنادیا۔

ان الله وملائكته، يصلون على النبي يايهما الذين آمنوا أصلوا عليهم وسلموا  
تسليماً (القرآن الحكيم) اور السلام عليك ايها النبي ورحمة الله وبركاته۔  
ترجمہ:- اللہ اور اس کے فرشتے درود بصحیحہ ہیں نبی پر۔ اے ایمان والو! تم بھی درود وسلام  
اس نبی پاک پر بھیجو۔

## آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا شیطان مسلمان ہو گیا

(۶۱) اگر حضرت آدم کا شیطان کافر تھا اور کافر ہی رہا تو حضورؐ کا شیطان آپؐ کی قوت تاثیر سے کافر سے مسلم ہو گیا۔ کما فی الروایۃ الاتیۃ۔ ترجمہ:- جیسا کہ اگلی روایت میں آرہا ہے۔

## ازواج مطہرات آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی معین بنیں

(۶۲) اگر حضرت آدم کی زوجہ پاک (حوالہ) ان کی خطائی میں معین ہوئیں تو حضورؐ کی ازواج مطہرات آپؐ کے کاربنتوں میں معین ہوئیں۔

فضلت علی آدم بخصلتین کان شیطانی کافر افًا عانی الله علیه حتى  
اسلم وکن ازواجي عونالی۔ و کان شیطان آدم کافر۔ وزوجته عونا  
علی خطیثہ (بیہقی عن ابن عمر)

ترجمہ:- مجھے دو باتوں میں آدم علیہ السلام پر فضیلت دی گئی ہے میرا شیطان کافر تھا جس کے مقابلہ میں اللہ نے میری مدد فرمائی یہا تک کہ وہ اسلام لے آیا اور میری بیویاں میرے (دین کے) لیے مددگار بنیں (حضرت خدیجہؓ نے احوالی بیویت میں حضورؐ کو سہارا دیا۔ ورقہ ابن نوفل کے پاس لے گئیں۔ وقتاً فوقتاً آپؐ کی تسلیت شفیٰ کی۔ حضرت عائشہؓ صفیٰ بیویت کی حالت ہوئیں اور دوسروی ازواج مطہرات قرآن کی حافظہ اور حدیث کی راوی ہوئیں) درحالیکہ آدم کا شیطان کافر ہی تھا۔ اور کافر ہی رہا اور ان کی زوجہ ان کی خطیثہ میں ان کی معین ہوئیں کہ شجرہ منوع کھانے کی ترغیب دی جس کو خطاء آدم کہا گیا ہے۔

## حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کو روضہ جنت عطا ہوا

(۶۳) اگر حضرت آدم کو جیر جنت (بجرا اسود) دیا گیا جو بیت المقدس میں لگا دیا گیا۔  
حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کو روضہ جنت عطا ہوا جو آپ کی قبر مبارک اور مسجد شریف کے درمیان رکھا  
گیا۔ ما بین قبری و منیری روضہ ریاض الجنۃ (بخاری و مسلم)  
ترجمہ:- میری قبر اور مسجد کے درمیان ایک باغ ہے جنت کے باغوں میں سے۔

## حضرور صلی اللہ علیہ وسلم نے ۳۶۰ بت نکلوائے

(۶۴) اگر حضرت نوح علیہ السلام نے مساجد اللہ میں پانچ بت نکلوائے چاہے مگر نہ نکل تو  
حضرور صلی اللہ علیہ وسلم نے بیت اللہ میں سے تین سو ساٹھ بت نکالے اور وہ ہمیشہ ہمیشہ کے لیے نکل  
گئے اور نہ صرف بیت اللہ سے بلکہ اس کے حوالی اور مصافقات سے بھی نکال پھیکے گئے۔

وَقَالُوا لَا تَذَرْنَ الْهَمَّكُمْ وَلَا تَذَرْنَ وَدَّا وَلَا سَوَاعِدًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعْوَقَ  
وَنَسْرًا (القرآن الحکیم)

ان الشیطُنَ قدِیثُسَ اَن يَعْبُدَهُ الْمُصْلُونَ فِی جَزِيرَةِ الْعَرَبِ (مشکوٰ)  
يَا يَهُوَ الَّذِينَ آمَنُوا اَنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْاَنْصَابُ وَالْاَذْلَامُ وَرَجْسُ  
مِنْ عَمَلِ الشَّیطَنِ فَاجْتَنِبُوهُ. (القرآن الحکیم)

ترجمہ:- اور (قوم نوح نے) کہا کہ دیکھو اپنے خداوں (یعنی پانچ بتوں) وہ سواع یغوث یعوق اور  
نر کو نوح کے کہنے سے ہرگز مت چھوڑتا (چنانچہ نہیں چھوڑتا آنکہ طوفان میں غرق ہو گئے) اور حضرور صلی  
اللہ علیہ وسلم نے تین سو ساٹھ بتوں کی تاپاکی کو ہمیشہ کے لیے نکال پھینکا (جیسا کہ میر میں مرقوم ہے)

## حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کو مقام محمود عطا ہوا

(۶۵) اگر حضرت ابراہیم علیہ السلام کو مقام ابراہیم دیا گیا جس سے بیت اللہ کی دیواریں  
اوپنی ہوئیں تو حضرور کو مقام محمود عطا ہوا۔ جس سے رب المیت کی اوپنچائی نمایاں ہوئی اور عسیٰ ان  
یعثک ربک مقاماً مُحَمَّداً (القرآن الحکیم)۔ اور ساتھ ہی مقام ابراہیم کی تمام برکات  
سے پوری امت کو مستفید کیا گیا۔ واتھدو امن مقام ابراہیم مصلی۔

ترجمہ:- قریب ہے کہ اللہ آپ کو (اے نبی کریم) مقام محمود پر بھیجے گا۔ جس پر پہنچ کر حضرور  
حق تعالیٰ کی عظیم ترین حمد و شکر میں گے اور اس کی رفت و بلندی بیان فرمائیں گے اور مقام

ابراهیم کے بارہ میں قرآن نے فرمایا۔ فیہ آیات بینات مقام ابراہیم (بیت اللہ میں مقام ابراہیم) ہے جو جنت سے لایا ہوا ایک پھر ہے جس پر کھڑے ہو کر حضرت ابراہیم بیت اللہ کی تعمیر کرتے تھے اور جوں جوں تعمیر اوپنجی ہوتی جاتی وہ پھر اتنا ہی اوپنجا ہو جاتا اور جب حضرت کا اتر نے کا وقت ہوتا تو پھر اصلی حالت پر آ جاتا۔

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو حقائق الہیہ دکھلائیں

(۶۶) اگر حضرت ابراہیم علیہ السلام کو حقائق ارض و سما دکھلائی گئیں۔ و كذلك نوی ابراہیم ملکوت السموات والارض۔ تو حضور کو ان آیات کے ساتھ حقائق الہیہ دکھلائی گئیں۔ لنریہ من ایتنا۔ (القرآن الحکیم)

ترجمہ:- اور ایسے ہی دکھلائیں ہم ابراہیم کو آسمان و زمین کی حقیقتیں اور تاکہ ہم دکھلائیں محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو (شب معراج میں) اپنی خاص نشانیاں قدرت کی۔

### آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو آسمان پر مشاہدات کرائے

(۶۷) اگر حضرت خلیل اللہ کو آیات کو نیز زمین پر دکھلائیں گئیں تو حضور کو آیاتِ الہیہ (آیات کبری) کا مشاہدہ آسمانوں میں کرایا گیا۔ لقدرای من ایت ربہ الکبیری (القرآن الحکیم)

ترجمہ:- بلاشبہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے رب کی بڑی بڑی نشانیاں دیکھیں۔

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کو آگ نہ جلا سکی

(۶۸) اگر حضرت ابراہیم پر نار نہ داشرنہ کر سکی تو حضور کے کئی صحابہ کو آگ نہ جلا سکی جس پر آپ نے فرمایا۔ الحمد لله الذي جعل في امتنا مثل ابراهيم الخليل

(ابن رجب عن ابن ابي عاص مکہ ۲/۲۹)

ترجمہ:- خدا کا شکر ہے کہ اس نے ہماری امت میں ابراہیم خلیل کی مثالیں پیدا فرمائیں عمار بن یاسر کو مشرکین مکہ نے آگ میں پھینک دیا۔ حضور ان کے پاس سے گزرے تو ان کے سر پر ہاتھ رکھا اور فرمایا۔ بنار کونی برداً وسلاماً على عمار كما كنت على ابراهيم۔

(عن عرب بن میمون خصائص مکہ ۲/۸۰)

اے آگ عمار پر بر وسلام ہو جائیے تو ابراہیم پر ہو گئی۔ ذویب ابن کلیب کو اسود غضی نے

آگ میں ڈال دیا۔ اور آگ اڑنے کر سکی تو آپ نے وہ سابقہ جملہ ارشاد فرمایا کہ خدا کا شکر ہے کہ اس نے ہماری امت میں ابراہیم علیہ السلام کی مثالیں پیدا فرمائیں۔ ایک خolanی شخص کو (جو قبیلہ خolan کا فرد تھا) اسلام لانے پر اس کی قوم نے اسے آگ میں ڈال دیا تو آگ اسے نہ جلا سکی۔ ابن عساکر عن جعفر رابی وشیہ (وغیرہ)۔

### حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کو محشر میں بلند مقام عطا ہوگا

(۶۹) اگر حضرت ابراہیم علیہ السلام کو محشر میں سب سے اول لباس پہنا کر انکی کرامت کا اعلان کیا جائیگا۔ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو حق تعالیٰ کی دائیں جانب ایسے بلند مقام پر کھڑا کیا جائیگا کہ اولین و آخرین آپ پر غبطہ کریں گے جبکہ وہاں تک کوئی نہ پہنچ سکے گا۔

اول من يكسمى ابراہیم يقول الله تعالى اكسوا خليلي قيوتى بريطين ببعضا  
وين من رباط الجنه ثم اكسى على اثره ثم اقوم عن يمين الله مقاما  
يغبطنى الاولون والاخرون . (رواہ الدارمی عن بن مسعود)

ترجمہ:- سب سے پہلے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو روزِ محشر لباس پہنا کیا جائیگا۔ فرمائیں گے حق تعالیٰ میرے خلیل کو لباس پہنا تو دوسفید برائق چادریں جنت سے لائی جاویں گی اور پہنانی جاویں گی۔ پھر ان کے بعد مجھے بھی لباس پہنا کیا جائیگا۔ پھر میں کھڑا ہوں گا۔ اللہ کی جانب تینیں ایک ایسے مقام پر کہ اولین و آخرین مجھ پر غبطہ کریں گے، یعنی میری کرامت سب پر فائق ہو جائیں گی جن میں ابراہیم علیہ السلام بھی شامل ہیں۔

### حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک سے پانی جاری ہوا

(۷۰) اگر حضرت اسماعیلؑ کے لیے بد جبریل سے زمزم کا سوت جاری ہوا جس سے وہ سیراب ہوئے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک سے پانی کے سوت پھوٹے۔ جس سے حضرت امام حسن رضی اللہ عنہ سیراب ہوئے۔

بَيْنَمَا الْحَسْنُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذْ عَطَشَ فَأَشَدَّ  
ظَمَاءَ فَطَلَبَ لَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَاءً فَلَمْ يَجِدْهُ فَاعْطَاهُ  
لِسَانَهُ فَمَصَهُ حَتَّى رَوَى . (ابن عساکر عن ابی جعفر)

ترجمہ:- اسی اثناء میں کہ حضرت امام حسن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھے کہ اچاکن انہیں

پیاس لگی اور شدید ہو گئی تو حضور نے ان کے لیے پانی طلب فرمایا مگر نہ سکا تو آپ نے اپنی زبان ان کے منہ میں دے دی جسے وہ چوستے لگے اور چوستے رہے یہاں تک کہ سیراب ہو گئے۔

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو جامع حسن عطا ہوا

(۱۷) اگر حضرت یوسف علیہ السلام کو شطر حسن یعنی حسن جزئی عطا ہوا۔ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو حسن کل یعنی حسن جامع عطا کر دیا گیا جس کی حقیقت جمال ہے جو سر چشمہ حسن اور صفت خداوندی ہے۔ فلمما اکبر نہ وقطعن ایدیہن۔ جس کی شرح حضرت عائشہؓ نے فرمائی کہ زنان مصر نے یوسف کو دیکھا تو ہاتھ قلم کر لیے۔ اگر میرے محبوب کو دیکھ پاتیں تو دلوں کے بکڑے کر ڈالتیں جو حضور کے حسن و جمال کی افضليت اور کليت کی طرف اشارہ ہے۔ (مشکوٰۃ)  
ترجمہ:- جب زنان مصر نے یوسف کو دیکھا تو اپنے ہاتھ قلم کر ڈالے۔

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے اللہ نے

#### سدرة الْمُنْتَهَى کے پاس کلام فرمایا

(۱۸) اگر حضرت موسیٰ علیہ السلام سے حق تعالیٰ نے کوہ طور اور وادی مقدس میں کلام کیا۔ تو حضور سے ساتویں آسمان پر سدرة الْمُنْتَهَى کے نزدیک کلام فرمایا۔ فَاوَحِيَ إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى۔ (القرآن الحكيم)  
ترجمہ:- سدرة الْمُنْتَهَى کے پاس خدا نے اپنے بندے پروجی کی جو اے کرنا تھی۔

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی انگلستان مبارک سے چشمے پھوٹے

(۱۹) اگر حضرت موسیٰ علیہ السلام کے عصاء سے بارہ چشمے جاری ہوئے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی انگلستان مبارک سے شیریں پانی کے کتنے ہی چشمے پھوٹ پڑے۔ فرایت الماء ينبع من بين اصابعه فجعل القوم تبوضاً وَنَ فخررت من توضاً ما بين السبعين الى الشماين (بخاری و مسلم عن انس)

ترجمہ:- میں دیکھتا ہوں کہ پانی آپ کی انگلیوں کے درمیان میں سے جوش مار کر کل رہا ہے۔ یہاں تک کہ پوری قوم نے اس سے وضو کر لی تو میں نے جو وضو کرنے والوں کو شمار کیا تو وہ ستر اور اسی کے درمیان تھے۔

## حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو دیدارِ جمال سے مشرف فرمایا

(۲۷) اگر حضرت موسیٰ علیہ السلام کے کانوں کو لدتے کلام دی گئی اور اگر حضرت ابراہیم علیہ السلام کو مقام خلت سے نواز گیا تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی نظر وں کو دیدارِ جمال سے مشرف کیا گیا۔

ان الله اصطفى ابراہیم بالخلہ و اصطفى موسیٰ بالکلام و اصطفى محمدًا

بالرویۃ۔ (بیہقی عن ابن عباس) ما کذب الفواد مارای (القرآن الحکیم)

ترجمہ:- اللہ نے منتخب کیا حضرت ابراہیم علیہ السلام کو خلیل بنانے کے لیے اور منتخب کیا موسیٰ علیہ السلام کو کلام کے لیے اور منتخب کیا محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو دیدار کیلئے۔ قرآن نے فرمایا کہ (محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے) دل نے جو کچھ دیکھا غلط نہیں دیکھا۔

## حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو بلا سوال دیدار کرایا گیا

(۲۸) اگر حضرت موسیٰ علیہ السلام کے سوال دیدار پر بھی انہیں لئن ترانی تم مجھے ہرگز نہیں دیکھ سکتے کا جواب دے دیا گیا تو حضور گو بلا سوال آسمانوں پر بلا کرد دیدار کرایا گیا۔

ما کذب الفواد مارای قال ابن عباس راه مرہ ببصرہ و مرہ بقوادہ

(فتح الملهم فی التفسیر سورۃ النجم)

ترجمہ:- دل نے جو کچھ دیکھا غلط نہیں دیکھا اس کی تفسیر میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضور نے حق تعالیٰ کو ایک بار آنکھوں سے اور ایک بار دل سے دیکھا۔

موسیٰ زہوش رفت بیک پر توصفات تو عین ذات می نگری در تبسمی

## صحابہؓ نے دریاء و جلدہ کو پار کیا

(۲۹) اگر حضرت موسیٰ علیہ السلام کے اصحاب کو بحر قلزم میں راستے بنائے کر بمعیت موسیٰ گزار دیا گیا تو حضورؐ کے صحابہؓ کو بعد وفاتِ نبوی دریائے وجدہ کے پہتھے ہوئے پانی میں سے راہیں بنائے کر گھوڑوں سمیت گذارا گیا۔

لما عبر المسلمين يوم مدانن افتحم الناس دجلة اربع

(خصائص کبریٰ ۲/۲۸۳) کامل ابن اثیر عن العلاب بن الحضری

ترجمہ:- فتح مدانن کے موقع پر مسلمانوں نے دریائے وجدہ کو عبور کیا اور اس میں لوگوں نے ہجوم کیا تو صحابہؓ کی کرامتوں کا ظہور ہوا۔ اس میں روایت کی بقدر ضرورت تفصیل یہ ہے کہ جب بغداد و عراق

پر مسلمانوں نے فوج کشی کی تو بغداد کے کنارہ پر اس ملک کا سب سے بڑا دریا دجلہ ہے جو نجف میں حائل ہوا۔ حضرات صحابہ کے پاس نہ کشمیاں تھیں اور نہ پیدل چل کر یہ گہرائی عبور کیا جا سکتا تھا۔ اس موقع پر بظاہر اس باب ان حضرات کو فکردا من گیر ہوا تو حضرت علاء بن الحضرمی نے دعا کا مشورہ دیا۔ خود دعا کے لیے ہاتھ اٹھائے اور سارے صحابہ نے مل کر دعا کی۔ ختم دعا پر حکم دیا کہ سب مل کر ایک دم گھوڑے دریا میں ڈال دیں تو ان حضرات نے جوش ایمانی میں خدا پر بھروسہ کر کے گھوڑے دریا میں ڈال دیئے۔ گھوڑے ہانپہ ہانپ گئے۔ پانی بہت زیادہ تھا تو حق تعالیٰ نے ان کے دم لینے کے لیے مختلف سامان فرمائے۔ بعض صحابہ کے گھوڑوں کے لیے جا بجا پانی گہرائیوں میں خشکی نمایاں کر دی گئی۔ بعض کے گھوڑے پانی ہی میں رُک کر اور کھڑے ہو کر دم لینے لگے اور پانی انہیں ڈبوتہ سکا۔ بعض کے گھوڑوں کو پانی کی سطح کے اوپر سے اس طرح گزارا گیا جیسے وہ زمین پر چل رہے ہیں جس پر اہل فارس نے ان مقدمیں کی نسبت یہ کہا تھا کہ یہ انسان نہیں جنات معلوم ہوتے ہیں۔ خلاصیہ کے صحابہ موسوی (بنی اسرائیل) کو حجر قلزم میں بعیت موسوی راستے بننا کر قلزم سے گزارا گیا تھا تو اس امت میں اس کی نظریہ واقع ہے جس میں صحابہ نبوی کے لیے دجلہ میں راستے بنائے گئے اور ایک انداز کے نہیں۔ بلکہ مختلف اندازوں سے۔ اور صحابہ بھی شکر نعمت کے طور پر اس کو واقعہ موسوی کی نظریہ کے طور پر دیکھتے تھے۔ پس جو معاملہ بنی اسرائیل کے ساتھ بنی کی موجودگی میں کیا تווהہ مججزہ تھا اور یہاں وہی معاملہ بلکہ اس سے بھی بڑھ چڑھ کر بنی خاتم کے صحابہ کے ساتھ بنی کی وفات کے بعد کیا گیا جس سے ان کی کرامت نمایاں ہوئی اور امت محمدیہ کی فضیلت امت موسوی پر اس واقعہ خاص میں بھی نمایاں رہی۔

### حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کو زمین بھر کے خزانے عطا ہوئے

(۲۷) اگر حضرت موسیٰ علیہ السلام کو ارض مقدس (فلسطین) دی گئی تو حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کو مفاتیح ارض (زمین کی سنجیاں) عنایت کی گئیں۔

او تبت مفاتیح خزانن الارض۔

ترجمہ:- مجھے زمین کے خزانوں کی سنجیاں پر دکردی گئیں۔

### مججزہ نبوی کا کوئی مقابلہ نہ کر سکا

(۲۸) اگر عصاء موسوی کے مجزرے کے مقابلہ میں ساحر ان فرعون نے بھی اپنی اپنی لاٹھیوں کو سانپ بننا کر دکھلایا صورۃ مجزرے کی نظر لے آئے گو حقیقتاً وہ تخيّل اور تشبّهندی خیال تھی۔

فالقو احبابهم وعصيهم يخيل اليه من سحرهم انها تسعي.

**ترجمہ:-** ساحران فرعون نے اپنی رسیاں اور لامبیاں ڈالیں اور دیکھنے والوں کے خیال میں یوں گزرنے لگا کہ وہ سانپ بن کر دوڑ رہی ہیں۔) تو مججزہ نبوی قرآن حکیم کے مقابلہ میں اللہ کے بار بار چیلنجوں کے باوجود آج تک جن و انس ساحر وغیر ساحر، کا، ہن وغیر کا، ہن، اور شاعر وغیر شاعر کر بھی اس کی کوئی نظیر ظاہری صورت کی بھی نہ لاسکے۔

قل لئن اجتمع انس و الجن علی ان یاتوا بمثل هذا القرآن لا یاتون بمثله ولو کان بعضهم لبعض ظهيرا۔ (القرآن الحكيم)

**ترجمہ:-** کہہ دیجئے اے پیغمبر کہ اگر جن و انس اس پر جمع ہو جائیں کہ وہ اس قرآن کا مثل لے آئیں گے تو وہ نہیں لاسکیں گے اگرچہ سب مل کر ایک دوسرے کی مدد پر بھی کھڑے ہو جائیں۔

**حضرت علی رضی اللہ عنہ کے لئے سورج واپس ہوا**

(۸۷) اگر حضرت یوشع ابن نون (حضرت موسیٰ) کے لیے آفتاب کی حرکت روک دی گئی کہ وہ کچھ دیر غروب ہونے سے رکار ہے تو حضرت علی رضی اللہ عنہ صاحب نبوی کے لیے غروب شدہ آفتاب کو لوٹا کر دن کو واپس کر دیا گیا۔

نام رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم و راسہ فی حجر علی و لم یکن صلی العصر حتی غربت الشمس فلما قام النبی صلی اللہ علیہ وسلم دعا له فردت عليه الشمس حتی صلی ثم غابت ثانية.

(ابن مردویہ عن ابی هریرہ و ابن منده و ابن شاهین والطبرانی عن اسماء بنت عمیس)

**ترجمہ:-** نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سو گئے اور آپ کا سر مبارک حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی گود میں تھا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے نماز عصر نہیں پڑھی تھی۔ یہاں تک کہ آفتاب غروب ہو گیا۔ اور وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی نیند کے خیال سے نماز کے لیے نہ اٹھ سکے) جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جا گے اور یہ صورت حال ملاحظہ فرمائی) تو حضرت علی کے لیے دعا فرمائی۔ جس سے آفتاب لوٹا دیا گیا (دن نمایاں ہوا۔ یہاں تک کہ حضرت علی نے نماز پڑھی اور سورج دوبارہ غروب ہوا۔

**حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اشارہ سے چاند دوٹکڑے ہو گیا**

(۸۸) اگر حضرت یوشع ابن لوق کے لیے سورج روک کر اس کی روائی اور حرکت کے دو

نکڑے کر دیئے گئے تو حضور کے اشارہ سے چاند کے دو نکڑے کر ڈالے گئے۔ اقتربت الساعۃ وانشق القمر (القرآن الحکیم) ترجمہ:- قیامت قریب آگئی اور چاند کے دو نکڑے ہو گئے۔

### حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بریت خود خدا نے کی

(۸۰) اگر حضرت داؤد علیہ السلام کو حق تعالیٰ نے ہوائے نفس کی پیروی سے روکا کہ لا تبع الہوی فیضلک عن سبیل اللہ۔

ترجمہ:- (اے داؤد) ہوائے نفس کی پیروی مت کرنا کہ وہ تمہیں راہ حق سے بھٹکادے گی۔

تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے اس ہوائے نفس کی پیروی کی لشی فرمائی اور خود ہی بریت ظاہر کی۔

وما ينطق عن الهوی ان هو الا وحی یوحی (القرآن الحکیم)

ترجمہ:- (محمد صلی اللہ علیہ وسلم) ہوائے نفس سے نہیں بولتے۔ وہ وحی ہوتی ہے جو ان کی طرف کی جاتی ہے۔

### محمدی انگوٹھی کی تاثیر

(۸۱) اگر انگلشتری سلیمانی میں جنات کی تاثیر تھی کہ وہ کسی وقت گم ہوئی تو جنات پر قبضہ نہ رہا تو انگلشتری محمدی میں تغیر قلوب و ارواح کی تاثیر تھی کہ جس دن وہ عبید عثمانی میں گم ہوئی۔ اسی دن سے قلوب و ارواح کی دحدت میں فرق آ گیا اور فتنہ اختلاف شروع ہو گیا۔ بشراریں؟ وما بشراریں؟ سو ف تعلمون۔

ترجمہ:- نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابی ( ) انتقال کے بعد جبکہ ان کا جنازہ رکھا ہوا تھا تو اچاک ان کے ہونوں میں حرکت ہوئی یہ کلمات نکلے۔ اریس کا کنوں؟ کیا ہے وہ اریس کا کنوں؟ تمہیں عنقریب معلوم ہو جائے گا۔ صحابہ حیران تھے کہ ان جملوں کا کیا مطلب ہے؟ کسی کی کچھ سمجھہ میں نہ آیا۔ دور عثمانی میں ایک دن حضرت ذی النورین رضی اللہ عنہ اریس کے کنوں پر بیٹھے ہوئے تھے۔ انگلی میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی طشتھری تھی جسے آب طبی حرکت کے ساتھ ہلا رہے تھے کہ اچاک انگلشتری طشتھری میں سے نکل کر کنوں میں جا پڑی۔ قلوب عثمانی اور تمام صحابہ کے قلوب میں اضطراب و بے چینی پیدا ہوئی کنوں میں آدمی اترے۔ سارے کنوں کو سکھاں ڈالا۔ مگر انگلشتری نہ ملنا تھی نہ ملی۔ آخر صبر کر کے سب بیٹھے رہے۔ اسی دن فتنوں کا آغاز ہو گیا اور بندھے ہوئے قلوب میں انتشار کی کیفیات آئے لگیں جو بعد کے فتح تحریک و اختلاف کا پیش خیمہ

ثابت ہوئیں اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی پیشین گوئی پوری ہو گئی کہ اذا وضع السيف في امتى لم يرفع عنها الى يوم القيمة (میری امت میں جب تکوار تک آئے گی) پھر وہ قیامت تک میان میں نہ جائے گی) چنانچہ اس فتنہ کے سلسلہ میں سب سے پہلا مظلہ اور ہولناک ظلم حضرت ذی النورین رضی اللہ عنہ کی شہادت کی صورت میں نمایاں ہوا۔ اب سب کی سمجھ میں آیا کہ بیراریں کا کیا مطلب تھا۔ یہ درحقیقت اشارہ تھا کہ قلوب کی وحدت انگشتی محمدی کی برکت سے قائم تھی۔ اس کا بیراریں میں گم ہونا تھا کہ قلوب کی وحدت اور امت کی یگانگت پارہ پارہ ہو گئی۔ جو آج تک واپس نہیں ہوئی۔ پس جنات کا مسخر ہو جانا آسان ہے۔ جو آج تک بھی ہوتا رہتا ہے۔ لیکن انسانوں کے دلوں کی تالیف مشکل ہے جو گم ہو کر آج تک نہیں مل سکی۔

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو جانوروں کی بولی کا علم عطا ہوا

(۸۲) اگر حضرت سلیمان علیہ السلام کو منطق الطیر کا علم دیا گیا جس سے وہ پرندوں کی بولیاں سمجھتے تھے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو عام جانوروں کی بولیاں سمجھنے کا علم دیا گیا۔ جس سے آپ ان کی فریادیں سنتے اور فیصلے فرماتے تھے۔ اونٹ کی فریاد سنی اور فیصلہ فرمایا (بیہقی عن حماد بن مسلم) بکری کی فریاد سنی اور اسے تسلی دی (مصنف عبد الرزاق) ہرنی کی فریاد سنی اور حکم فرمایا (طبرانی عن ام سلمہ) چڑیا کی بات سنی اور معاملہ فرمایا (بیہقی وابو نعیم عن ابن مسعود)

سیاہ گدھے سے آپ نے کلام فرمایا اور اس کا مقصد تھا (ابن عساکر عن ابن منظور)

ترجمہ:- ان روایات کے تفصیلی واقعات یہ ہیں ایک اونٹ آیا اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے قدموں پر گر پڑا اور ورنے لگا اور کچھ بلبلاتا رہا تو آپ نے اس کے مالک کو بلا کر فرمایا کہ یہ شکایت کر رہا ہے کہ تو اسے ستاتا ہے۔ اور اس پر اس کی طاقت سے زیادہ بوجھ لادتا ہے۔ خدا سے ڈر۔ اس نے اقرار کیا اور توبہ کی۔ ایک بکری کو قصاب ذبح کرنا چاہتا تھا۔ جو جائز ذبح تھا۔ وہ اس سے چھوٹ کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بھاگ آئی اور چیچھے چیچھے ہوئی۔ آپ نے فرمایا کہ اے بکری! صبر کر حکم خداوندی پر۔ اور اے قصاب اسے نرمی سے ذبح کر۔ آپ جنگل میں تھے کہ اچاک یا رسول اللہ کی آواز آپ نے سنی۔ آپ نے دیکھا کوئی نظر نہ آیا ایک جانب دیکھا تو ایک ہرنی بندھی ہوئی دیکھی۔ جس نے کہا۔ یا رسول اللہ ذرا میرے قریب آئیے۔ آپ نے فرمایا۔ کیا بات ہے؟ اس نے کہا میرے دوچھے اس پہاڑی میں ہیں۔ ذرا مجھے کھول دیجئے کہ میں انہیں دودھ پلا دوں۔ اور میں ابھی لوٹ آؤں گی فرمایا تو ایسا کرے گی کہ لوٹ آئے؟ کہا اگر ایسا

نہ کروں تو خدا مجھے عذاب دے۔ آپ نے کھول دیا اور وہ حب و عدہ دو دوہ پلا کر لوت آئی اور آپ نے اسے وہیں باندھ دیا۔ ابن مسعود گمراہ تے ہیں کہ ہم ایک سفر میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھے کہ ایک درخت پر چڑیا کے دونچھے گھونسلے میں دیکھے۔ ہم نے انہیں پکڑ لیا۔ تو ان کی ماں حضور کے پاس آئی اور سامنے آ کر فریادی کی صورت اختیار کرتی تھی۔ آپ نے فرمایا کہ اس کے بچوں کو پکڑ کر کس نے اسے درد میں بنتا کیا ہے؟ عرض کیا گیا ہم نے فرمایا جہاں سے یہ پچھے پکڑے تھے وہیں چھوڑ آؤ۔ تو ہم نے چھوڑ دیئے۔

### بھیڑیے نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کی گواہی دی

(۸۳) اگر حضرت سلیمان علیہ السلام بعض حیوانات کی بولیاں سمجھ جاتے تھے تو حضور کی برکت سے جانور انسانی زبان میں کلام کرتے تھے۔ جسے ہر انسان سمجھتا تھا۔ بھیڑیے نے آپ کی رسالت کی شہادت عربی زبان میں دی۔ (نبیق عن ابن عمر)۔ گوہ نے فصیح عربی میں نبوت کی شہادت دی۔ (طبرانی و نبیق عن)

ترجمہ۔ بھیڑیے نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کی شہادت دی اور لوگوں کو اسلام لائیں گی دعوت بھی دی۔ لوگ حیران تھے کہ بھیڑیا آدمیوں کی طرح بول رہا ہے۔ نیز ایک بھیڑیا بطور وفاد کے خدمت نبوی میں حاضر ہوا اور اپنے رزق کے بارے میں کہا۔ آپ نے صحابہ سے فرمایا کہ یا تو ان بھڑیوں کے لیے اپنی بکریوں میں سے خود کوئی حصہ مقرر کر دو یا انہیں ان کے حال پر رہنے دو۔ صحابہ نے بات حضور پر چھوڑ دی۔ آپ نے رجس الوفد بھیڑیے کو کچھ اشارہ فرمایا اور وہ سمجھ کر دوڑتا ہوا چلا گیا۔

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حیوانوں کو بات سمجھادی

(۸۴) اگر حضرت سلیمان پرندوں کی بات سمجھ لیتے تھے تو حضور اپنی بات حیوانات کو سمجھا دیتے تھے۔ بھیڑیے کو آپ نے بات سمجھادی اور وہ راضی ہو کر چلا گیا۔ (طبرانی عن عمر)

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو تمام جہانوں کا اقتدار عطا ہوا

(۸۵) اگر حضرت سلیمان نے پرندوں کی بات سمجھ لیتے تھے تو حضور کو پوری زمین کی سنجیاں پرد کر دی گئیں جس سے مشارق و مغارب پر آپ کا اقتدار نمایاں ہوا۔ اعطیت مفاتیح الارض (مسند احمد بن علی)

## حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کو بغیر مانگے ملک عطا ہوا

(۸۶) اگر حضرت سلیمان نے ملک یہ کہہ کر مانگا کہ وہ میری ساتھ مخصوص رہے میرے بعد کسی کو نہ ملے۔ چنانچہ ان کی امت اور عیت میں سے کسی کو نہیں ملا۔ رب ہب لی ملکا لا ینبغی لاحد من بعدی۔ تو حضور گومشارق و مغارب کا ملک بے مانگے بلکہ انکار کے باوجود دیا گیا جسے آپ نے اپنی امت کا ملک فرمایا جو آپ کے بعد امت کے ہاتھوں ترقی کرتا رہا۔ اور دنیا کے آخری دور میں امت ہی کے ہاتھوں پوری دنیا پر چھائے گا۔

ان الله روی فی الارض مشارقها و مغاربها و سیبلغ ملک امته  
مازوی لی منها . (بخاری)

ترجمہ:- اللہ نے زمین کا مشرق و مغرب مجھے دکھلایا اور میری امت کا ملک وہیں تک پہنچ کر رہے گا جہاں تک میری نگاہیں پہنچی ہیں۔

## حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے براق مسخر ہوا

(۸۷) اگر حضرت سلیمان علیہ السلام کے لیے ہوا مسخر ہوئی کہ اپنے قلمرو میں جہاں چاہیں اڑ کر پہنچ جائیں تو حضور کے لیے براق مسخر ہوا کہ زمینوں سے آسمانوں اور آسمانوں سے جنتوں اور جنتوں سے مستوی تک پل بھر میں پہنچ جائیں۔

ترجمہ:- جیسا کہ معراج کی مشہور حدیث میں اس کی تفصیلات موجود ہیں جن میں براق کی ہیئت اور قد و قامت تک کی بھی تفصیلات فرمادی گئی ہیں۔

## حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کے وزیر آسمان میں بھی تھے

(۸۸) اگر سلطین انبیاء کے وزراء زمین تک محدود تھے جو ان کے ملک کے بھی زمین تک محدود ہونے کی علامت ہے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے دو وزریز میں کے تھا ابو بکر و عمر اور دو وزیر آسمانوں کے تھے جبریل و میکائیل جو آپ کے ملک کے زمین و آسمان دونوں تک پہلیے ہوئے ہونے کی علامت ہے۔ ولی وزیر ای فی الارض وزیر ای فی السماء اما وزیر ای فی الارض فابوبکر و عمر۔ واما وزیر ای فی السماء فجبریل و میکائیل۔ (اریاض الحنفۃ)۔

ترجمہ:- میرے دو وزریز میں میں ہیں اور دو آسمان میں زمین کے وزیر ابو بکر و عمر ہیں اور آسمان کے وزیر جبریل و میکائیل ہیں۔

## آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو احیاء قلوب عطاء ہوا

(۸۹) اگر حضرت مسیح علیہ السلام کو احیاء موتی کا مجزہ دیا گیا۔ جس سے مردے زندہ ہو جاتے تھے تو آپ کو احیاء موتی کے ساتھ احیاء قلوب و ارواح کا مجزہ بھی دیا گیا جس سے مردہ دل جی اٹھے اور صدیوں کی جاہل قومیں عالم و عارف بن گئیں۔

ولن يقبضه الله حتى يقيم به الملة العوجاء بان يقولوا لا اله الا الله وفتح به

اعيتنا عمیاء و اذا ناصماً وقلوبنا غلفا (بخاری عن عمرو ابن العاص)

ترجمہ:- عمر بن عاص فرماتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی شان تورات میں یہ فرمائی گئی ہے کہ حق تعالیٰ آپ کو اس وقت تک دنیا سے نہیں اٹھائے گا جب تک کہ آپ کے ذریعہ سے یہ ہمی قوم (عرب) کو سیدھانہ کر دے کہ وہ توحید پر نہ آ جائیں اور کھولے گا آپ کے ذریعہ ان کی اندھی آنکھیں اور بہرے کا ان اور انہے دل۔

## حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دست مبارک سے کھجور کے تنه کو جان ملی

(۹۰) اگر حضرت روح اللہ کے ہاتھ پر قابل حیات پیکروں مثلاً پرندوں کی ہیئت نمائی انسانوں کی مردہ نعش میں جان ڈالی گئی تو حضور کے ہاتھ پر ناقابل حیات کھجور کے سوکھے تنه میں حیات آفرینی کی گئی۔ فصاحت النخلہ صباح الصبی۔ (بخاری عن جابر) نیز آپ کے انجاز سے دروازہ کے کواڑوں نے تسبیح پڑھی اور دست مبارک میں کنکریوں کی تسبیح کی آوازیں سنائی دیں۔ (خاصص کبریٰ) ترجمہ:- جابر سے روایت ہے کہ کھجور کا ایک سوکھا تنا جس پر نیک لگا کر حضور خطبہ ارشاد فرماتے تھے جب نمبر بن گیا اور آپ اس پر خطبہ دینے کے لیے چڑھے تو وہ سوکھاستون اس طرح رونے چلانے لگا اور سکنے لگا جیسے بچے سکتے ہیں تو آپ نے شفقت و پیار سے اس پر ہاتھ رکھا تب وہ چپ ہوا۔ (خاصص ۲/۷۵)

## کھجور کے تنه میں انسانوں کی سی حیات آئی

(۹۱) اگر متین کے ہاتھ پر زندہ ہونے والے پرندوں میں پرندوں ہی کی سی حیات آئی اور وہ پرندوں ہی کی سی حرکات کرنے لگے تو آپ کے ہاتھ پر جی اٹھنے والے کھجور کے سوکھے تنه میں انسان بلکہ کامل انسانوں کی سی حیات آئی کہ وہ عازمانہ گریہ و بکار اور عشق الہی میں فنا بیت کی

باتیں کرتا ہوا اٹھا۔ وہاں حیوان کو حیوان ہی نمایاں کیا گیا اور یہاں سوکھی لکڑی کو کامل انسان بنادیا گیا۔ (کما فی الحدیث السابق) ترجمہ:- جیسا کہ حدیث بالا میں گزرا۔

اطن حنانہ از هجر رسول ناله ہائی زوچوار باب عقول

**امت محمدیہ کے لوگ کھانے پینے سے مستغفی ہوں گے**

(۹۲) اگر حضرت مسیح علیہ السلام کو آسمانوں میں رکھ کر کھانے پینے سے مستغفی بنایا گیا تو حضرت خاتم الانبیاء کی امت کے لوگوں کو زمین پر رہتے ہوئے کھانے پینے سے مستغفی کرو دیا گیا۔ یا جوں ماجون کے خروج اور ان کے پوری زمین پر قابض ہو جانے کے وقت مسلمین ایک محمد و طبقدز میں میں پناہ گزیں ہوں تو ان کے بارے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا گیا۔

قالوا فما طعام المؤمنين يومئذ؟ قال التسبيح والتكبير والتهليل

(مسند احمد عن عائشہ)

وفی روایت اسماء بنت عمیس نحو و فیه يجز نہم ما یجزی اهل

السماء من التسبیح و التقدیس (خصائص کبریٰ ۲/۲۱۵)

ترجمہ:- لوگوں نے عرض کیا کہ آج کے دن یعنی یا جوں ماجون کے قبضہ عمومی کے زمانہ میں مسلمانوں کے کھانے پینے کی صورت کیا ہوگی؟ فرمایا۔ تسبیح و تکبیر اور تہليل یعنی ذکر اللہ ہی غذا ہو جائے گا۔ جس سے زندگی برقرار رہے گی اور اسماء بنت عمیس کی روایت میں ہے کہ مسلمانوں کے لیے کھانے پینے کی حد تک وہی چیز کفایت کرے گی جو آسمان والوں (ملائکہ) کو کفایت کرتی ہے۔ یعنی تسبیح و تقدیس۔

**حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے محافظ خود اللہ تعالیٰ تھے**

(۹۳) اگر حضرت مسیح علیہ السلام کی حفاظت کے لئے روح القدس (جبریل) مقرر تھے تو حضور کی حفاظت خود حق تعالیٰ فرماتے تھے۔ واللہ یعصمه من الناس (الفرقان الکیم)

ہو کیوں جبریل دربانِ محمد خدا خود ہے نگہبانِ محمد  
(حضرت شیخ البند)

ترجمہ:- اور اللہ بچاؤ فرمائے گا تمہارا (اے محمد) لوگوں (کے شر) سے۔

**امت محمدیہ مجتهد بنائی گئی**

(۹۴) اگر اور انبیاء کی امتیں پابند رسول و جزئیات اور بندھی مجری رسوم کے اتباع میں

عقلہ جامد بنائی گئیں کہ ان کے یہاں ہمہ گیر اصول تھے کہ ان سے ہنگامی احکام کا استخراج کریں اور نہ انہیں تفہم کے ساتھ ہمہ گیر دین دیا گیا تھا کہ قیامت تک دنیا کا شرعی نظام اس سے قائم ہو جائے تو امت محمدی مغلک، فقیہ اور مجتہد امت بنائی گئی تاکہ اصول و کلیات سے حبّ حوادث و واقعات احکام کا استخراج کر کے قیامت تک کاظم اسی شریعت سے قائم کرے جس سے اس کے فتاویٰ اور کتب فتاویٰ کی تعداد ہزاروں اور لاکھوں تک پہنچی۔

وَانْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتَبْيَنَ لِلنَّاسِ مَا نَزَّلْنَا عَلَيْهِمْ وَلِعِلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ  
(القرآن العظيم)

فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوْ فِي الدِّينِ.

ترجمہ۔ اور ہم نے آپ کی طرف اے پیغمبر ذکر (قرآن) اتنا تاکہ آپ کھول کھول کر لوگوں کے لیے وہ چیزیں بیان کر دیں جو ان کی طرف اتاری گئیں اور تاکہ لوگ بھی (ان میں المراد امور میں) تفہم اور تدبیر کریں اور فرمایا کیوں ایسا نہیں ہوتا) (یعنی ضرور ہونا چاہیے) کہ ہر جماعت اور ہر طبقہ میں سے کچھ کچھ لوگ لکھیں اور دین میں تفہم اور سمجھ پیدا کریں۔

### امت محمدیہ کے رائخین فی العلم مفروض الاطاعة ہیں

(۹۵) اسی لیے اگر انبیاء سابقین مفروض الاطاعة تھے تو اللہ و رسول کے بعد اس امت کے رائخین فی العلم علماء ہی مفروض الاطاعة بنائے گئے۔ یا یہاں الذین آمنوا اطیعوا اللہ و اطیعوا الرسول و اولی الامر منکم (القرآن العظيم)

### امت محمدیہ کے علماء کو انبیاء بنی اسرائیل کا القب ملا

(۹۶) اگر علماء بنی اسرائیل کو احبار و رہبان کا القب دیا گھوئے۔ اتخاذ و احبار ہم و رہبان ہم ارباباً من دون اللہ تو اس امت کے رائخین فی العلم کو کانبیا بنی اسرائیل کا القب دیا گیا۔ عنماء امتی کانبیاء بنی اسرائیل (ترجمہ۔ میری امت کے علماء مثل بنی اسرائیل کے ہیں) (نورانیت اور آثار کی نوعیت میں) یہ حدیث گو ضعیف ہے مگر فضائل اعمال میں قبول کی گئی ہے۔ چنانچہ امام رازیؒ نے اس سے وجہ استشہاد کیا ہے۔ اور انہیں انبیاء کی طرح دعوت عام اور تبلیغ عمومی کی طرح دعوت عام اور تبلیغ عمومی کا منصب دیا گیا۔ اسی لیے ایک حدیث میں علماء امت کے انوار کو انوار انبیاء سے تشبیہ دی گئی۔ و نور ہم یوم القيمة مثل نور الانبیاء۔ (بَيْنَهُ مِنْ وَهْبِ ابْنِ مَعْبُدٍ) نیز امت کے کتنے ہی

اعمال کو اعمال انبیاء سے تشبیہ دی گئی کہ وہ اعمال یا انبیاء کو دینے گئے یا اس امت کو عطا ہوئے تو دوسرے امتوں کو نہیں ملے۔ یعنی خصوصیات انبیاء سے صرف یہ امت سرفراز ہوئی۔

وامته امة مرحومہ اعطیتہم من التوافل مثل اعطیت الانبیاء وافتراضت علیہم الفرائض التي افترضت على الانبیاء. والرسول حتى ياتونی يوم القيمة ونورهم مثل نور الانبیاء وذلك انی افترضت علیہم ان یتھروا فی کل صلوة كما افترضت على الانبیاء و امرتہم بالفصل من الجنابة كما امرت الانبیاء وامرتهم بالحج كما امرت الانبیاء وامرتهم بالجهاد كما امرت الرسل۔ (بیہقی عن وہب ابن منبه)

ترجمہ:- یہ امت امت مرحومہ ہے میں نے اسے توافق دیں جیسے انبیاء کو دیں ان کے فرقے وہ رکھے جو انبیاء ورسل کے رکھتے ہی کہ جب وہ قیامت کے دن آئیں گے تو ان کی نورانیت انبیاء کی نورانیت جیسی ہوگی (جیسے اعضاء وضوچکتے ہوئے ہوں گے) کیونکہ میں نے ان پر پاکیزگی ہر نماز کے لیے وہی فرض کی ہے جو انبیاء پر فرض ہے چنانچہ ارشاد بیوی ہے کہ (هذا وضوئی ووضوء الانبیاء من قبل جس سے تین تین بار اعضاء وضو کا دھونا امت کے لیے سنت قرار دیا گیا جو اصل میں انبیاء کا وضو ہے جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ انبیاء کے اعضاء وضو بھی اس طرح چمکتے ہوں گے مگر یہ وضواہ امتوں کو نہیں دیا گیا۔ بجز امت مرحومہ کے تو اسی کا نور مشابہ ہو گیا انبیاء کے نور کے) اور میں نے امت کو امر کیا ہے غسل جتابت کا جیسا کہ انبیاء کو دیا تھا اور امت کو امر کیا ج کا جیسا کہ انبیاء کو کیا تھا۔ چنانچہ کوئی نبی ایسا نہیں گز راجح نے حج نہ کیا ہوا اور امر کیا امت کو جہاد کا جیسا کہ رسولوں کو امر کیا۔ حدیث علماء امتی کا انبیاء بنی اسرائیل کا بعض علماء نے انکار کیا ہے۔ لیکن اس انکار کا مطلب زیادہ سے زیادہ ان الفاظ کا انکار ہو سکتا ہے۔ لیکن حدیث کے معنی یعنی علماء امت بعد امت کی تشبیہ انبیاء سے بمحاذ مضمون ثابت شدہ ہے۔ اس لیے حدیث اگر لفظاً ثابت نہ ہو تو بھی معناً ثابت ہے۔ اسی لیے علماء نے جگہ جگہ اس حدیث سے استدلال کیا ہے جیسے امام رازیؒ نے آیت کریمہ یا یہا الناس قد جاء تکم موعظة من ربکم کے تحت میں مراتب بیان کرتے ہوئے اس حدیث سے استدلال کیا ہے۔ پھر ایسے ہی آیت کریمہ قالت لهم رسولهم ان نحن الا بشر مثلکم کے نیچے مراتب و کمال و نقصان بیان کرتے ہوئے اس حدیث سے استدلال کیا ہے۔

## امت محمدیہ کی توبہ دل سے ہے

(۹۷) اگر ام سابقہ (جیسے یہود) میں توبہ قتل سے ہوتی تھی۔ یقوم انکم ظلمتم انفسکم بات خاذ کم العجل فتوبوا الی بار نکم فاقتلوا انفسکم۔ (القرآن الحکیم)

تو اس امت کی توبہ قلبی نہ امانت رکھی گئی۔ الندم توبہ۔

ترجمہ:- اے قوم بنی اسرائیل! اتم نے گنو سالہ کو اپنا معبود بنایا کر اپنے اوپر ظلم کیا ہے تو اپنے پیدا کرنے والے کے آگے توبہ کر۔

ترجمہ:- نہ امانت ہی توبہ ہے جب بندہ دل میں پشیمان ہو گیا اور آئندہ اس بدی سے باز رہنے کا عزم باندھ لیا تو توبہ ہو گئی نہ قتل نفس کی ضرورت رہی نہ ترک مال کی۔

## امت محمدیہ کو دونوں قبلے عطاء ہوئے

(۹۸) اگر ام موسیٰ و عیسیٰ کا صرف ایک قبلہ (بیت المقدس) تھا۔ اور اگر اہل عرب کا صرف ایک قصبه (کعبہ معظمہ) تھا تو امانت محمدیہ کو یکے بعد دیگرے یہ دونوں قبلے عطاء کئے گئے جس سے یہ امانت جامع اہم ثابت ہوئی۔

قد نری تقلب وجهک فی السماء فلنولینک قبلة ترضها۔ (القرآن الحکیم)

## امت محمدیہ کا کفارہ استغفار سے ہوتا ہے

(۹۹) اگر اور امتوں کی سیمات کا کفارہ دنیا یا آخرت کی رسائی بغیر نہ ہوتا تھا کہ وہ سینہ درو دیوار پر مع صورت کفارہ لکھ دی جاتی تھی تو اس امانت کے معاصری کا کفارہ توبہ استغفار اور ستاری و مسامی کے ساتھ نمازوں سے ہو جاتا ہے۔ ارشادِ نبوی ہے۔

كانت بُنُو اسْرَائِيلَ إِذَا أَصَابَهُمْ أَحَدُهُمُ الْخَطِيْفَةَ وَجَدَهَا مَكْتُوبًا عَلَى بَابِهِ وَ كَفَارَتُهَا فَإِنْ كَفَرَهَا كَانَتْ لَهُ خَزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَإِنْ يَكْفُرَهَا كَانَتْ لَهُ خَزْيٌ فِي الْآخِرَةِ وَ قَدْ أَعْطَاكُمُ اللَّهُ خَيْرًا مِنْ ذَالِكَ قَالَ تَعَالَى وَمَنْ يَعْمَلْ سَوَاءً أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرُ اللَّهُ يَجْدِ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا وَالصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ وَالجَمْعَةُ إِلَى الْجَمْعَةِ كَفَارَاتٌ لِمَا بَيْنَهُنَّ (ابن حجر عن ابن العالی)

ترجمہ:- بنی اسرائیل جب گناہ کرتے تو ان کے دروازوں پر وہ گناہ اور اس کا کفارہ لکھ کر

انہیں رسوائی کر دیا جاتا تھا اگر کفارہ ادا کرتے تو دنیا کی اور نہ کرتے تو آخرت کی رسوائی ہوتی لیکن تمہیں اے امت محمدیہ اس سے بہتر صورت دی گئی اللہ نے فرمایا کہ جو کوئی بری حرکت کرے اور اپنے نفس پر ظلم کرے اور پھر اللہ سے مغفرت چاہے تو اللہ کو غفور رحیم پائے گا (عام رسوائی اور فضیحتی نہ ہوگی) اور پھر پانچ نمازیں اور جمعہ دوسرے جمعہ تک درمیانی گناہوں کا کفارہ ہوں گے۔

### امتِ محمدیہ کے کمال اطاعت کا ثبوت دیا

(۱۰۰) اگر امت موسویٰ نے دعوتِ جہاد کے جواب میں اپنے پیغمبر کو یہ کہہ کر صاف جواب دے دیا کہ اے موئیٰ تو اور تیرا پروردگار لڑلو۔ ہم تو یہیں بیٹھے ہوئے ہیں تو امت محمدیٰ نے کمال اطاعت کا ثبوت پیش کرتے ہوئے نہ صرف ارضِ ججاز بلکہ شرق و غرب میں دینِ محمدیٰ کے علم کو سر بلند کیا اور اعظم درجہ عند اللہ کا بلند مرتبہ حاصل کیا۔

### امتِ محمدیہ اور انبیاء کی شہادت دے گی

(۱۰۱) اگر اور انبیاء کی ائمہ محشر میں اپنی شہادت میں اپنے انبیاء کو پیش کریں گی تو انبیاء اپنی شہادت میں اس امت کو اور یہ امت اپنی شہادت میں حضرت خاتم الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کو پیش کرے گی۔  
یحاء بنوح يوم القيمة فيقال له هل بلغت؟ فيقول نعم يا رب فتسأله امته هل بلغكم؟ فيقولون ما جاءنا من نذير فيقول من شهودك؟ فيقول محمدًا وامته فقال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم فيحاء بكم فتشهدون انه قد بلغ ثم قرأ رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم وكذاك جعلتكم امة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً۔ (بخاری عن ابی سعید)

ترجمہ:- قیامت کے دن نوح لاے جائیں گے اور پوچھا جائے گا کہ تم نے اپنی امت کو تبلیغ کی؟ کہیں گے کی ہے اے میرے رب تو ان کی امت سے پوچھا جائیگا کہ کیا نوح نے تمہیں تبلیغ کی؟ وہ کہیں گے ہمارے پاس تو کوئی ڈرانے والا آیا نہیں۔ نوح سے پوچھا جائے گا کہ تمہارا گواہ کون ہے؟ عرض کریں گے محمد اور ان کی امت۔ تو حضور نے فرمایا کہ اس وقت تم (اے امت والو) بلاۓ جاؤ گے اور تم گواہی دو گے کہ نوح نے تبلیغ کی۔ پھر حضور نے یہ آیت پڑھی اور ہم نے تمہیں اے امت محمدیہ اور میانی اور معتدل امت بنایا ہے تاکہ تم اقوامِ عالم پر گواہ بنو اور رسولِ کریم تم پر گواہ ہوں۔

## امت محمدی اول بھی ہے آخر بھی

(۱۰۲) اگر اور انبياء کی ائمہ نہ اول ہوں نہ آخر بلکہ نجع میں محدود ہوگی تو امت اول بھی ہو گی اور آخر بھی۔ جعل امتی هم الاخرون وهم الاولون۔ (ابو نعیم عن انس)

آخر میں دنیا میں اور اول قیامت میں حساب و کتاب میں بھی اول اور داخل حنت میں بھی اول۔

**نَحْنُ الْآخِرُونَ مِنْ أَهْلِ الدِّينِ وَالْأُولَوْنَ يَوْمَ الْقِيَمَةِ الْمُقْضَى لَهُمْ قَبْلَ الْخَلَاقِ۔** (ابن ماجہ ابن ہریرہ وحدیفہ)

ترجمہ:- میری ہی امت آخر بھی رکھی ہے اور اول بھی۔ دوسری حدیث ہے، ہم آخڑیں دنیا میں اور اول ہیں آخرت میں کہ سب خلائق سے پہلے ہمارا فیصلہ تایا جاوے گا۔

## امت محمدی کو اولین و آخرین پر فضیلت دی کئی

(۱۰۳) اگر موصوفی امت کو اپنے دور کے جہانوں پر فضیلت دی گئی و انی فضلتکم علی العلمین تو امت محمدی صلی اللہ علیہ وسلم کو علی الاطلاق اولین و آخرین پر فضیلت دے کر فضل الامر فرمایا گیا۔

كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أَخْرَجْتَ لِلنَّاسِ۔ (القرآن الحکیم)

و حدیث جعلت امتی خیر الامم۔ (مسند بزار عن ابو ہریرہ)

و حدیث وفي الزبور يا داتو د انى فضلت محمدًا و امته على الامم

كلهم. (خصائص کبریٰ ۱۱۳)

یا رب تو کریم و رسول تو کریم صد شکر کہ ہستیم میان دو کریم  
ترجمہ:- تم بہترین امت ہو جوانسانوں کے لیے کھڑی کی گئی ہے اور حدیث ہے میری امت  
بہترین امم بنائی گئی ہے اور حدیث ہے زبور میں کہ حق تعالیٰ نے فرمایا۔ اے داؤ د! میں نے محمد صلی اللہ  
علیہ وسلم کو علی الاطلاق فضیلت دی اور اس کی امت کو تمام امتوں پر فضیلت دی ہے۔

## صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے عالم فتح کر دا

(۱۰۴) اگر صحابہؓ موسیؑ با وجود معیت موسیؑ کے بیت قدس یعنی خود اپنے قبلہ کو اپنے ہی وطن  
(یعنی فلسطین) کو بھی فتح کرنے سے جی چھوڑ بیٹھے اور صاف کہدیا۔ اذهب انت وربک فقاتلا انا  
ههنا قاعدون - تو صحابہؓ نے اپنے پیغمبرؐ کی اطاعت کرتے ہوئے اپنے وطن (جہاز) کے ساتھ  
عالم کو فتح کر دا۔ انا فتحنا لک فتحاً مبيناً کاظمہ رہوا اور لیست خلفنہم فی الارض کا وعدہ

خداوندی پورا کر دیا گیا۔ (القرآن الحکیم)

ترجمہ:- مولیٰ علیہ السلام! تو اور تیرا پورا دگار لڑلو، ہم تو یہیں بیٹھے ہوئے ہیں (ہم سے یہ قاتل و جہاد کی مصیبت نہیں کسی جاتی) اس امت کے بارے میں ہے کہ ہم نے تمہیں اے نبی! فتح میں دی۔ (مکہ فتح ہو گیا) اور آیت میں ہے کہ اللہ نے وعدہ کیا ہے کہ وہ امت محمدیہ صلی اللہ علیہ وسلم کو زمین کی خلافت و سلطنت ضرور بخشنے گا۔ چنانچہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں پہلے مکہ فتح ہوا۔ پھر خیر اور بحرین فتح ہوا۔ پھر پورا جزیرہ عرب کا اکثر حصہ فتح ہوا۔ پھر یمن کا پورا ملک فتح ہوا۔ پھر بحوس کے بحوس سے خرید لیا گیا۔ اطراف شام و روم و مصر و اسکندریہ و جشہ پر اثرات قائم ہوئے کہ باڈشاہ روم (قیصر) یا شادہ جہش (نجاشی) شاہ مصر و اسکندریہ مقوش شاہان عمان وغیرہ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم میں بھیج کر اپنی فرمانبرداری اور نیاز مندی کا ثبوت دیا۔ پھر صدیق اکبر خلیفہ رسول اللہ نے جزیرہ عرب پورا کا پورا لے لیا۔ فارس پر فوج کشی کی۔ شام کے اہم علاقے بصری وغیرہ فتح ہوئے۔ پھر فاروق عظیم کے زمانہ میں پورا شام پورا مصر، فارس و ایران اور پورا روم اور قسطنطینیہ فتح ہوا۔ پھر عہد عثمانی میں اندرس، قبرص، بلاد قیران و سبیت اقصائے چین و عراق و خراسان، اہواز اور ترکستان کا ایک بڑا علاقہ فتح ہوا اور پھر امت کے ہاتھ پر ہندو، سندھ، یورپ و ایشیاء کے بڑے بڑے ممالک فتح ہوئے۔ جن پر اسلام کا پرچم لہرانے لگا اور بالآخر میں پوری دنیا پر بیک وقت اسلام کا جھنڈا ہبرانے لگا۔ وعدہ امت کو دیا گیا جو پورا ہو کر ہے گا جیسا کہ صحیح بخاری میں ہے۔

### جنت میں امتِ محمدیہ کی اسی صفتیں ہوں گی

(۱۰۵) اگر جنت میں ساری اتنیں چالیں صفوں میں ہوں گی۔ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی تھا امت اسی (۸۰) صفتیں پائے گی۔

اہل الجنۃ عشروں و مائۃ صفات ثمانون منها من هذۃ الامۃ واربعون من  
سائر الامم۔ (ترمذی و دارمی تبہی بریدۃ)

### امتِ محمدیہ کے صدقات سے غرباء مستفید ہوتے ہیں

(۱۰۶) اگر اور اموں کے صدقات اور انبیاء کے خمس نذر آتش کے جانے سے قبول ہوتے تھے جس سے اتنیں مستفید نہیں ہو سکتی تھیں تو امتِ محمدیہ کے صدقات و خمس خود امت کے غرباء پر خرچ کرنے سے قبول ہوتے ہیں جس سے پوری امت مستفید ہوتی ہے۔

وَكَانَتِ الْأَنْبِيَاءُ يَعْزِلُونَ الْخَمْسَ فَتَجْعَلُ النَّارَ وَتَأْكِلُهُ وَأَمْرَتِ إِنَّا إِنْ

أَقْسَمْ بَيْنَ فَقَرَاءِ امْتِيٍّ۔ (بخاری فی تاریخہ عن ابن عباس)

ترجمہ:- اگر اور انبیاء علیہم السلام اپنا خمس کا حق چھوڑ دیتے تھے تو آگ آتی تھی اور اسے جلا ڈالتی تھی (یہی اس کی قبولیت کی علامت تھی۔ مخواہ قرآن حکیم حتی یا تینا بقربان تاکله النار) اور مجھے امر کیا گیا ہے کہ میں اس خمس کو تقسیم کر دوں اپنی امت کے فقراء میں۔

(خاصص کبریٰ ۲/۱۸۷)

### امت محمدیہ کے لئے الہام ہے

(۱۰۷) اگر اور انبیاء پر وحی آتی تھی جس سے اصلی تحریج کا تعلق تھا تو اس امت کے ربانیوں پر الہام اتر جس سے اجتہادی شریعتیں کھلیں۔

وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِّنَ الْآمِنِ أَوِ الْخُوفِ أَذَا عَوْبَهُ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَالَّتِي  
أَوْلَى الْأَمْرِ مِنْهُمْ لِعِلْمِهِ الَّذِينَ يَسْتَبِطُونَهُ مِنْهُمْ۔

ترجمہ:- اور جب ان کے پاس کوئی بات امن کی یا خوف کی آتی ہے تو اسے پھیلادیتے حالانکہ اگر وہ اسے رسول یا اپنے میں سے اولو الامر کی طرف لوٹادیتے ہیں اسے ان میں سے استنباط کرنے والے جان لیتے (جو اس میں سے نئی چیزیں مستبط کر کے نکال لیتے۔)

### امت محمدیہ عامہ گمراہی سے محفوظ ہے

(۱۰۸) اگر اور انبیاء کی امتیں ضلالت عامہ سے نفع کیں تو امت محمدیہ صلی اللہ علیہ وسلم کو گمراہی عامہ سے ہمیشہ کے لئے مطمئن کر دیا گیا۔

لَا تَجْمِعْ امْتِي عَلَى الضَّلَالِ۔

ترجمہ:- میری امت (ساری کی ساری مل کر کبھی بھی) گمراہی پر جمع نہیں ہو سکتی۔

### امت محمدیہ صلی اللہ علیہ وسلم کا اجماع جحت ہے

(۱۰۹) اگر اور انبیاء کی امتوں کامل کر کسی چیز کا جمع ہو جانا عند اللہ جحت شرعیہ نہیں تھا کہ وہ گمراہی عامہ سے محفوظ نہ تھیں تو امت محمدیہ کا اجماع جحت شرعیہ قرار دیا گیا کہ وہ عام گمراہی سے محفوظ کی گئی ہے۔

وَمَا رَأَاهُ الْمُؤْمِنُونَ حَسَنًا فَهُوَ عِنْدَ اللَّهِ حَسَنٌ وَّ حَدِيثُكُمْ شَهِداءُ اللَّهِ

فِي الْأَرْضِ وَلَتَكُونُوا شَهِداءً عَلَى النَّاسِ۔

ترجمہ:- جسے مسلمان اچھا سمجھ لیں وہ عند اللہ بھی اچھا ہے اور حدیث تم اللہ کے سرکاری گواہ

ہوز میں میں۔ اور آیت کریمہ ہم نے تمہیں اے امت محمدیہ درمیانی درج کی امت بنایا ہے (تمہیں بھی اس کا دھیان چاہیے) اور حدیث تم اللہ کے سرکاری گواہ ہوز میں پر) اور آیت کریمہ ہم نے تمہیں درمیانی امت بنایا ہے تاکہ تم گواہ بندوں کے انسانوں پر۔

### امت محمدیہ صلی اللہ علیہ وسلم کو عذاب عام نہ ہوگا

(۱۱۰) اگر اور انبیاء کی ائمہ مگر اہی عامہ کی وجہ سے معدب ہو ہو کر ثتم ہوتی رہیں تو امت محمدیہ کو عذاب عام اور استیصال عام سے دائی طور پر بچالیا گیا۔ وما كان الله ليغذبهم وانت فيهم وما كان الله معذبهم وهم يستغفرون (القرآن الحکیم)

### امت محمدیہ کو دس گنا اعلیٰ مقام ملیں گے

(۱۱۱) اگر اور انبیاء کی امتوں کو جنت میں نفس مقامات سے نوازا جائے گا تو امت محمدیہ کو ہر مقام کا دہکنہ درجہ دیا جائے گا تا آنکہ اس امت کے ادنیٰ سے ادنیٰ جنتی کاملک بنفس حدیث دس دنیا کی برابر ہوگا۔ فما ظنك با علامہ؟

ترجمہ:- جیسا کہ آیت کریمہ من جاء بالحسنة فللہ عشر امثالہ اس پر شاہد ہے۔

### امت محمدیہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صلحاء بھی شفاعت کریں گے

(۱۱۲) اگر ام ساقہ کی شفاعت صرف ان کے انبیاء ہی کریں گے تو اس امت کی شفاعت حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ اس امت کے صلحاء بھی کریں گے اور ان کی شفاعت سے جماعتیں کی جماعتیں نجات پا کر داخل ہوں گی۔

ان من امتی من يشفع للفتام ومنهم من يشفع للقبيلة ومنهم من يشفع للعصية ومنهم من يشفع للرجل حتى يدخلوا الجنۃ. (ترمذی عن ابن سعید)

ترجمہ:- میری امت میں ایسے بھی ہوں گے جو کئی کئی شفاعتیں کریں گے اور ایک خاندان بھر کی بعض خاندان کے ایک حصہ کی اور بعض ایک شخص کی، تا آنکہ یہ لوگ اس کی شفاعت سے جنت میں داخل ہو جائیں گے۔

### امت محمدیہ صلی اللہ علیہ وسلم کا نام اللہ کے نام سے ہے

(۱۱۳) اگر اور انبیاء کی امتوں کے نام ان کے وطنوں اور قبیلوں یا انبیاء کے ناموں سے رکھے

گئے، جیسے عیسائی، یہودی، ہندو وغیرہ تو امت محمدیہ کے دوناں اللہ نے اپنے ناموں سے رکھے۔

مسلم اور مومن، یا یہود تسم اللہ باسمین وسمی اللہ بهما امتی هو  
السلام وسمی بہا امتی المسلمين وهو المومن وسمی بہا امتی  
المؤمنین۔ (مصنف ابن ابی شیبہ عن بن حکول)

ترجمہ:- اے یہودی! اللہ نے اپنے دوناں رکھے۔ اور پھر ان دونوں ناموں سے نام میری آیت کار کھا۔ اللہ تعالیٰ اسلام ہے تو اس نام پر اس نے میری امت کو مسلمین کہا اور وہ مومن ہے تو اپنے اس نام پر اس نے میری امت کو مؤمنین فرمایا۔

### تمام امتیازات کی بنیاد ختم نبوت ہے

یہ سارے امتیازی فضائل و کمالات جو جماعت انبیاء میں آپ کو اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی نسبت غلامی سے امتوں میں اس امت کو دیئے گئے تو اس کی بناء ہی یہ ہے کہ اور انہیاء نبی ہیں اور خاتم الانبیاء ہیں اور امتسیں امام و اقوام ہیں اور یہ امت خاتم الامم اور خاتم الاقوام ہے اور انہیاء کی کتب آسمانی کتب ہیں اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی لائی ہوئی کتاب خاتم الکتب ہے اور ادیان ادیان ہیں اور یہ دین خاتم الادیان ہے اور شرائع شریعتیں ہیں اور یہ شریعت خاتم الشرائع ہے۔ یعنی آپ کی خاتمیت کا اثر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سارے ہی کمالات و آثار میں رچا ہوا ہے۔ پس یہ امتیازی خصوصیات بعض نبوت کے اوصاف نہیں بلکہ ختم نبوت کی خصوصیات ہیں۔ اس لیے جیسے آپ صلی اللہ علیہ وسلم تمام انبیاء میں ختم نبوت کے مقام سے ممتاز اور افضل ہیں۔ ایسے ہی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ خاتمیت کی ممتاز سیرت تمام انبیاء کی سیرتوں سے ممتاز اور افضل ہے چنانچہ خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی ختم نبوت اور خاتمیت کو اپنی خصوصیات میں شمار فرمایا ہے۔ حدیث ابو ہریریہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جہاں اپنی چھ امتیازی خصوصیات جو اجمع کلم اور غیر معمولی رعب وغیرہ ارشاد فرمائی۔ وہیں ان میں سے ایک خصوصیت یہ بھی فرمائی کہ:-  
و ختم بھی النبیون۔ (بخاری و مسلم)۔ مجھ سے نبی ختم کر دیئے گئے۔

### ختم نبوت کا منکر تمام کمالات نبوی کا منکر ہے

اس کا قدرتی نتیجہ یہ ہلتا ہے کہ حضورؐ کی یہ خصوصیات اور ممتاز سیرت ختم نبوت کے تسلیم کے بغیر زیر تسلیم نہیں آ سکتی۔ ان خصوصی فضائل کو وہی مان سکے گا جو ختم نبوت کو مان رہا ہو۔ ورنہ ختم

نبوت کا منکر در حقیقت ان تمام فضائل و کمالات اور خصوصیات نبوی کا منکر ہے۔ گوزبان سے وہ حضورؐ کی افضليت کا دعویٰ کرتا رہے۔ مگر یہ دعویٰ ختم نبوت کے انکار کے ساتھ زمانہ سازی اور حیلہ بازی ہو گا۔ بہر حال حضورؐ کے کمالات کے دائرہ میں ہر کمال کا یہ انتہائی نقطہ آپؐ کی خاتمیت کا اثر ہے نہ محض نبوت کا۔

**حضور صلی اللہ علیہ وسلم خاتم الانبیاء بھی ہیں اور جامع کمالات انبیاء بھی**

اس سے یہ اصولی بات کھل کر سامنے آ جاتی ہے کہ شے کی انتہا میں اس کی ابتداء پڑی ہوتی ہے اور کمال کے ہر انتہائی نقطے میں اس کے تمام ابتدائی مراتب مندرج ہوتے ہیں۔ سورج کی روشنی سارے عالم میں درجہ بدرجہ پھیلی ہوتی ہے جس کے مختلف اور متفاوت مراتب ہیں۔ لیکن اس کے انتہائی مرتبہ نور میں اس کے ابتدائی نور کے تمام مراتب کا جمع رہتا قدر تی ہے۔ مثلاً اس کے نور کا ادنیٰ درجہ ضیاء اور چاند تا ہے جو بند مکانوں میں بھی پہنچا ہوا ہوتا ہے۔ اس سے اوپر کا مرتبہ دھوپ ہے جو کھلے میدانوں اور صحنوں میں پھیلی ہوتی ہے جس سے میدان روشن کہلاتے ہیں۔ اس سے اوپر کا مرتبہ شعاعوں کا ہے جس کا باریک تاروں کی طرح فضائے آسمانی میں جال پھیلا ہوا ہوتا ہے اور فضا ان سے روشن رہتی ہے۔ اس سے بھی اوپر کا مرتبہ اصل نور کا ہے جو آفتاب کی نکیہ کے چوگرد اس سے پٹنا ہوا اور اس سے چمنا ہوا ہوتا ہے۔ جس سے آفتاب کا ماحول منور ہوتا ہے اور اس سے اوپر ذات آفتاب ہے جو بذات خود روشن ہے لیکن یہ ترتیب خود اس کی دلیل ہے کہ آفتاب سے نور صادر ہوا، نور سے شعاع برآمد ہوتی، شعاع سے دھوپ لگی اور دھوپ سے چاندنا لکلا گویا ہر اعلیٰ مرتبہ کا اثر ادنیٰ مرتبہ ہے جو اعلیٰ سے صادر ہو رہا ہے۔ اس لیے آسمانی یہ دعویٰ کیا جا سکتا ہے کہ ضیاء و روشنی دھوپ میں تھی جب ہی تو اس سے برآمد ہوتی دھوپ شعاعوں میں تھی جب ہی تو اس سے نکلی۔ شعاع میں نور میں تھیں جب ہی اس سے صادر ہوا۔ نتیجہ یہ لکلتا ہے کہ روشنی کے یہ سارے مراتب آفتاب کی ذات میں جمع تھے جب ہی تو داسطہ بلا داسطہ اس سے صادر ہو ہو کر عالم کے طبقات کو منور کرتے رہے۔ پس آفتاب خاتم الانوار ہونے کی وجہ سے جامع الانوار ثابت ہوا۔ اگر نور کے سارے مراتب اس پر پہنچ کر ختم نہ ہوتے تو اس میں یہ سب کے سب مراتب جمع بھی نہ ہوتے تو قدرتی طور پر خاتمیت کے لیے جامعیت لازم تھی۔

ٹھیک اسی طرح حضرت خاتم الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم جب کہ خاتم الکمالات ہیں جن پر

نبوت کے تمام علمی و عملی اور اخلاقی و احوالی مراتب ختم ہو جاتے ہیں تو آپ ہی ان سارے کمالات کے جامع بھی ثابت ہوتے ہیں اور نتیجہ یہ لکھا ہے کہ نبوت کا ہر کمال جس جس رنگ میں جہاں جہاں اور جس جس پاک شخصیت میں موجود تھا وہ آپ ہی سے نکلا اور آخر کار آپ ہی پر آ کر فتحی ہوا تو یقیناً وہ آپ ہی میں جمع بھی تھا۔ اس لیے وہ تمام امتیازی کمالات علم و اخلاق اور کمالات احوال و مقامات جو نہ کورہ بالادفعات میں پیش کئے گئے ہیں اور جو آپ کے لیے وجہ امتیاز و فضیلت ہیں جب کہ آپ ہی پر پہنچ کر ختم ہوئے تو وہ بلاشبہ آپ ہی میں جمع شدہ بھی تھے ورنہ آپ پر پہنچ کر ختم نہ ہوتے اور جب آپ کی ذات با برکات جامع الکمالات بلکہ منبع کمالات ثابت ہوئی اور آپ کے سارے کمالات انتہائی ہو کر جامع کمالات ثابت ہوئے۔

### مصحح گشت جامع آیات ہستیش عایت ہمہ غایات

تو یقیناً آپ کی شریعت جامع الشرائع آپ کا دین جامع الادیان، آپ کا لایا ہوا علم جمع علوم اولین و آخرین، آپ کا خلق عظیم یعنی جامع اخلاق سابقین و لاحقین اور آپ کی لائی ہوئی کتاب جامع کتب سابقین ہے جو آپ کی خاتمیت کی واضح ولیل ہے۔ اس لیے آپ کی خاتمیت کی شان سے آپ کی جامعیت ثابت ہو گئی۔

## مصدقہ قیمت

**حضور صلی اللہ علیہ وسلم تمام انبیاء اور آن کی شریعتوں کے مصدقہ ہیں**

اب اس جامع سے آپ کی افضلیت کا ایک اور مقام نمایاں ہوتا ہے۔ اور وہ شان مصدقہ قیمت ہے کہ آپ سابقین کی ساری شریعتوں اور ان کی لائی ہوئی ساری کتابوں کے تصدیق کنندہ ثابت ہوتے ہیں جس کا دعویٰ قرآن حکیم نے فرمایا ہے:-

ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مَّصْدُوقٌ لِّمَا مَعَكُمْ.

ترجمہ:- پھر تمہارے پاس (اے چشم بران الہی) وہ عظیم رسول (نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم) آجائیں تو تمہارے ساتھ کی ہر چیز (ساوی کتب نبوت، معجزات تعلیمات وغیرہ) کے تصدیق کنندہ ہوں (تو تم ان پر) ایمان لانا اور ان کی نصرت کرنا۔

اور فرمایا:- بل جاء بالحق وصدق المرسلين.

ترجمہ:- بلکہ (محمد صلی اللہ علیہ وسلم) آئے اور رسولوں کی تصدیق کرتے ہوئے۔

## مُصَدِّقَةُ قِيمَتِ الْجَمِيعِ

وجہ ظاہر ہے کہ جب آپ کی شریعت میں تمام کچھلی شریعتیں جمع ہیں اور آپ کی لائی ہوئی کتاب (قرآن) میں تمام کچھلی کتب ساویہ مندرج ہیں تو ان کی تصدیق خود اپنی تصدیق ہے۔ جس کی بنا سورج کی مثال سے کھل چکی ہے کہ جیسے ہر انتہا میں اس کے ابتدائی مراتب جمع ہو جاتے ہیں۔ دیسے ہی وہ سارے ابتدائی مراتب نکلتے بھی اس انتہائی مرتبہ سے ہیں۔ اس لیے سابق شریعتیں درحقیقت اس انتہائی شریعت کے ابتدائی مراتب ہونے کے سبب اسی میں سے نکلی ہوئی مانی جاویں گی ورنہ یہ شریعت انتہائی اور وہ ابتدائی نہ رہیں گی جو مشاہدہ اور عقل و نقل کے خلاف ہے۔ وہ اپنی جگہ مسلم شدہ ہے پس اس جامع شریعت کی تصدیق کے بعد ممکن ہی نہیں کہ ابتدائی شریعتوں کی تصدیق نہ کی جائے بلکہ خود اس مصدقہ شریعت میں جمع شدہ ہیں۔ ورنہ خود اس شریعت

کی تصدیق بھی باقی نہ رہے گی۔ اس لیے جب یہ آخری اور جامع شریعت آپ کے اندر سے ہو کر نکلی تو سابقہ شریعتیں بھی بالواسطہ آپ ہی کے اندر سے ہو کر آئی ہوئی تسلیم کی جاویں گی۔ وانہ لفی ذبیر الاولین اور یہ قرآن پچھلوں کی کتابوں میں بھی (لپٹا ہوا) موجود تھا) اس لیے اس شریعت کی تصدیق کے لیے پچھلی شریعتوں کی تصدیق ایسی ہی ہو گی جیسے اپنے اجزاء اور اعضاء کی تصدیق اور ظاہر ہے کہ اپنے اعضاء و اجزاء اور بالفاظ دیگر خود اپنی تکذیب کون کر سکتا ہے؟ ورنہ یہ معاذ اللہ خود اپنی شریعت کی تکذیب ہو جائے گی۔ جب کہ یہ ساری شریعتیں اسی آخری شریعت کے مبادی اور مقدمات اور ابتدائی مراتب تھے تو کل کی تصدیق کے اس کے تمام صحیح اجزاء کی تصدیق ضروری ہے ورنہ وہ کل کی ہی تصدیق نہ رہے گی۔ اس لیے سارے پچھلے ادیان کے حق میں آپ کے مصدق ہونے کی شان نمایاں تر ہو جاتی ہے۔

### اسلام تمام شریعتوں کے اقرار کا نام ہے

اور واضح ہو جاتا ہے کہ ”اسلام“ اقرار شرائع کا نام ہے، انکار شرائع کا نہیں۔ تصدیق مذاہب کا نام ہے۔ تکذیب مذاہب کا نہیں۔ تو قیرادیان کا نام ہے۔ تحریر ادیان کا نہیں۔ تعظیم مقتدا یا مذاہب کا نام ہے۔ تو ہیں مقتدا یا مذاہب کا نام نہیں۔ اس کا قدرتی نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ اسلام کا مانا درحقیقت ساری شریعتوں کا مانا اور اس کا انکار ساری شریعتوں کا انکار ہے اور اسلام آجائے کے بعد اس سے منکر درحقیقت کسی بھی دین و شریعت کے مفر تسلیم نہیں کئے جاسکتے۔

### تمام غیر مسلموں کے مسلمان ہونے کی آرزو

اس بناء پر اگر ہم دنیا کے سارے مسلم اور غیر مسلم افراد سے یہ امید رکھیں کہ وہ حضرت خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کی اس جامع و خاتم سیرت کے مقامات کو سامنے رکھ کر اس آخری دین کو پوری طرح سے اپنا نہیں اور اس کی قدر وعظت کرنے میں کوئی کسر نہ اٹھا رکھیں تو یہ بے جا آرزو نہ ہو گی مسلمانوں سے تو اس لیے کہ حق تعالیٰ نے انہیں اسلام دے کر دین ہی نہیں دیا بلکہ سرچشمہ ادیان دے دیا اور ایک جامع شریعت دے کر دنیا کی ساری شریعتیں ان کے حوالہ کر دیں۔ جب کہ وہ سب کی سب شاخ در شاخ ہو کر اسی آخری شریعت سے نکل رہی ہیں جس سے مسلمان بیک وقت گویا سارے ادیان و شریعت پر عمل کرنے کے قابل اور اس جامع عمل سے اپنے لیے جامعیت کا مقام حاصل کرنے کے قابل بننے ہوئے ہیں اور اس طرح وہ ایک دین نہیں بلکہ تمام ادیان عالم

پر مرتب ہونے والے سارے ہی اجر و ثواب اور درجات و مقامات کے مسخر خبر جاتے ہیں۔

### اسلام اقرار و معرفت کا دین ہے

اندر میں صورت اگر ہم یوں کہیں تو خلاف حقیقت نہ ہو گا۔ اگر وہ صحیح معنی میں عیسائی، موسائی، ابراہیمی اور نوحی بھی ہیں کہ آج انہی کے دم سے پچی نوحیت، ابراہیمیت، موسائیت اور عیسائیت دنیا میں زندہ ہے جب کہ بلا استثناء ان سب کے مانے اور ان کی لائی ہوئی شرائع کو سچا تسلیم کرنے کی روح انہوں نے ہی دنیا میں پھونک رکھی ہے بلکہ اپنی جامع شریعت کے ضمن میں ان سب شریعتوں پر عمل ہیرا بھی ہیں۔ ورنہ آج ابراہیم کے مانے والے بر اہم اپنے کو اس وقت تک بر اہم نہیں سمجھتے جب تک کہ وہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کی تکذیب و توجیہ نہ کر لیں۔ اسی طرح آج کی عیسائیت کو مانے والے بزعم خود اپنی عیسائیت کو اس وقت تک برقرار نہیں رکھ سکتے۔ جب تک کہ وہ محمدیت کی تکذیب نہ کر لیں۔ گویا ان کے مذاہب کی بنیاد ہی تکذیب پر ہے تصدیق پر نہیں۔ انکار پر ہے اقرار پر نہیں۔ تو ہیں پر ہے تو قیر پر نہیں۔ جہالت پر ہے معرفت پر نہیں۔ حالانکہ مذاہب نام اقرار کا ہے۔ انکار کا نہیں۔ ایمان نام معرفت کا ہے جہالت کا نہیں، دین نام محبت کا ہے عداوت کا نہیں، پس تسلیم و اقرار، تعظیم و تو قیر، علم و معرفت اور ایمان و دین کا کارخانہ منجملہ ہوا ہے تو صرف اسلام ہی سے منجملہ ہوا ہے۔

### غلب اسلام

اور اسی کی تسلیم عام اور تصدیق عام کی بدولت تمام مذاہب کی اصلیت اور تو قیر محفوظ ہے۔ ورنہ اقوام دنیا نے مل کر تعصبات کی راہوں سے اس کارخانہ کو درہم برہم کرنے میں کوئی کسر اٹھا کر نہیں رکھی۔ بنا بریں اسلام کے مانے والے تو اس لیے اسلام کی قدر پہچانیں اور اسے دستور زندگی بنائیں کہ اللہ نے انہیں تعصبات کی دلدل سے دور کر کر دنیا کی تمام قوموں، امتوں اور ان کے تمام مذاہب اور شریعتوں کا رکھوا لا اور محافظت بنایا اور ان میں سے غل و غش کو الگ دکھا کر اصلیت کا راز داں تجویز کیا۔ دوسرے انکار اقرار و تسلیم صرف ان ہی کا شریعت تک محدود نہیں بلکہ شاخص در شاخ بنایا کر دنیا کی تمام شریعتوں تک پھیلا دیا جس سے اگر ایک طرف ان کے دین کی وسعت و عمومیت اور جامعیت نمایاں کی جو خود دین والوں کی جامعیت اور وسعت کی دلیل ہے تو دوسری طرف اسلامی دین کا غلبہ بھی تمام ادیان پر پورا کر دیا۔

جس کی قرآن نے لیظہ رہ علی الدین کلہ (تاکہ اسلامی دین کو اللہ تمام دینوں پر

غالب فرمائے) خبر دی تھی۔

کیونکہ غلبہ دین کی اس سے زیادہ نمایاں اور واضح دلیل اور کیا ہو سکتی ہے کہ دین اسلام تمام ادیان کا مصدق بن کر ان میں روح کی طرح دوڑا ہوا انہیں تھامے ہوئے ہے، ان کا قیوم اور سنجال نے والا ہے۔ اور اسی کے دم سے ان کی تصدیق و توثیق باقی ہے ورنہ اقوام عالم تو مذاہب کی تردید و تکذیب کر کے انہیں لاشے مغض بنا چکی تھیں۔ وقلت اليهود ليست النصارى على شيء. وقالت النصارى ليست اليهود على شيء (یہود نے کہا کہ نصاری لاشے مغض ہیں اور نصاری نے کہا کہ یہود لاشی مغض ہیں) اور اس طرح ہر قوم اپنے سواد و سرے مذاہب کو تردید و تکذیب سے دفن کر چکی تھی۔ مصدق عام اور قیوم عمومی بن کر تو اسلام ہی آیا جس نے ہر مذاہب کی اصلیت نمایاں کر کے اس کی تصدیق کی اور اسے باقی رکھا جس سے مذاہب سابقہ اپنادورہ پورا کر دینے کے بعد بھی دلوں اور ایمانوں میں محفوظ رہے اور کون نہیں جانتا کہ کسی چیز کا سنجال نے اور تھامنے والا ہی اس چیز پر غالب ہوتا ہے، جسے وہ تھام رہا ہے۔ ورنہ بلا غلبہ کے تھامتا کیسے؟ اور تھی شے تھامنے والے کے سامنے مغلوب اور ضعیف ہوتی ہے۔ ورنہ اسے تھامنے والے کے سہارے کی ضرورت کیوں پڑتی؟ پس جب کہ ادیان سابقہ کی اصلیت اسلام کے سہارے تھی ہوئی ہے تو ادیان سابقہ اس کی تھاج ثابت ہوئے اور وہ ان کے لحاظ سے غنی رہا۔ اور ظاہر ہے کہ تھاج غنی پر غالب نہیں ہوتا۔ بلکہ غنی تھاج پر غالب ہوتا ہے۔ اس لیے اسلام کا غلبہ اس قومیت کے سلسلہ سے تمام ادیان پر نمایاں ہو جاتا ہے۔

هو الذي أرسل رسولة بالهدى و دين الحق ليظهره على الدين كله.

ترجمہ:- اللہ تعالیٰ وہ ذات ہے جس نے اپنے رسول کو ہدایت اور دین حق دے کر بھیجا تاکہ اس اسلامی دین کو تمام دینوں پر غالب فرمائے۔

پس اسلام کا غلبہ جہاں جدت و برہان سے اس نے دکھلایا۔ جہاں تھغ و سنان سے اس نے دکھلایا جو باہر کی چیزیں ہیں وہیں خود دین کی ذات سے ہی دکھلایا اور وہ اس کی عمومیت، قومیت اور مصدقیت عام ہے جس سے اس نے روح بن کر ادیان کو سنبھال رکھا ہے جس سے اس دین کا یہیں الاقوامی دین ہونا بھی واضح ہو جاتا ہے۔

اسلام مسلم وغیر مسلم سب کے لئے نعمت ہے

بہر حال اسلام والے تو اس لیے اسلام کی قدر کرتے ہیں کہ وہ کامل، جامع مصدق عالمگیر

دین اور روح ادیان عالم ہے جو انہیں پشتی طور پر ہاتھ لگ گیا ہے۔ اور غیر مسلم اس لیے اس کی طرف بڑھیں اور اس کی قدر پہچانیں کر آج کی ہمہ گیر دنیا میں اول تو جزوی اور مقامی ادیان چل نہیں سکتے۔ جیسا کہ مشاہدہ میں آ رہا ہے کہ ہر ایک مذہب کو یا منظر عام سے ہٹ کر چھپنے کے لیے پہاڑوں اور غاروں کی پناہ لئی پڑتی ہے اور یا باہر آ کر زمانہ کے تقاضوں کے مطابق اپنے اندر تسمیہیں کرنی پڑ رہی ہیں اور وہ بھی اسلام ہی سے لے کرتا کہ دنیا میں اس کے گاہک باتی رہیں۔ مگر ان میں سے کوئی چیز بھی ان ادیان کے محدود اور مقامی اور محض قومی ہونے کو نہیں چھپا سکتی۔ ان کے پیوندوں سے خود ہی پتہ چل جاتا ہے کہ لباس کو نمائش کی حد تک صحیح دکھلانے اور جاذب نظر بنانے کی کوشش کی گئی ہے۔ اسی لیے ان قومیوں کی حد بندیوں کے مذاہب سے دلوں کی توجہ ہتھی جا رہی ہے جیسا کہ مشاہدہ میں آ رہا ہے۔ اندر میں صورت تقاضائے داش و بیش اور تقاضائے فطرت صرف یہ ہے کہ اجزاء سے ہٹ کر کل اور مجموعہ کو اپنا یا جائے جس کے ضمن میں یہ جزوی دین اپنی اصلیت کی حد تک خود بخود آ جائیں اور ظاہر ہے کہ جب اصلیت کی حد تک اسلام نے تمام شرائع اور ادیان کو اپنے ضمن میں لے رکھا ہے تو اسلام قبول کرنے والے ان ادیان سے بھی محروم نہیں رہ سکتے۔

### تمام ادیان کا بقاء اسلام سے ہے

بلکہ اگر وہ اپنے ادیان کی حفاظت چاہتے ہیں تو اب بھی انہیں اسلام ہی کا دامن سنبھالنا چاہیے۔ کیونکہ اسلام ہی نے ان ادیان کو تابعہ حداصلیت اپنے ضمن میں سنبھال رکھا ہے۔ اگر وہ اپنے ادیان کی موجودہ صورتوں پر جھے رہتے ہیں تو اول تعداد بے سند ہیں، ان کی کوئی جدت سامنے نہیں، اسلام ان کی سند تھا۔ تو اسے انہوں نے اختیار نہیں کیا۔ اسلام سے ہٹ کر دوسرے مذاہب میں دین کی سند و استناد کا کوئی سشم ہی نہیں جس سے ان کی اصلیت کا پتہ نشان لگ سکے اور ظاہر ہے کہ بے سند بات بحث نہیں ہو سکتی اور اگر کسی حد تک کوئی اپنی سلامی فطرت سے اصلیت کا کوئی سراغ نکال بھی لے تو زیادہ سے زیادہ وہ ایک جزوی، قومی اور مقامی دین کا ہے اور ہر جا جو آج کے میں الاقوامی، میں الاوطانی اور عمومیت وکلیت کے دور میں چل نہیں سکتا۔ اسی لیے ارباب ادیان ایسے دینوں میں ترمیمات کے مسودے لارہے ہیں اور آئے دن اس قسم کی خبروں سے اخبارات کے کالم بھرے رہتے ہیں۔ البتہ اگر وہ اسلام سنبھال لیں تو اس پر چنان درحقیقت تمام ادیان پر چلتا ہے اور ہر دین کی جتنی واقعی اصلیت ہے اسے تھامے رہتا ہے اس لیے نفس دین کا تھامنا ضروری ہوتا اور اپنے اپنے ادیان کا تھامنا ضروری ہو۔ تب بہرہ و صورت اسلام ہی کا تھامنا عقلًا اور نقلًا ضروری لکھتا ہے۔

حضرور صلی اللہ علیہ وسلم کی لائی ہوئی ہر چیز خاتم ہے

بہر حال نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے خاتم النبین ہونے سے آپ کی لائی ہر چیز شریعت۔ کتاب۔ قوم۔ امت۔ اصول تواعد اور احکام وغیرہ ساری چیزیں خاتم ٹھہرتی ہیں۔ اسی لیے جس طرح آپ کو خاتم النبین فرمایا گیا اسی طرح آپ کے دین کو خاتم الادیان بتایا گیا۔ ارشاد ربانی ہے۔

الیوم اکملت لكم دینکم۔ ترجمہ:- آج کے دن میں نے تمہارے لیے دین کو کامل کر دیا۔ اور ظاہر ہے کہ اکمال اور تکمیل دین کے بعد نئے دین کا سوال پیدا نہیں ہو سکتا اس لیے یہ کامل دین ہی خاتم الادیان ہو گا کہ کوئی تکمیل طلب ایسے ہی آپ کی امت کو خاتم الامم کہا گیا جس کے بعد کوئی امت نہیں۔ حدیث قادة میں ہے۔

نحن اخوها و خیرها۔ (در منثور)

ترجمہ:- ہم (امتوں میں) سب سے آخر ہیں اور سب سے بہتر ہیں۔

حدیث ابی امامہ میں ہے:-

یا یہا الناس لا نبی بعدی ولا امة بعد کم۔ (منhadh)

ترجمہ:- اے لوگو! میرے بعد کوئی نبی نہیں اور تمہارے بعد کوئی امت نہیں۔

(یعنی میں آخری نبی ہوں اور تم آخری امت ہو۔ یہی وہ خاتمیت ہے)

آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی مسجد کے بارہ فرمایا جو حدیث عبد اللہ بن ابراہیم میں ہے کہ

فانی آخر الانبیاء مسجدی آخر المساجد۔ (مسلم)

ترجمہ:- میں آخر الانبیاء ہوں اور میری مسجد آخر المساجد ہے (وہی آپ کی خاتمیت مسجد میں آئی)

حدیث عائشہ میں یہ دعویٰ خاتمیت کے الفاظ کے ساتھ ہے۔

انا خاتم الانبیاء و مسجدی خاتم مساجد الانبیاء۔ (کنز العمال)

ترجمہ:- میں خاتم الانبیاء ہوں اور میری مسجد مساجد الانبیاء میں خاتم المساجد ہے۔

اور جب کہ آپ کی آورده کتاب (قرآن) ناسخ الادیان اور ناسخ الکتب ہے تو یہی معنی اس کے خاتم الکتب ہونے کے ہیں۔ کیونکہ ناسخ ہمیشہ آخر میں اور ختم پر آتا ہے اور اسی لیے آپ کو دعوت عامہ دی گئی کہ دنیا کی ساری اقوام کو آپ اللہ کی طرف بلا کیں۔ کیونکہ اس دین کے بعد کوئی اور دین کسی خاص قوم یاد نیا کی کسی بھی قوم کے پاس آنے والا نہیں۔ جس کی دعوت آنے والی ہو تو اسی ایک

دین کی دعوت عام ہو گئی کہ وہ خاتم ادیان اور آخر دنیا ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ یہ ساری خاتمیتیں درحقیقت آپ کی ختم نبوت کے آثار ہیں۔

خاتمیت سے جامعیت نکلی تو یہ تمام چیزیں جامع بن گئیں اور جامعیت سے آپ کی مصدقیت کی شان پیدا ہوئی جو ان سب چیزوں میں آتی چلی گئی۔ قرآن کو مصدق لما معکم کہا گیا امت کو بھی مصدق انبیاء بتایا گیا کہ سب اگلے پھرے چیزوں پر ایمان لا اور دین بھی مصدق ادیان ہوا۔

### سیرۃ نبوی کے جامع نقاط

یہی وہ سیرت نبوی ہے کہ جامع اور انتہائی نقاط ہیں۔ جن سے یہ سیرت مبارک تمام سیر انبیاء پر حاوی و غالب اور خاتم السیر ثابت ہوئی۔ اسی لیے آپ کی سیرت کا بیان مخفی کمال کا بیان نہیں بلکہ امتیازی کمالات اور ان کے بھی انتہائی نقاط کا بیان ہے جو اسی وقت ممکن ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ختم نبوت کو مانا جائے کہ یہ امتیازات اور امتیازی کمالات مطلق نبوت کے آثار نہیں بلکہ ختم نبوت کے آثار ہیں۔ کیونکہ ختم نبوت خود ہی نفس نبوت سے ممتاز اور افضل ہے کہ سرچشمہ نبوت ہیں۔ اس لیے اس کے امتیاز آثار بھی مطلق آثار نبوت سے فائق اور افضل ہونے ناگزیر تھے۔ پس سیرت خاتمیت کے چند نمونے ہیں جو اس مختصری فہرست میں پیش کئے گئے ہیں۔

ان میں اولاً چند دفعات میں خاتم النبیین کے دین کا تفوق و امتیاز دوسرے ادیان پر دکھایا گیا ہے۔

پھر چند نمبروں میں طبق انبیاء کے کمالات و کرامات اور معجزات پر خاتم النبیین کے کمالات و کرامات اور معجزات کی فوقيت دکھلائی گئی ہے۔

پھر چند نمبروں میں خصوصی طور پر نام بنام حضرات انبیاء علیہم السلام کے خصوصی احوال و آثار اور مقامات پر حضرت خاتم الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کے احوال و آثار اور مقامات کی عظمت واضح کی گئی ہے۔

پھر چند شماروں میں اور انبیاء کی امتوں پر امت خاتم کی عظمت و برگزیدگی واضح کی گئی ہے۔ جس سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ہر جگہی عظمت و فوقيت کاملیت و جامعیت، اولیت و آخریت روز روشن کی طرح محل کرسائے آ جاتی ہے جو آپ کی خاتمیت کے آثار و لوازم ہیں۔

### مسئلہ ختم نبوت کی اہمیت

اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ حق تعالیٰ شانہ کو آپ کی خاتمیت کے اثبات میں کس درجہ

اہتمام ہے کہ ختم نبوت کا دعاۓ قرآن کریم میں کر کے سینکڑوں سے متجاوز احادیث میں ختم نبوت کے دلائل و آثار اور شواہد و نظائر شمار کرائے گئے ہیں جن میں سے چند کا انتخاب ان مختصر اور اق میں پیش کیا گیا۔ بس ختم نبوت سے متعلق پہلی قسم کی آیات و روایات پر مشتمل کتابیں دعاۓ ختم نبوت کی کتابیں لکھی جائیں گی اور یہ رسالہ جس میں آثار و لوازم ختم نبوت کے نمونے اور خصوصیات ختم نبوت کے شواہد و نظائر پیش کئے گئے ہیں۔ دلائل ختم نبوت کی کتاب کہی جائے گی۔ جس سے صاف روشن ہو جاتا ہے کہ ختم نبوت کا مسئلہ اسلام میں سب سے زیادہ اہم، سب سے زیادہ بنیادی اور اساسی مسئلہ ہے۔ جس پر اسلامی شریعت کی خصوصیت کی بنیاد قائم ہے اگر اس مسئلہ کو تسلیم نہ کیا جائے یا اس میں کوئی رخنہ ڈال دیا جائے تو اسلامی خصوصیات کی ساری عمارت آپڑے گی اور مسلم کے ہاتھ میں کوئی خصوصی خرہ باقی نہ رہے گا۔ جس سے وہ اسلام کو دنیا کی ساری اقوام کے سامنے پیش کرنے کا حق دار بنا تھا۔

نیز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اس کے بغیر قابل تسلیم نہیں بن سکتیں کہ ختم نبوت کو تسلیم کیا جائے کہ اس پر خصوصیات نبوی کی عمارت بھی کھڑی ہوئی ہے۔ پس اس مسئلہ کا منکر درحقیقت حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی فضیلت کا منکر اور اس مسئلہ کو مٹا دینے کا ساعی، حضور اکرمؐ کی امتیازی فضائل کو مٹا دینے کی سعی میں لگا ہوا ہے۔

### ختم نبوت کا منکر پورے اسلام کا منکر ہے

اس لیے جو طبقات بھی ختم نبوت کے منکر ہیں۔ خواہ صراحتاً اس کے منکر ہوں یا تاویل کے راستے سے، دین کے اس بدیہی اور ضروری مسئلہ کے انکار پر آئیں۔ ان کا اسلام کا شریعت اسلام اور چیغیر اسلام سے کوئی تعلق نہیں مانا جا سکتا اور نہ وہ اسلامی برادری میں شامل سمجھے جاسکتے ہیں جس طرح سے توحید کا منکر قولی ہو یا مصرح، اسلام سے خارج اور اس سے بے واسطہ ہے اسی طرح سے ختم رسالت کا منکر خواہ انکار سے ہو یا تاویل سے اسلام سے خارج مانا جاوے گا۔ کیونکہ وہ صرف کسی ایک مسئلہ کا منکر نہیں بلکہ اسلام کے سارے امتیازات، سارے ممتاز فضائل، ساری ہی خصوصیات اور صد ہادیتی روایات کا منکر ہے جن کا قدر مشترک توازن کی حد سے نیچے نہیں رہتا۔

### یہ مقالہ

بہر حال ختم نبوت کے درخشاں آثار اور حضرت خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کے خصوصی

شامل وفضائل یا بالفاظ دیگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خاتمیت کے ہزاروں وجہوں دلائل میں سے یہ چند نمونے ہیں جنہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے خاتم النبیین ہونے کی تفسیر اور تشریع کے طور پر پیش کیا گیا ہے۔ یہ مختصر مقالہ سیرت خاتم النبیین ہیں بلکہ سیرت خاتمیت کی چند مولیٰ مولیٰ سرخیوں کی ایک مختصر سے فہرست ہے جس کے نیچے اس بلند پایہ سیرت کی امتیازی حوالق و تفصیلات پیش کی جاسکتی ہیں۔ اگر ان روایات کی روشنی میں سیرت خاتمیت کی ان تفصیلات اور ان کے مال و ماعلیٰ کو کھولا جائے تو بلاشبہ محدثانہ اور متكلمانہ رنگ کی ایک نادر سیرت مرتب ہو سکتی ہے۔ جو تاریخی رنگ کی تونہ ہوگی اور تاریخ مخفی سیرت ہے بھی نہیں۔ بلکہ پیغمبرانہ مقامات اور خاتمانہ امتیازات کی حامل محدثانہ رنگ کی سیرت ہوگی جو اپنے رنگ کی ممتاز سیرت کھلانی جائے گی۔ میں نے اس مختصر مضمون میں اس وقت صرف عنوانات سیرت کی نشاندہی کا فرض انجام دیا ہے۔ شاید کسی وقت ان تفصیلات کے پیش کرنے کی توفیق میسر ہو جائے جو بھی تک ذہن کی امانت تھی ہوئی ہیں۔ جن سے حضرات انبیاء علیہم السلام کے متفاوت درجات و مراتب اور خاتمیت کے انتہائی درجات و مراتب کا فرق اور تقاضل باہمی بھی کھل کر سامنے آ سکتا ہے۔ جس کی طرف تلک الرسل فضلنا بعضہم علی بعض۔ میں اشارہ فرمایا گیا ہے۔

# حیات النبی

صلی اللہ علیہ وسلم

(از: فقیر العصر حضرت مولانا مفتی جمیل احمد تھانوی رحمہ اللہ)

باصحہ سبحانہ و تعالیٰ

یہ عقیدہ رکھنا کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا روح مبارک علیین میں ہے آپ کا اپنی قبر اور جسد کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے لہذا آپ کی قبر مبارک پر درود وسلام پڑھا جائے تو پڑھنے والے کو ثواب ملتا ہے لیکن آپ سنتے نہیں کیا ایسا عقیدہ صحیح ہے کہ نہیں؟ اور غلط ہونیکی صورت میں بدعت سمجھ ہے یا نہیں؟ اور ایسے عقیدے والے کی امامت کا کیا حکم ہے؟ بینوا توجروا

الجواب: مبسملا و محمد لا و مصلیا و مسلما

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنے مزار مبارک میں بمسجدہ موجود ہیں اور حیات ہیں آپ کے مزار کے پاس کھڑے ہو کر جو سلام کرتا اور درود پڑھتا ہے آپ خود سنتے ہیں اور جواب دیتے ہیں ہمارے کان نہیں کہ ہم نہیں آپ اپنے مزار میں حیات ہیں مزار مبارک کے ساتھ آپ کا تعلق بمسجدہ و بروحہ ہے جو اس کے خلاف کہتا ہے وہ غلط کہتا ہے وہ بدعتی ہے خراب عقیدے والا ہے اس کے پیچھے نماز مکروہ ہے یہ عقیدہ صحیح نہیں ہے حدیث میں ہے۔

ان الله حرم على الارض ان تأكل اجساد الانبياء (الحدیث)

”مشکوٰة فی الجمعة رواه ابن هاجہ ای باسناد جيد عن المنذری قوله

طرق كثيرة بالفاظ مختلفة موققات جديدة“ (ج ۳ ص ۲۳۸)

ترجمہ:- بیشک اللہ تعالیٰ نے زمین پر حرام کر دیا ہے کہ وہ انبياء کے اجسام کو کھائے۔

یہ حدیث مشکوٰۃ باب الجمعة میں ہے اسکو ابن ماجہ نے عمدہ سند کے ساتھ منذری سے روایت کیا ہے اور یہ بہت سے طرق سے مردی ہے۔

وعن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله صلی الله عليه وسلم من صلی على علی عند قبری ومن صلی على علی من بعيد اعلمته

(رواہ ابوالشیخ و مسنده جید) القوئ البديع ص ۱۱۶)

"مشکوہ رواہ البیهقی فی شعب الایمان و فی حاشیة اللمعات الجلیدہ  
(ج ۲ ص ۱۹۸)

آخر جه ابو بکر ابن ابی شیبہ والعقیلی والطبرانی و فی المرقات رواہ  
ابو الشیخ وابن حیان بسنہ جید۔ (ج ۳ ص ۳۲۳)

ترجمہ:- حضرت ابو ہریرہ سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے  
کہ جو مجھ پر درود پڑھتا ہے میری قبر کے پاس، میں اس کو سنتا ہوں اور جو درود پڑھے مجھ پر درود سے اسکی  
اطلاع کی جاتی ہے (اسکو ابوالشیخ نے روایت کیا اسکی سند عدمہ ہے) مشکوہ میں ہے تینی نے اسکو  
روایت کیا ہے شعب الایمان میں اور لمعات میں ہے کہ ابو بکر بن ابی شیبہ اور عقیلی اور طبرانی نے بھی یہ  
حدیث ذکر کی ہے اور مرقات میں ہے کہ اسکو ابوالشیخ اور ابن حیان نے عدمہ سند سے روایت کیا ہے۔

عن انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ قال: قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ

وسلم الانبیاء (صلوٰۃ اللہ علیہم) احیاء فی قبورهم یصُنون

(رواہ ابن عدی رحمہ اللہ والبیهقی رحمہ اللہ) وغيرہم (شفاء السقام  
ص ۱۳۲) آخر جه ابوالعلی فی مسنده والبیهقی انباء الاذکیا للسیوطی۔

ترجمہ:- حضرت انس سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے  
کہ انباء علیہم الصلوٰۃ والسلام زندہ ہیں اپنی قبروں میں نماز پڑھتے ہیں (اسکو عدی اور تینی نے اور  
اسکے علاوہ نے روایت کیا کتاب شفاء السقام میں ص ۱۳۲ پر یہ حدیث ذکر کی ہے ابوالعلی نے اپنی  
سند میں اور تینی سے انباء الاذکیا جو سیوطی کی ہے۔

دو تین حدیثیں نقل کردی ہیں اس بات میں بکثرت احادیث وارد ہیں جن کا انکار نہیں کیا جا  
سکتا اور جو انکار کرتا ہے بدعتی ہے خارج ازاں سنت والجماعت ہے غرض پڑھنے والے کو ثواب بھی  
پہنچتا ہے اور مزار مبارک کے قریب پڑھنے سے آپ سنتے بھی ہیں اور آپ اپنے مزار مبارک میں  
بحمدہ موجود ہیں اور حیات ہیں۔ واللہ تعالیٰ اعلم بالصواب

کتبہ السید مہدی حسن نقی دارالعلوم دیوبند

الجواب صحیح جمیل احمد تھانوی مفتی جامعہ اشرفیہ نیلا گنبد

lahor ۲۱ شوال ۱۴۷۶ھ ابی الحجیب واجاد محمد ضیاء

الحق کان اللہ لہ مدرسہ جامعہ اشرفیہ، الجواب صواب، محمد رسول خان عفا اللہ عنہ۔

ترجمہ:- مذکورہ جواب درست ہے جسکی تصحیح مفتی جیل احمد صاحب تھانویؒ مولانا ضیاء الحق صاحبؒ اور استاد الکل حضرت مولانا رسول خان صاحب نے کی ہے۔

الجواب: مبسملا و محمد لا و مصلیا و مسلما

## حیات شهداء کے معنی

(۱) آیت شریفہ "ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله اموات". بل احیاء ولكن لا تشعرون (پ ۲۴ ع ۳) (ترجمہ:- اور جو لوگ اللہ کی راہ میں قتل کئے جائیں انکی نسبت یوں بھی مت کہو کہ وہ مردے ہیں بلکہ وہ لوگ زندہ ہیں لیکن تم حواس سے ادراک نہیں کر سکتے۔ (بیان القرآن ج ۸۷ ص ۸۷) سے معلوم ہوا کہ شہدا کو مردہ یعنی مستر الموت کہنا جائز نہیں حرام ہے ورنہ یقتل سے موت بیان ہو چکی ہے "اموات" مقولہ ہے جس کیلئے جملہ ہونا ضروری "هم اموات" جملہ اسمیہ استرار پرداں ہے۔ تو حرمت یہاں موت مستر کہنے کی ہے۔

چنانچہ مفسرین نے لکھا ہے کہ ماتوا کہنا تو جائز ہے میت و موتی کہنا جائز نہیں ہے ایسے ہی "احیاء" یعنی "هم احیاء" کے معنی یہ کہ وہ مستر الحیات ہیں۔

یہ شبہ کہ ہم انکو زندہ نہیں دیکھتے اسکا استدرک "ولکن لا تشعرون" سے کردیا گیا ہے کہ حیات کیلئے دوسروں کا احساس ضروری نہیں ہیں جی ہیں مگر تم لوگ محسوس نہیں کر سکتے شعور احساس کو یعنی ادراک بالحسوس کو کہتے ہیں ان کی آوازن کر بیض چھوکر، آنکھ سے دیکھ کر، تم محسوس نہیں کر سکتے صرف وہی سے سے معلوم ہو گا اور ہو گیا۔ یہاں بعض موت کی نفع نہیں موت مستر کی نفع اور حرمت ہے ورنہ یقتل سے خود موت بامجار حثایت شدہ ہے (روح العالم ج ۱۹ ص ۳۲) پر ہے۔

ولیس فی الایة نهی عن نسبة الموت اليهم بالکلیة بحیث انهم ماذا قوله اصلا ولا طرفة عین والالقال تعالیٰ ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله ماتوا فحيث عدل عنہ الی ما ترى، علم انهم امتازوا بعد ان قتلوا بحیاة لانقة بهم مانعة ان یقال لی شانهم اموات .

ترجمہ:- آیت میں اس بات کی بالکلیہ نفع نہیں ہے کہ انہوں نے موت کا مزہ لمحہ بھر کیلئے بھی نہیں

چکھا ہے ورنہ اللہ تعالیٰ یوں فرماتے ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله ماتوا۔ پس جب اس سے عدوں ان الفاظ کی طرف کیا گیا جو تم دیکھتے ہو سو معلوم ہوا کہ وہ لوگ قتل کئے جانے کے بعد متاز ہو گئے ایک ایسی حیات سے جوانگی شان کے لا اُنq ہے لہذا ان کے حق میں مردہ کہنا مناسب نہیں۔

لہذا ایسی حیات ہے کہ مر گئے کہنا گو جائز ہے مگر مردہ کہنا حرام ہے یعنی انکی موت مستر ہے یہ کہنا حرام ہے بلکہ حیات مستر ہے گو ان پر موت کا ذائق ہو جانا کہنا جائز ہے ”يقتل“ میں یہی فرمایا ہے ”بل احیاء“ کا عطف جیسے کہ قرب کا تقاضا ہے اموات پر ہے جیسے وہ مقولہ تھا یہ بھی مقولہ ہے جیسے وہ جملہ استرار یہ تھا یہ بھی جملہ استرار یہ ہے اور ”بل“ نے پہلے سے اعراض کا فائدہ دیا تو یہ معنی ہو گئے بلکہ یوں کہو کہ حیات مستر ہے زندہ ہیں نبی کے صیغہ ”ولا تقولوا“ سے اضراب امر بن جائے گا تو جیسے ان کو مستر الموت کہنا حرام تھا اب مستر الحیات کہنا واجب ہوا یہ تو شہیدوں کیلئے ہوا۔ اب حضرت انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کیلئے بھی مستقل مردہ کہنا حرام ہے اور مستقل زندہ کہنا واجب و ضروری ہوا یا نہیں اس پر غور کرنا ہے۔

### انبیاء کو مستقل مردہ کہنا حرام ہے

(الف) انبیاء کا سب کا درجہ شہداء سے بالا در بالا ہے جو حکم شہیدوں کیلئے باعث اعزاز و امتیاز بناتے ان کے لئے بدرجہ اولی ہے ہر شخص جانتا ہے کہ انبیاء کا درجہ و مقام تمام شہداء سے بہت بالا ہے اور آیت ”اوْلُكُمْ مَعَ الدِّينِ انْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهِدَاءِ وَالصَّلَاحِينَ“ کی ترتیب ذکری نے جو حکمت بالغہ سے خالی نہیں ہو سکتا بتا دیا ہے کہ انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کا درجہ سب سے اول ہے اور سب سے اعظم۔ لہذا انکو بھی مستقل مردہ کہنا حرام ہے اور مستقل زندہ کہنا واجب ہے۔

### سب انبیاء شہید ہیں

(ب) انبیاء علیہم السلام سب کے سب شہید ہیں جو ”فِي سَبِيلِ اللَّهِ“ (اللہ کے راستے میں) تمام عمر مصائب اٹھاتے رہے ہیں اور کچھ قتل بھی ہوئے ہیں اور اگر قتل نہ بھی ہوں تو بھی شہید حکمی ”فِي سَبِيلِ اللَّهِ“ کی وجہ سے ضرور ہیں۔

علامہ سیوطی کا قول ہے و ما نبی الا وقد جمع معنی النبوة و صفت الشهادة

(الحاوی للخواص، ج ۲، ص ۱۳۸)

ترجمہ:- کوئی نبی ایسا نہیں کہ اسکے ساتھ وصف شہادت کا جمع نہ کیا گیا ہو۔) یعنی حضور صلی اللہ

علیہ وسلم کو حقیقی شہادت حاصل ہے علامہ کے رسالہ انباء الاذکیاء میں ہے امام احمد و ابو یعلی و طبرانی اور متدرک میں حاکم اور دلائل النبوة میں امام تیہنی نے حضرت عبد اللہ بن مسعود سے روایت بیان کی ہے فرمایا۔ لان الحلف تسعان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قتل قتل احباب اللہ من ان الحلف واحدة انه لم يقتل و ذلك ان الله اتخذه نبيا و اتخذه شهيدا۔

ترجمہ:- عبد اللہ بن مسعود فرماتے ہیں کہ میرے لئے ۹ مرتبہ یہ قسم کھانا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو قتل کیا گیا ہے اس سے زیادہ پسندیدہ ہے کہ ایک مرتبہ یہ قسم کھاؤں کہ آپ کو قتل نہیں کیا اور یہ اسلئے ہے کہ اللہ نے آپ کو تبی بنایا ہے اور شہید بنایا ہے۔

### زہر اور رگ پھٹنے سے واقع ہونے والی موت شہادت ہے

(ج) (حوالہ مذکور) امام بخاری اور امام تیہنی نے حضرت عائشہؓ سے یہ حدیث روایت کی ہے فرماتی ہیں۔ کان النبی صلی اللہ علیہ وسلم يقول فی مرضعه الذی توفی فیه لَمْ اَزِلْ اَجَدْ الْمَطَاعَمُ الذِّی اَكَلْتُ بِخَيْرٍ فَهَذَا اَوْ انْقِطَعَ اَبْهَرِیْ مِنْ ذَلِكَ السَّمِ۔

ترجمہ:- حضرت عائشہؓ فرماتی ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے مرض وفات میں فرماتے تھے جو (زہر آلوو) کھانا میں نے خیر میں کھایا تھا اسکی تکلیف مسلسل محسوس کرتا ہوں بس میری رگ اس زہر کی وجہ سے پھٹنی ہے۔

اور سب جانتے ہیں کہ زہر سے اور پھر رگ پھٹ جانے سے جو موت ہے وہ شہادت ہے اور شہیدوں کی حیات جاوید ثابت ہے ان کو مستقل مردہ کہنا حرام ہے اور مستقل زندہ کہنا واجب ہے تو تمام انبیاء حضرات خصوصاً "حضرت صلی اللہ علیہ وسلم" کو زندہ مستقل کہنا واجب ہے اور مستقل مردہ کہنا حرام ہے۔

### "ولکن لا تشعرون" کے معنی کی تحقیق

(د) "لا تشعرون" شعور سے بنا ہوا ہے جو اور اک بالحواس کا نام ہے اور صیغہ مخاطبین کا ہے یعنی تم جن و انس زندہ لوگ حواس سے محسوس نہیں کر سکتے اب اور کوئی کر سکتا نہیں؟ کشف درفع جوابات سے معلوم ہو سکتا ہے یا نہیں؟ یا صرف وہی والہام سے ہی معلوم ہو گا۔ یہ اسلئے ہی یہاں سے غور طلب ہیں۔

پھر فی صرف اس بات کی مفہید ہو سکتی ہے جو عقولاً و عادةً ممکن ہو مگر وہ واقع نہ ہوئی ہو جو چیز عقولاً و عادةً ناممکن ہو اس کی نفعی نفعی عوبث ہوتی ہے جو کلام الہی میں نہیں ہو گی کسی کا یہ کہنا کہ یہ آسان پر چھلانگ

نہیں لگاتا۔ یا سارا کا سارا سمندہ نہیں پی جاتا ایک لفوجملہ ہے اس سے کوئی فائدہ نہیں ہوتا۔ معلوم ہے نہ کر سکتے تھے نہ کیا ہے۔ اس عام قاعدہ سے معلوم ہوا کہ حیات ایسی ہے کہ حواس بھی اس کا ادراک ممکن ہے مگر تم لوگوں کو بجز مشتبہ کے عام طور سے وہ ادراک حاصل نہیں۔ اس سے حیات کی نوعیت معلوم ہو گئی کہ وہ ایسی نوع جس کا ادراک حواس سے ہونا ممکن ہو، یعنی جسم و روح کے مجموعہ کی حیات نہ کہ صرف روح کی آگے ان شاء اللہ اس پر دلائل قائم کئے جائیں گے۔

اور پھر نبیؐ بھی مطہبین سے کی جا رہی ہے کہ تم حواس سے ادراک نہیں کر سکتے گوئی الواقع ممکن ہو مگر اور مخلوق ادراک کر سکتے ہیں مثلاً فرشتے جانوروں غیرہ۔ اور نبیؐ حواس سے ادراک کرنے کی ہے عقل سے نہیں جس کا یقینی طریقہ وحی الہی ہے اور ظنی طریقہ کشف ہے۔ ان کی نبیؐ نہیں اور حجتیؐ نہیں تو ہمی تو کالعدم ہے۔ لہذا وحی مکتووأیات سے اور وحی غیر مکتووأحادیث سے اور کشف سے ادراک ممکن ہو۔ بلکہ واقع میں ہو رہا ہے اور غیر ثقیلین (جن و انس) کے علاوہ کو حواس سے بھی ہو گا کہ دوسروں مخلوقات کو جیسے کہ احادیث میں ہے حواس سے ادراک ہوتا ہے اور مرنے کے بعد ثقیلین ثقل والے نہیں رہتے ان کو بھی ادراک ہوتا ہے یہ بھی حدیثوں میں ہے ایسے ہی مجاہدات و ریاضات والے اُعلیٰ سے بالا ہوتے ہیں، انکو گاہ گاہ ادراک ممکن ہے۔ جس کے بہت سے واقعات شاہد ہیں۔ کشف سے بھی آنکھ سے بھی۔

### انبیاء کیلئے مرد مسلم کا قول حرام

### اور حیات مسلم کا قول واجب ہے

آیت کریمہ **وَلَا تَحْسِنُ الدِّينَ قَتَلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ امْوَاتًا بَلْ احْيَاءً عِنْدَ رَبِّهِمْ يَرْزَقُونَ فَرْحِينٌ بِمَا أَتاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبَشِرونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحُقوْبَهُمْ مِنْ خَلْفِهِمْ الْاخْوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ☆  
يَسْتَبَشِرونَ بِنِعْمَةِ اللهِ وَفَضْلِهِ وَإِنَّ اللهَ لَا يَضِيعُ أَجْرَ الْمُؤْمِنِينَ**

(پ ۲ ع ۲۸ آیت ۱۶۹)

ترجمہ:- اور جو لوگ اللہ کی راہ میں قتل کئے گئے انکو مردہ مت خیال کرو بلکہ وہ لوگ زندہ ہیں اپنے پروردگار کے مقرب ہیں انکو رزق بھی ملتا ہے وہ خوش ہیں اس چیز سے جو انکو اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل سے عطا فرمائی اور جو لوگ ان کے پاس نہیں پہنچے ان سے پیچھے رہ گئے ہیں انکی بھی اس حالت پر وہ خوش ہوتے ہیں اور ان پر بھی کسی طرح کا خوف واقع ہونے والا نہیں اور نہ وہ مغموم

ہونگے وہ خوش ہوتے ہیں بوجہ نعمت فضل خداوندی کے اور بوجہ اسکے کہ اللہ تعالیٰ اہل ایمان کا اجر  
خانع نہیں فرماتے (بیان القرآن آل عمران آیت ۱۷)

حکم بواسطہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم سب کو ہے یا ایسے ہی ہر مخاطب کو ہے کہ ان کو مستقل مردہ بھی  
مت گمان کرو۔ کیونکہ امواتاً فعل ”قتل“ کا مفعول ثانی ہے اور افعال قلوب جملہ اسمیہ پر داخل ہوتے  
ہیں جس سے استرار کے معنی پیدا ہو گئے اس سے معلوم ہوا کہ کہنا تو کہنا، ایسا گمان کرنا بھی حرام ہے۔  
اور احیاء بھی ہم احیاء جملہ اسمیہ خبر یہ استرار یہ ہے جو حیات مستمرہ و مستقلہ کو ثابت کرتا  
ہے دونوں آیات سے جب موت مستمر کا قول اور موت دائم کا گمان کرنا حرام معلوم ہو گیا تو اسکی نقیصہ  
عدم قول و عدم گمان موت مستمر واجب قرار پائی۔ اور جیسے اوپر کی آیت میں الف، ب، ج، د، جاری  
ہیں یہاں بھی جاری ہونگے اور حضرات انبیاء، خصوصاً حضور صلی اللہ علیہ وسلم افضل الانبیاء میں موت  
مستمر کا قول اور موت مستقل کا گمان حرام اور حیات مستمر کا قول و گمان واجب قرار پاتا ہے۔

”لا تحسین“ صیغہ نہیں ہے اور نون تا کید لفظ سے اس کی بہت تاکید کر کے موت مستمر کے  
گمان کرنے کے حرام ہونیکا حکم دیا ہے اور زبان سے کہنا تعبیر ہے چنی خیال کی۔ جس کو اصطلاح یہ  
کہتے ہیں کہ قضیہ ملفوظہ حکایت و نقل ہے قضیہ معقول، کی جیسے کہ وہ واقع کی نقل ہے جب اصل چنی تجھیں  
ہی حرام ہے تو زبان اور لفظوں سے نکالنا بھی حرام ہے دونوں خلاف واقع ہیں کذاب ہیں حرام ہیں۔

### حیات انبیاء کی حقیقت اور اس کے دلائل

”احیاء“ کے بعد یہاں چند صفتیں بھی ہیں جن سے حیات کی نوعیت کی تشخیص ہو جاتی ہے۔ لہذا اب  
اس پر غور کرنا ہے کہ جس حیات کا عقلی تجھیں اور لفظوں میں بیان واجب ہے وہ کوئی حیات ہے۔

سنتے حیات کے حقیقی معنی زندگی مراد ہو سکتے ہیں یا مجازی معنی علم یا ایمان یا شہرت و نام مراد ہو۔  
اور یہ قاعدہ مسلم ہے کہ جب تک حقیقی معنی بن سکتے ہوں ان سے ہٹانے والی کوئی بات نہ ہو  
مجازی معنی مراد لینا غلط ہے۔ اس لئے یہاں زندگی ہی کے معنی مراد ہوں گے پھر اس زندگی کی دو  
ہی صورتیں ہیں آخرت میں ہونا مراد ہو گا یا قبر میں ہونا مراد ہو گا، پھر قبر میں ہونے والی زندگی کی  
بھی دو ہی صورتیں ہیں صرف روح کی زندگی یا جسم و روح دونوں کی زندگی۔ عقل اصراف یہی چار  
صورتیں بن سکتی ہیں۔ کیونکہ پانچویں صورت کہ صرف جسم بلا روح کی زندگی ہو یہ ناممکن عادی  
ہے۔ اب اس حیات سے آخرت کی حیات مراد لینا تو درست نہیں ہو گا۔ کیونکہ ”اموات“ کہنے کی  
ممکنگی کے بعد ”احیاء“ فرمایا ہے یہ کہنے کی ممکنگی دنیا ہی میں ہے اور حیات ہونا اسی کی دلیل

ہے جو دنیا ہی میں ہو سکتی ضروری ہے۔

**دوسری دلیل:** پھر بقول امام رازی آیت حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہو رہی ہے شہیدوں کو دنیا ہی میں فرمایا جا رہا ہے کہ احیاء ہیں تو اسی وقت کی حیات مراد ہو گی۔

**تیسرا دلیل:** تیسرے یہ کہ یہاں انکی عزت اور امتیاز کا بیان ہے آخرت کی ابدی حیات تو سب کو حاصل ہو گی کافروں کو بھی خلوفی النار کی حیات ہو گی تو امتیاز اسی میں ہے کہ ابھی ابھی دنیا میں وقبہ میں حیات ہے۔

**چوتھی دلیل:** چوتھے ثواب عذاب سے افضل ہے جب عذاب کیلئے اسی وقت کی حیات ہو گی تو ثواب کیلئے بدرجہ اولی ہو گی۔ کفار کیلئے ہے "اغر قوا فا دخلو نارا" فا کی تعقیب بتاتی ہے کہ غرق ہوتے ہی نار میں داخل ہو گئے اور عذاب کیلئے حیات ضروری ہے قیامت سے پہلے غرق ہوتے ہی نار میں داخل ہوں تو یہ عذاب قبر اور حیات قبر ہی ہے۔

**پانچویں دلیل:** پانچویں آیت "النار يعرضون عليها غدوا وعشيا" صحیح و شام کے نار پر پیش کرنے کے لئے جب حیات ہے تو ثواب کیلئے بدرجہ اولی ہے۔ آگے کی آیت "يوم تفوم الساعة ادخلوا آل فرعون اشد العذاب" سے معلوم ہو گیا کہ یہ قیامت سے پہلے ہے جو قبر ہی میں ہے حیات کے ساتھ ہے ورنہ جمادات کو کیا عذاب۔

**چھٹی دلیل:** چھٹے اگر قیامت کی زندگی مراد ہوتی تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو "لاتحسین" نہ فرماتے جبکہ تمام مومنین کی حیات قیامت میں کی معلوم ہے۔

**ساتویں دلیل:** ساتویں "يستبشرُونَ" آیت میں ان لوگوں کے حال سے بشارت ہے جو ابھی تک ان سے نہیں ملے یہ دنیا میں ان کے حال سے بشارت حاصل کرنا بھی دنیا ہی میں قبل قیامت ہے اور حدیثوں سے دلیل حاصل ہے (تفہیر کبیر ج ۲ ص ۱۳۸)

## روح مع الجسم کی حیات کے دلائل

بلکہ امام صاحب نے فرمایا ہے۔ والروايات في هذا الباب كانها بلغت حد التواتر فكيف ممكن انكارها

**ترجمہ:-** اس باب (حیات النبی کے مسئلہ) میں روایات حد تواتر کو پہنچی ہوئی ہیں ان سے انکار کیوں کر ممکن ہے۔

صرف روح کی زندگی مراد نہیں ہو گی کیونکہ یہ اعزاز و امتیاز کا موقعہ ہے اور وہ تو کافروں کو بھی حاصل ہو گی تو پھر امتیاز کیا ہوا۔

**دوسری دلیل:** دوسرے ایسا ہوتا تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو "لا تحيطین" نہ فرمایا جاتا، موت کا عدم گمان حیات کا گمان ہوتا ہے حالانکہ خلود مومن کافر سے یقینی حیات ہونا معلوم تھا صرف گمان نہ تھا۔

**تیسرا دلیل:** تیرے پہلی آیت میں "احیاء" کے بعد "لا تشعرون" ہے اگر صرف روچی حیات ہوتی تو ہر مسلمان جانتا کہ روحس سب کی زندہ خلود جنت دوزخ سے ہوگی۔ پھر عدم شعور کیما، وہاں تو شعور ہی شعور ہو گا۔

**چوتھی دلیل:** چوتھے اس آیت کا لفظ "یستبشرُونَ بِالذِّينَ لَمْ يَلْحِقُوا بِهِمْ" دلیل ہے اسکی کیونکہ حصول بشارت جو خاصہ مجموعہ کا ہے زندہ لوگوں کے متعلق ہی کہا جاسکتا ہے کہ بشرہ جسم میں ہی تو ہے بشرہ کمال کو کہتے ہیں۔ استبشار اسی کا کھلوانا ہے یعنی خوشی ہے۔

**پانچویں دلیل:** پانچویں "یرزقون" فرمایا ہے۔ رزق کی ضرورت روح مع الجسم کو ہی ہوتی ہے۔

**چھٹی دلیل:** چھٹی جس قدر آیات واحدیت عذاب قبر کے بارے میں اور قبر میں جسم ہی ہوتا ہے میں الروح جمہور کے نزدیک اور بغیر روح کے عذاب، ثواب کا فادہ ہی نہیں نہ نقصان ہے نہ ثواب نہ عذاب۔ یہ سب دلیل ہیں کہ یہ حیات مجموع روح و جسم کی ہوتی ہے اور یہ مسئلہ تو تو اتر سے ثابت ہے امام رازی کہتے ہیں۔ الاخبار فی ثواب القبر و عذابہ کالہتواترہ (ج ۲ ص ۵۳ تفسیر کبیر)

ترجمہ: ثواب اور عذاب قبر کے بارے میں روایات مثل متواتر کہ ہیں۔

آگے کچھ آیات نفس مسئلہ کے متعلق آنے والی ہیں جن سے روح و جسم کے مجموع کی حیات بھی ثابت ہوتی ہے بلکہ انہیاء اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی بلکہ مؤمن کی بھی خصوصیت نہیں کافر تک کو بھی ایک قسم کی حیات جسمی حاصل ہے۔

## حیات برزخی کا ثبوت

(۳) عینی شرح بخاری جدید (ج ۸ ص ۱۲۵)

پڑھے کہ آیت شریفہ "رَبَّنَا أَمْتَنَا النَّثْنَيْنِ وَاحِيَّتَنَا النَّثْنَيْنِ

ترجمہ: اے ہمارے رب آپ نے ہم کو دوبار مردہ رکھا اور دوبارہ زندگی عطا کی۔

میں، اللہ تعالیٰ نے دو موتوں کا ذکر کیا ہے اور وہ اس طرح متحقق ہو سکتی ہیں کہ قبر کے اندر زندگی ہوا اور موت ہوتا کہ ایک موت تو وہ ہو جو حیات دینوی کے بعد حاصل ہوئی اور دوسرا وہ ہو جو اس حیات قبری کے بعد ہوگی۔"

جب تک حقیقی معنی موت و حیات کے ممکن ہوں مجاز کا کوئی قرینہ نہ ہو مجازی معنی یعنی یقیناً درست نہیں حقیقی دو موتیں اسی طرح ہو سکتی ہیں ایک دینوی حیات کے بعد ایک قبری حیات کے بعد لہذا اس سے حیات قبری ثابت ہے۔

شرح موافق، ج ۸ ص ۳۱۸ پر ہے۔ وما المراد بالا ماتتين والا حيائين في هذه الآية الا الا ماته قبل هزار القبور ثم الاحياء في القبر ثم الاماته فيه ايضاً بعد مسئلة منكر و نكير ثم الاحياء للحشر هذا هو الشائع المستفيض من اصحاب التفسير.

ترجمہ:- اس آیت میں دو موتیں اور دو حیاتوں سے کیا مراد ہے سوائے اس کے کہ ایک موت قبر میں جانے سے پہلے ہو پھر قبر میں زندہ کہا جاتا ہو پھر اس میں موت واقع ہو منکر نکیر کے سوال جواب کے بعد پھر حیات ہو حشر کیلئے، اصحاب تفسیر سے یہی معنی مشہور و شائع ہیں۔ اس عبارت کی مزید توضیح و شریح کیلئے کتاب کے آخر میں ضمیر ملاحظہ فرمائیں (خلیل احمد تھانوی)

### ثبوت عذاب قبر و لیل حیات ہے

(۲) یعنی میں اس سے اوپر بیان ہے آیت ”وَحَاقَ بَالْ فِرْعَوْنَ سُوءُ الْعَذَابِ النَّارِ يَعْرَضُونَ عَلَيْهَا غَدْوَا وَعَشِيًّا“

ترجمہ:- سورۃ مومن آیت ۳۶ ترجمہ اور فرعون والوں پر موزی عذاب نازل ہوا وہ لوگ صبح و شام آگ کے سامنے لائے جاتے ہیں (بیان القرآن، ج ۱۰ ص ۳۹)

میں بتایا ہے کہ یہ آیت اس باپ میں صریح ہے کہ کافروں کو مرنے کے بعد ہی عذاب ہو گا عذاب قبر ہو گا۔ آگے اس پر دلیل دی ہے کہ اس کے بعد جو ہے ”وَيَوْمَ نَقُومُ السَّاعَةِ ادْخُلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَ العَذَابِ“۔

ترجمہ:- اور جس روز قیامت قائم ہو گی فرعون والوں کو نہایت سخت آگ میں داخل کر دو۔ اس میں عذاب آخرت کا عطف اس پر ہونا اس کی دلیل ہے کہ وہ اس کے علاوہ ہے یعنی وہ عذاب جو قبل قیامت ہے عذاب قبر ہے پھر دلیل کی تکمیل کی ہے کہ جب عذاب دینا ثابت ہے اور زندہ کرنا اور قبر کا سوال جواب بھی ثابت ہے۔

کیونکہ کل من قال بعد اذاب القبر قال بهما جب ہر قائل ذہن حیات ہے اور عکس نقیض موجہ کلیہ کا موجہ کلیہ لازم ہے یعنی کل من لم یقل بهما لم یقل بعد اذاب

القبر تو منکر حیات منکر عذاب قبر ہو گا اور عذاب قبر تمام اہل السنة والجماعۃ کے نزدیک قطعی دلائل سے ثابت ہے آیات سے بھی اور احادیث متواترہ سے بھی۔

علامہ خودا گے عذاب قبر کی احادیث کیلئے کہتے ہیں ونا ایضاً احادیث صحیحة و اخبار متواترہ۔

ترجمہ:- ہمارے لئے اس باب میں بھی احادیث صحیحہ اور اخبار متواترہ ہیں۔

پھر احادیث در احادیث (پھر بہت سی حدیثیں درج کی گئی ہیں۔) درج ہیں۔ صحیح و متواترہ کہنے کے بعد کسی حدیث کے کسی راوی کو کسی نے ضعیف کہہ بھی دیا ہو تو تو اتر پر تو اس کا اثر ہو، ہی نہیں ملتا۔ علامہ صحیح کہنے کے بعد ہو قابل اعتناء ہی نہیں ہو گا لہذا کسی کی بھی حیات کا انکار متواتر سے ثابت شدہ عذاب کا انکار ہو گا۔ جس سے اس کے اسلام کو بھی خطرہ کیونکہ ظاہر ہے کہ عذاب قبر ایسی چیز کو ہی ہو سکتا ہے جو قبر میں ہے اس لئے روح قبر میں ہونی ضروری ہے یہی توحیات ہے ورنہ جسم خالی تو جمادات میں سے ہے عناصر اربعہ جامدہ کا مجموعہ ہے اس کو عذاب کے کیا معنی؟ عذاب تو تفعیل کا اسم مصدر خاصیت سلب ہے عذوبة یعنی شرینی حیات (زندگی کی مٹھاس کو) کو سلب کرنا عذوبة حیات حیات کو ہی تو حاصل ہو گی اسی کا تو سلب عذاب ہے یہ جمادات میں کیسے ممکن ہے (شرح موافق، ج ۸ ص ۳۱۸) پر ہے۔

وَمَا مَا ذَهَبَ إِلَيْهِ الصَّلْحَىٰ مِنَ الْمُعْتَلَةِ وَالظَّبْرَىٰ وَطَانَفَةَ مِنَ الْكَرَامَىٰ مِنْ  
تجویز ذلك التعذيب على الموتى من غير احياء فخر و ج من المعقول لان  
الجماد لا حس له فيكف يتصور تعذيبه.

ترجمہ:- اور یہ بات کہ جس کی طرف معتزلہ میں سے صحیح طبری اور کرامیۃ کی ایک جماعت گئی ہے کہ اموات کو بغیر زندہ کے عذاب دیا جائیگا یہ عقل سے خارج ہے اس لئے جماد میں حس نہیں ہوتی پس اس میں عذاب کا تصور کیسے ہو گا۔

### ہر انسان کا قبر میں زندہ ہونا

(۵) سورۃ براءۃ میں کفار منافقین کے ذکر میں ہے "سن عذبہم مرتین ثم یردون الی عذاب عظیم" ترجمہ:- التوبۃ آیت ۱۰۱ اور ترجمہ ہم ان کو وہری سزا دیں گے پھر وہ بڑے عذاب کی طرف بھیجے جائیں گے۔

عذاب قیامت سے پہلے دو عذاب ہیں ایک عذاب دنیا کا ایک عذاب قبر کا ہے۔

"یعنی شرح بخاری، ج ۸ ص ۱۹۹ پر حضرت عبد اللہ بن عباسؓ سے روایت ہے کہ فہذا العذاب الاول حين اخر جهنم من الجسد والعذاب الثاني عذاب القبر"۔

ترجمہ:- پویہ پہلا عذاب ہے جب کہ انکو جسم سے نکالا جائیگا اور دوسرا عذاب خذاب قبر ہے۔ اور ”فتح الباری، ج ۳ ص ۱۸۰“ پر اس روایت کے بعد حضرت حسن بصریؓ کا قول ہے مرتضیٰ عذاب دنیا و عذاب قبر ہے اور چونکہ قبر میں جسم موجود ہے اس لئے عذاب قبر جسم کو ہو گا اور جسم میں روح نہ ہوتا عذاب عذاب ہی نہیں رہتا جیسے بالوں اور ناخنوں کو کامنا باعث تکلیف نہیں ہے۔ ایسے ہی بے حیات کی کائنات چھات بھی عذاب نہیں ہے اس لئے عذاب قبر کی کل آیات و احادیث متواترہ سے ہر انسان میں خواہ وہ کافر ہی ہو حیات قبر ثابت ہو رہی ہے گونویں اس حیات کی کچھ مختلف ہی ہو مگر جب تو اتر سے عذاب قبر ثابت ہے تو تو اتر سے ہی حیات قبر بھی ثابت ہے اس لئے شیخ ابن حجر فرماتے ہیں۔ واستدل بہالی ان الارواح باقیۃ بعد فراق الاجساد وهو قول اهل السنۃ۔ (فتح الباری، ج ۳ ص ۱۸۰)

ترجمہ:- یہ دلیل ہے اس بات کی کہ روح جسموں سے جدا ہونے کے بعد باقی رہتی ہے اور یہی قول اہل سنت کا ہے۔

### بلا حیات عذاب قبر ہونے کی نفی

(۶) سورۃ انعام میں ہے ”ولو تری اذا الظالمون فی عمرات الموت والملائكة باسطروا ایدیہم اخر جو انفسکم الیوم تجزون عذاب الھون“۔

ترجمہ:- الانعام آیت ۹۳ اور اگر آپ اس وقت دیکھیں جبکہ یہ ظالم لوگ موت کیختیوں میں ہو گئے اور فرشتے اپنے ہاتھ بڑھا رہے ہو گئے ہاں اپنی جانیں نکالو آج تم کو ذلتی سزا دی جائیگی (بیان القرآن) الیوم کا عذاب قبل قیامت کا عذاب عذاب قبر ہے جو بلا حیات نہیں ہوتا بعض معزز لئے بلا حیات عذاب قبر تسلیم کیا ہے اس کے جواب میں علامہ عینی، ج ۸ ص ۷۴ پر کہتے ہیں۔ وہذا خروج عن المعقول لان الجماد لا حس له فكيف يتصور تعذيبه۔ یہ اوپر شرح موافق سے بھی نقل ہے۔

ترجمہ:- اور یہ بات عقل سے خارج ہے اس لئے کہ جماد میں حس نہیں ہوتی پس اس کے لئے عذاب کا تصور کیسے کیا جاسکتا ہے۔

### تشریح آیت واثبات حیات فی القبر

(۷) یثبت اللہ الذین آمنوا بالقول الثابت فی الحیة الدنیا وفی الآخرة۔ ترجمہ:- اور اللہ تعالیٰ ایمان واللوں کو اس کچی بات سے دنیا اور آخرت میں مضبوط رکھتا ہے (سورۃ ابرہیم آیت ۲۶)

بخاری شریف کی حدیث میں ہے۔

عن البراء بن عازب عن النبي صلی اللہ علیہ وسلم قال: اذا اقعد المؤمن فی قبره اتى ثم شهد ان الا الله الا الله وان محمدا رسول الله فذالک قوله "یشت اللہ الذین آمنوا بالقول الثابت فی الحیة الدنیا وفی الآخرة" اور اس کے بعد ہے۔ حدثنا شعبۃ بهذا وزاد "یشت اللہ الذین آمنوا" نزلت فی عذاب القبر.

ترجمہ:- براء بن عازب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے یہیں فرمایا جب بخاطرا جاتا ہے موسن اپنی قبر میں آتے ہیں اس کے پاس فرشتے پھروہ گواہی دیتا ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے رسول ہیں پس یہ معنی ہیں اس آیت کے کہ "یشت اللہ الذین آمنوا بالقول الثابت فی الحیة الدنیا وفی الآخرة" اور اس کے بعد اسی روایت کو شعبہ سے بھی نقل کیا ہے اس میں یہ الفاظ بھی زیادہ ہیں کہ "یشت اللہ الذین آمنوا" کی آیت عذاب قبر کے بارے میں نازل ہوئی (بخاری ج ۱ ص ۸۳)

علامہ عینی نے مسلم سے بھی اس حدیث کو نقل کیا ہے اور اس سے اوپر ذکر ہے کہ ابن مردویہ وغیرہ کی حدیث میں لفظ یہ ہیں۔

ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم ذکر عذاب القبر فقال ان المسلم اذا

شهد ان لا اله الا الله وان محمدا رسول الله الى آخر الحديث. (ج ۷ ص ۲۰۰)

ترجمہ:- بشک نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ذکر کیا عذاب قبر کو پس فرمایا کہ بشک مسلمان جب گواہی دیتا ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں اور یہ محمد اللہ کے رسول ہیں آخر حدیث تک۔

ان سے معلوم ہوا کہ اس آیت میں قبر کا ہی معاملہ ہے اور مسلمانوں کو ثابت و قائم رکھنا قبر میں کا ہے جو دلکش ہے حیات فی القبر کی۔ یہ حدیث میں اس لئے پیش کی ہیں کہ آیت میں تاویل نہ کی جاسکے اور تیسری روایت سے معلوم ہوا کہ یہ عذاب قبر کے متعلق ہونا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔

**قبر میں روح کے جسم سے تعلق اور عذاب قبر کی نوعیت**

(۸) "الله یتوفی الانفس حين موتها والتى لم تمت فی منامها فیمسک التی قضی علیها الموت وبرسل الاخرى الی اجل مسمی۔"

ترجمہ:- اللہ تعالیٰ قبض کرتا ہے جانوں کو انکی موت کے وقت اور ان جانوں کو بھی جن کی موت

نہیں آتی ان کے سونے کے وقت پھر ان جانوں کو تروک لیتا ہے جن پر موت کا حکم فرمائچا اور باقی جانوں کو ایک معیاد معین تک کیلئے رہا کر دیتا ہے (الزمر آیت ۳۲ بیان القرآن ج ۰ ص ۲۵)

”یتو فی“ قبض کرنا ہے اس کے بذریعہ عطف و مفعول ہیں ایک نفس (روح) حین موتها و سرے نفس (روح) نوم کے اندر یہ فعل دونوں پروار ہے ایک ہی فعل کے دونوں معمول ہیں لہذا جو باتیں ہیں جو دہاں ہے جو دہاں ہے جو بہاں ہے۔ اور سب دیکھتے ہیں کہ سونے میں باوجود قبض روح کے روح کو جسم سے اتنا تعلق رہتا ہے کہ پاؤں پر ضرب تک کو محسوس کرتا ہے اس لئے بعد موت بھی گوروح جسم سے باہر ہی ہو جیسے کہ سونے میں تھی جسم سے اس قدر تعلق رہنا ضروری ہے جس سے ادراک ہو سکے جیسے سونے میں ادراک ہوتا ہے گو کامل تعلق نہ ہو جیسے سونے میں نہیں ہوتا الاما شام اللہ اور پھر آیت ”وَهُوَ الَّذِي يَتَوَفَّ أَكْمَمَ بِاللَّيلِ“

ترجمہ:- وہ ایسا ہے کہ رات میں تمہاری روح کو ایک گونہ قبض کر دیتا ہے۔ الانعام آیت ۶۰ سے بھی قبض روح معلوم ہوتا ہے علامہ علی قاری نے کمالین علی الجلالین میں لکھا ہے۔

عن علی قال: يخرج الروح عند النوم ويبقى شعاشه في الجسد فإذا انتبه من النوم عاد الروح إلى جسده باسرع من لحظة.

ترجمہ:- حضرت علی سے روایت ہے فرماتے ہیں نکتی ہے روح نیند کے وقت اور اسکی شعاعیں باقی رہتی ہیں جسم میں پس جب آدمی بیدار ہوتا ہے نیند سے تلوٹ آتی ہے اس کی روح جسم میں ایک لمحہ سے بھی کم وقت میں۔

اور حاکم طبرانی سے حضرت علیؑ کی مرفوع حدیث بھی روح ہی کیلئے ہے کہ روح عرش تک جاتی ہے جو عرش کے قریب جاتی ہے اس کو خواب سچا ہوتا ہے اور جو عرش سے نیچے ہواں کا خواب جھوٹا ہوتا ہے اور نفس سے روح ہی مراد ہے۔

تفسیر روح المعانی، ج ۲۳ ص ۸ میں احادیث سے اسکو ثابت کیا ہے کہ بخاری و مسلم کی حدیث میں سونے کے وقت کی دعائیں ہے۔ ان امسکت نفسی فار حمها۔

ترجمہ:- اگر آپ روک لیں میری روح کو اس پر حکم فرمائیں۔

اور بخاری و صحاح کی حدیث میں فخر کی قضا ہوئی کی حدیث میں ہے۔ ان الله تعالى قبض اور حکم حین شاء۔

ترجمہ:- اللہ تعالیٰ تمہاری روحوں کو جب چاہے روک لیتا ہے۔

اس سے معلوم ہو انہیں روح ایک ہی ہے جسی مقبوض ہو کر بھی تعلق رکھتی ہے لہذا ضرور ہے کہ موت کے بعد بھی روح کی شعاعیں جسم سے متصل رہ کر ایک طرح کی حیات ہو۔ ہر انسان مسلم و کافر تک کو حاصل ہو۔ گو اعمال صالح سے اس کی قوت و ضعف کا فرق رہے سب سے اقویٰ انبیاء علیہم السلام کی، پھر صدیقین، پھر شہداء، پھر صالحین، پھر عامۃ المسلمين، اور پھر کفار کی ہو، جو سب ہو گا تسبیحات و تکلیفات کا، جن کی تفصیلات احادیث شریفہ میں اور ارشادات آیات میں ہیں۔ اور جیسے نیند نیند میں فرق ہوتا ہے کہ کوئی ہوشیار دل سے بیدار آنکھیں بند، اور کوئی ہوشیار مثل بیدار کے، کوئی کم کوئی عافل مثل مردہ کے۔ اس طرح موت میں روح کے جسم سے تعلق میں درجات ہونگے۔ ایک مثل حیات کامل کے گوکھانے، پینے، پیشتاب، پاخانہ، سردی، گرمی اور احتیاجات سے پاک ہو۔ یہ تعلق اعلیٰ قسم کا ہے جسکے احکام اعلیٰ ہیں کہ جسم مٹی پر حرام عورت یا وہ نہیں مال تر کہ نہیں یا انبیاء علیہم الصلوٰۃ السلام میں ہے۔ دوسرا اس سے کم اس کے احکام بھی کم کہ مثل وکف نہیں باقی سب ہیں یہ شہید ہیں جو حقیقی ہو۔ پھر اس سے کم جو شہید حکمی ہیں پھر صالح مومن کیلئے پھر سب سے کم کافر کیلئے۔

اور قاعدہ یہ ہے کہ جتنا تعلق روح کا جسم سے قوی ہو گا تکلیف نہ ہوگی یا کمتر ہوگی جتنا ضعیف ہو گا تکلیف زائد ہوگی جیسے کہ قوی کو مرض و ضرب سے کم اور ضعیف و مريض، بچ کو زیادہ ہوتی ہے اور سوئے ہوئے عضو کو بہت دوسرے کو کم ہوتی ہے۔

عذاب قبر کا فروخت اور عاصی کو کم شہداء اور انبیاء صفر ہو گا۔

### حدیث سے حیات النبی کا اثبات اور اسکی نوعیت

(۹) احادیث صحیحہ و متوارہ سے حیات حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ثابت ہے عربی میں امام نبیتی اور علامہ سیوطی وغیرہ کے اس پر رسائل ہیں اور اردو میں زمانہ حال کے مولیانا صدر صاحب اور مولانا خالد محمود صاحب کے رسائل موجود ہیں۔

علامہ سیوطی کتاب الحاوی للفتاوی (ج ۲ ص ۱۳۷) پر کہتے ہیں۔

حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم فی قبرہ هو وسائل الانبیاء معلومہ عندنا علما فطیعاً لما قام عندنا من الادلة فی ذالک وتواترت به الاخبار .

ترجمہ:- نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور تمام انبیاء کی حیات ہمارے نزدیک علم قطعی کے طور پر معلوم ہے جبکہ اس پر دلائل قائم ہو چکے ہیں اور احادیث حدتوارہ کو پہنچ چکی ہیں۔ اور اس کے بعد بہت سی احادیث نقل کر کے علامہ قرطبی کا قول لکھا ہے۔

الى غير ذالك مما يحصل من جملته القطع بان موت الانبياء انما هو راجع الى ان غيبوا عنا بحيث لاندر كهم وان كانوا موجودين احياء وذالك كالحال في الملائكة فانهم موجودون احياء ولا يراهم احد من نوعنا الامن خصه الله بكرامته من اولياته.

ترجمہ:- اس قسم کی روایات سے یہ بات قطعی طور پر حاصل ہو گئی ہے کہ موت انبياء کی حقیقت یہ ہے کہ وہ ہم سے غائب ہیں کہ ان کو پاتے نہیں اگرچہ وہ موجود ہیں زندہ ہیں ان کا حال فرشتوں کا سا۔ ہے کہ وہ موجود ہیں زندہ ہیں انسانوں میں سے کوئی انکو نہیں دیکھ سکتا سوائے اس کے جس کو اللہ نے اپنے کرم سے خاص کر لیا ہوا اولیاء میں سے۔

(شرح مواقف ج ۲۸ ص ۲۱۸) والاحادیث الصحيحة الدالة عليه ای عذاب القبر اکثر من ان تحصی بحیث تو اتوالقدر المشترک وان کان کل واحد منها من قبیل الآحاد - اور اس کے بعد احادیث درج ہیں۔

ترجمہ:- اور احادیث صحیحہ اس بات پر کہ عذاب قبر ہوتا ہے اتنی زیادہ ہیں کہ انکا احاطہ نہیں کیا جا سکتا ان میں عذاب قبر کا ہونا مشترک ہے اگرچہ ان میں سے ہر ایک از قبیل خبر واحد ہو۔ اور علامہ سیوطیؒ کی کتاب شرح الصدور فی شرح احوال الموتی والقبور (ص ۶۳ سے ص ۷۲ تک) پچاس احادیث درج ہیں اور پھر کچھ لوگوں کے واقعات بھی درج کئے ہیں۔

حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرات انبیاء علیہم السلام کی بلکہ تمام انسانوں کی حیات احادیث متواترہ سے ثابت شدہ نقل کرنے کے بعد ہم جیسوں کو احادیث نقل کرنیکی ضرورت ہی نہیں اور نہ کسی راوی کے ضعف و قوت پر نظر کرنیکی گنجائش رہی کہ تو اتو اس سے بلند و بالا جلت ہے اس لئے تو اتو احادیث کے حوالے نقل کئے گئے نقل احادیث کی ضرورت نہیں۔

## حیات النبی پر اجماع اہل حق ہے

(۱۰) اجماع اہل حق اسی پر ہے (الف) حاوی سیوطی، ص ۲۰، ۱۳۹ پر شیخ الشافعیہ الاستاذ ابو المنصور عبد القاهر کا قول لکھا ہے۔ قال المتكلمون المحققون من اصحابنا ان نبينا صلی اللہ علیہ وسلم حی بعد وفاتہ وانہ یسر بطاعات امته ویحزن بمعاصی العصاة منهم وانہ تبلغه صلاة من :صلی علیہ من امته.

ترجمہ:- ہمارے اصحاب میں سے متكلمين محققین نے فرمایا ہے کہ ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم اپنی

وفات کے بعد زندہ ہیں اور وہ اپنی امت کی طاعات سے خوش اور گناہگاروں کے گناہوں سے غمگین ہوتے ہیں اور یہ کسان کو درود پہنچایا جاتا ہے جو انکی امت میں سے ان پر درود بھیجتا ہے۔

(ب) فقا اکبر مصنفہ امام عظیم ابو حنیفہ کے قول و اعادۃ الروح الی العبد فی قبرہ حق و ضغطۃ القبر حق و عذابہ حق کائن للكفار کلهم اجمعین وبعض المسلمين.

ترجمہ:- اور روح کا بندے کی طرف اسکی قبر میں لوٹایا جانا حق ہے اور قبر کا دہانا حق ہے اسکا عذاب حق ہے جو سب کافروں کیلئے اور بعض مسلمانوں کیلئے ہے۔

کی شرح میں، ص ۸۰ پر علی قاری کہتے ہیں۔

واعلم ان اهل الحق اتفقوا على ان الله تعالى يخلق في الميت نوع حياة  
في القبر قدر ما يتالم ويتلذذ ولكن اختلفوا في انه هل يعاد الروح. اذ  
جواب الملکين فعل اختياري فلا يتصور بدون الروح. وفيه يتصور  
الاتری ان النائم يخرج روحه ويكون روحه متصلة بجسمه حتى  
يتالم في المنام ويتنعم، وقد روی عنه عليه الصلة والسلام انه سُئل  
كيف يوجد اللحم في القبر ولم يكن فيه الروح، فقال عليه الصلة  
والسلام كما يوجد بستانك وليس فيه الروح.

ترجمہ:- جان لو یہ بات کہ اصل حق کا اس پر اتفاق ہے کہ اللہ تعالیٰ قبر میت میں اس قسم کی حیات پیدا کرتا ہے کہ جس سے وہ تکلیف اور راحت محسوس کرتا ہے لیکن اختلاف اس میں ہے کہ کیا لوٹائی جاتی ہے روح تاکہ فرشتوں کا جواب فعل اختیاری بن جائے کیونکہ وہ بغیر روح کے متصور نہیں ہوتا اور بعض کا قول ہے کہ بغیر روح کے بھی جواب متصور ہے کیا تم نہیں دیکھتے کہ سوئے ہوئے کی روح تکالی جاتی ہے پھر بھی روح کا اس کے جسم سے تعلق ہوتا ہے یہاں تک کہ وہ نیند میں راحت و تکلیف محسوس کرتا ہے اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے کہ آپ سے سوال کیا گیا کہ قبر میں گوشت میں درد کیسے ہو گا جبکہ اس میں روح نہ ہوگی پس آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جیسے تمہارے دانت میں درد ہوتا ہے اور اس میں روح نہیں ہے۔

حدیث سے معلوم ہوا جیسے روح دانت سے باہر رہ کر بھی اتصال رکھتی ہے اور سخت تکلیف کا سبب بنتی ہے ایسے ہی روح علیین و سخین میں رہتے ہوئے جسم سے اتصال رکھتی ہے اور سخت

عذابات کا سبب بنتی ہے یہی توحیات قبری ہے۔

اور اسی صفحہ کے آخر میں فرمایا ہے انعام و ایلام قبر کے باب میں ہے۔

و اختلف فی انه بالروح او بالبدن او بهما و هوا لا صح منهما الا  
انانو من بصحته ولا نشتغل بكيفيته .

ترجمہ:- انعام قبر اور عذاب قبر کے باب میں بیان فرماتے ہیں کہ اختلاف اس میں ہے کہ  
(عذاب و راحت) روح کو ہو گایا بدن کو یادوں کو اور یہی صحیح ہے (کہ دونوں کو ہو گا) مگر یہ کہ ہم  
اس کے ہونے کا تو یقین کر سکتے ہیں البتہ کیفیت سے تعریض نہیں کرتے۔

(ج) فتح الباری شرح بخاری ج ۳ ص ۱۸۰ باب ماجاء فی عذاب قبر، جبکہ عذاب قبر کا ثبوت  
دلیل ہے روح کے قبر میں ہوئی کہ جما و عذاب کا اہل نہیں ہے۔

و اکھفی باثبات وجودہ خلا فالمن نفاه مطلقاً من الخوارج وبعض المعزلة  
کضرار بن عمر و وبشير المریسی ومن وافقهما وخالفهم فی ذالک  
اکثر المعزلة و جميع اهل السنة وغيرهم اکثرو من الاحتجاج له.

ترجمہ:- اور اکتفاء کیا ہے (امام بخاری) نے اس کے (عذاب قبر کے) وجود کو ثابت کرنے  
پر بخلاف ان لوگوں کے جنہوں نے اسکی مطلق نقی کی ہے خوارج اور بعض معزلة میں سے جیسے کہ  
ضرار بن عمر اور بشیر المریسی اور وہ لوگ جنہوں نے ان دونوں کی موافقیت کی ہے۔ اور تمام اہل  
سنۃ اور اکثر معزلة نے ان کی مخالفت کی ہے اور اس سلسلے میں بہت سارے دلائل لئے ہیں۔

اہل سنۃ والجماعۃ اور اکثر امت کا عذاب قبر پر اتفاق حیات پر اتفاق ہوا جن میں اکثر  
معزلہ بھی آگئے تزوہ بھی حیات قبر کے قاتل ہیں۔

ایضاً قوله (البخاری) و قوله تعالى "و حاق بال فرعون" الایتے کے  
تحت، واستدلال بها على ان الارواح باقية بعد فراق الاجساد وهو  
قول اهل السنة.

ترجمہ:- اور امام بخاری کا قول ہے اللہ تعالیٰ کے اس قول و حاق بال فرعون سے دلیل کپڑی  
ہے اس بات پر کہ ارواح جسموں سے جدا ہونے کے بعد باقی رہتی ہے اور یہی اہل سنۃ کا قول ہے۔

ایضاً ص ۱۸۲ حدیث عائشہ "انک لَا تسمع الموتى" کے تحت ہے۔

ترجمہ:- ایسے ہی ص ۱۸۲ پر حضرت عائشہؓ حدیث کہ ”پیشک آپ مردوں کو نہیں سنا سکتے“ سے استدلال کیا ہے۔

وقد اخذ ابن جریر و جماعتہ من الكرامۃ من هذه القصۃ ان السوال فی القبر يقع علی البدن فقط، ان الله یخلق فیه ادار کا بحیث یسمع و یعلم و یلذ و یالم. وذهب ابن حزم و ابن هبیرۃ ان السوال یقع علی الروح فقط من غير عود الى الجسد. وخالفهم الجمهور فقالوا: تعاد الروح الى الجسد او بعضه كما ثبت فی الحديث. آگے ان کے شہہات کے جواب ہیں اور بخاری شریف کی متعدد حدیثوں سے عذاب والوں کا چلانا اور انس و جن کے علاوه سب کا سنناوارد ہے جس سے عذاب قبر کا جسد و روح کے مجموعہ پر ہونا اور حیات ہونا ثابت ہے۔

ترجمہ:- ابن جریر اور کرامیہ کی ایک جماعت نے اس قصہ سے یہ استدلال کیا ہے کہ سوال قبر میں صرف بدن سے ہو گا اس طرح کہ اللہ تعالیٰ اس میں ایسا دراک پیدا فرمادیں گے کہ جس سے وہ سنے گا جانے کا تکلیف راحت محسوس کرے گا ابن جریر اور ابن هبیرہ اس طرف گئے ہیں کہ سوال صرف روح سے ہو گا اس کے جسم میں لوٹائے بغیر اور جمہور نے ان کی مخالفت کی ہے وہ کہتے ہیں کہ روح جسم میں لوٹائی جائے گی یا اس کا بعض لوٹایا جائیگا جیسا کہ حدیث سے ثابت ہے۔

(ر) عمدة القارى للعینى شرح بخارى ج ۲۵ پر جتوں کی آواز سننے پر چیخوں کی آواز کے بعد ہے

فیه اثبات عذاب القبر وهو منعہ اهل السنة والجماعۃ وانکر ذالک ضرار بن عصری بشر المريضی واکثر المتأخرین من المعزلة.

ترجمہ:- اس میں عذاب قبر کا اثبات ہے اور یہی نہجت ہے اہل السنۃ والجماعۃ کا اور ضرار بن عمر اور بشر المريضی اور اکثر متأخرین معزلہ نے اس کا انکار کیا ہے۔

(ه) شرح الصدور بشرح حال الموتی والقبور للسيوطی ص ۲۷

ومحله الروح البدن جمیعاً باتفاق اهل السنۃ وکذ القول فی النعیم.

ترجمہ:- باتفاق اہل سنۃ اسکا محل روح اور بدن دونوں اکٹھے ہیں اور ایسا قول ہے، فیم میں۔

(و) شرح مواقف مصری ج ۲۸ ص ۳۱۷

المقصد الحادی عشر احیا الموتی فی قبورهم ومسئلة منکر و

نکیر لہم و عذاب القبر للکافر و الفاسق کلہا حق عندنا و اتفق عليه سلف الامة قبل ظہور الخلاف و اتفق عليه الاکثر بعدہ ای بعد الخلاف و ظہورہ و انکرہ مطلقا ضرار بن عمرو بشر المریسی واکثر المتأخرین من المعتزلة.

ترجمہ:- گیارہواں مقصد ہے اس بیان میں کہ مردے اپنے قبروں میں زندہ ہیں مٹکر نکیر کا سوال اور عذاب قبر کا فرو فاسق کیلئے ہمارے نزدیک سب حق ہے سلف امت اس مسئلہ میں اختلاف کے ظہور سے پہلے متفق تھا اور اکثر ان میں سے اختلاف کے ظہور کے بعد بھی متفق ہیں اور ضرار بن عمرو اور بشر المریسی اور اکثر متأخرین معتزلہ نے اسکا انکار کیا ہے۔

(ز) حاشیہ چلپی اس صفحہ پر ہے۔

اتفاق اهل الحق علی ان اللہ تعالیٰ یعید الی المیت فی القبر نوع حیات قدر ما یتالم و یتلذذ.

ترجمہ:- اہل حق اس بات پر متفق ہیں کہ اللہ تعالیٰ قبر میں میت کیلئے اسی حیات لوٹاتے ہیں جس سے وہ تکلیف و راحت محسوس کرے۔

(ح) فتاویٰ کیرم ۱۹ او فی المسئلة خلاف المعتزلة و بعض الرفضة.

ترجمہ:- اور اس مسئلہ میں معتزلہ اور بعض شیعہ کا اختلاف ہے۔

(ط) شامی ح اص ۳۷۷ قبل عیدین قال اہل السنۃ والجماعۃ: عذاب القبر حق الی ان قال فیعذب اللحم متصل بالروح والروح متصل بالجسم فیتالم الروح والجسد وان کان خارجا عنہ.

ترجمہ:- شامی ح اص ۳۷۷ میں باب عبدین سے قبل ہے اہل سنت والجماعت نے کہا کہ عذاب قبر حق ہے (اس قول تک) پس عذاب دیا جاتا ہے گوشت کو روح کے ساتھ اور روح کو جسم کے ساتھ پس تکلیف محسوس کرتی ہے روح بھی جسم بھی اگرچہ روح جسم سے باہر ہوتی ہے۔

(ی) احسن الفتاویٰ ص ۳۷ حضرت شیخ عبدالحق اشیعۃ المذاہات میں فرماتے ہیں۔

”حیات انبیاء متفق علیہ است هیچ کس راوی خلافی نیست حیات انبیاء حقيقی نہ حیات معنوی روحانی“ -

ترجمہ:- حیات انبیاء متفق علیہ ہے اس مسئلہ میں کسی کا خلاف نہیں ہے انبیاء کی حیات حقيقی

ہے نہ کہ معنوی و روحانی۔

اور حیات القلوب میں فرماتے ہیں: بدانکم در حیات انبیاء علیہم السلام و ثبوت این صفت مرایشان را و ترتب آثار و احکام آن هیچ کس را از علماء خلاف نیست.

ترجمہ:- جانتا چاہئے کہ انبیاء علیہم السلام کی حیات اور اس صفت پر اسکے ثبوت اور اس پر آثار و احکام کے مرتب ہونے میں علماء میں سے کسی کا بھی اختلاف نہیں ہے۔  
مراتی الفلاح شرح نور الایضاح (طحطاوی ص ۳۲۷) میں ہے:

ومما هو مقرر عند المحققين انه صلى الله عليه وسلم حى يرزق فمتع  
بجميع الملاذات غير انه حجب عن ابصار القاصرين.

ترجمہ:- اور جو بات محققین کے نزدیک طے شدہ ہے وہ یہ ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم زندہ ہیں آپ کو رزق دیا جاتا ہے پس آپ ممتنع ہوتے ہیں تمام لذتوں سے اور عبادات سے سوائے اس کے کہ آپ پرده فرمائے ہیں قاصرین کی نگاہوں سے۔

مرقات شرح مشکوٰۃ طبع جدیدج ۲۳ ص ۲۲۸

قال ابن حجر و ما افاده من ثبوت حياة الانبياء حيوة بها يعبدون ويصلون  
في قبورهم مع استغاثتهم عن الطعام والشراب كالملائكة امر لا مرية فيه.

ترجمہ:- ابن حجر فرماتے ہیں کہ حیات انبیاء کے بارے میں جو بات سمجھ آتی ہے وہ یہ ہے کہ وہ اسکی حیات کے ساتھ زندہ ہیں کہ اپنی قبروں میں عبادت کرتے ہیں نماز پڑھتے ہیں کھانے پینے سے ایسے مستغنى ہیں جیسے فرشتے یا ایک ایسا معالمہ ہے جس میں کوئی مشک نہیں۔

لہذا انکا حیات قبری کسی بھی فرد بشر کیلئے محترمہ اور رواضخ و خوارج کا قول ہے اہل حق کا قول نہیں ہے۔ چہ جائیکہ انبیاء علیہم السلام اور سردار انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات اس کا انکار کتنا خطرناک ہے غور کیا جائے !!!

## قياس سے حیات النبی کا اثبات

(۱۱) چونکہ حدیث شریف میں ہے وجعلت قرة عینی فی الصلة اگر حیات نہ ہوگی صلوٰۃ نہ ہو سکے گی قرۃ العین سے محرومی ہوگی یا ایک عذاب بن جائیگا کہ عذاب ازالہ عذوبۃ حیات

ہی ہوتا ہے العیاذ باللہ اس لئے قیاس بھی حیات قبر کی دلیل ہے۔

### رفع تعارض

(۱۲) غلط فہمی یا شبہ اسلئے ہی پیش آ سکتا ہے کہ بعض احادیث و تفاسیر میں بعض سے تعارض معلوم ہوتا ہے اسلئے جمع کی صورتیں بھی پیش کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے۔

(الف) مشکوٰۃ کی حدیث اکتبوا کتابہ فی علیین واعیدوه الی الارض کے تحت علی قاری نے مرقاۃ جدید حج ۲۵ ص ۲۵ میں لکھا ہے۔

ترجمہ:- ان کی تقدیر علیین میں لکھو پھران کو زمین کی طرف پھیر دو۔

قال العسقلانی فی فتاواہ : ارواح المؤمنین فی علیین وارواح الكفار فی سجين ولکل روح بجسدها اتصال معنوی لا یشبه الاتصال فی الحیة الدنيا بل اشبہ شنی به حال النائم وان كان هو اشد من حال النائم اتصالا وبهذا يجمع بيتما ورد ان مقرها فی علیین والسجين و بين مانقله ابن عبد البر عن الجمهور انها عند افنيہ قبورها قال ومع ذالک فھی ماذون لها فی التصرف و تاوی الى محلها من علیین او سجين، قال واذا نقل الميت من قبر الى قبر فالاتصال المذکور مستمر و كذا لو تفرقت الاجزاء.

ترجمہ:- عسقلانی نے اپنے فتاوی میں کہا ہے کہ مومنین کی ارواح علیین اور کفار کی ارواح سجنیں میں ہوتی ہے اور ہر روح کا اس کے جسم کے ساتھ معنوی اتصال ہوتا ہے وہ اتصال و نیوی زندگی کے مشابہ نہیں ہوتا بلکہ وہ سونے والے کے تعلق سے بھی شدید ہوتا ہے اس طرح ان دونوں باتوں کو جمع کیا جا سکتا ہے کہ جور و ایت میں آیا ہے کہ روح کا مستقر تو علیین اور سجنیں ہے اور یہ بات کہ جس کو ابن عبد البر نے جمہور سے اقل کیا ہے کہ وہ جسم اپنی قبروں میں ہوتا ہے فرماتے ہیں کہ اس کے باوجود اس روح کو اجازت لصرف ہوتی ہے اور وہ درود محسوس کرتی ہے اپنے محل علیین اور سجنیں میں رہتے ہوئے، فرماتے ہیں کہ جب کوئی میت ایک قبر سے دوسری قبر میں منتقل کی جائے تو یہ اتصال مذکور وہاں بھی مستمر ہو جاتا ہے اسی طرح اگر اجزاء متفرق بھی ہو جائیں تب بھی اتصال رہتا ہے۔

(ب) امام شعرانی المیز ان حج اص ۷۷ اپر ایک اختلاف نقل کر کے جواب دے رہے ہیں۔

وأجاب الأول بان الروح ماخرجت منه حقيقة ولكن ضعفت تدبيرها لتعلقها بعالمها العلوى فقط بدليل سوال منكر و نكير و عذابها فى القبر ونعيمها و احساس الميت بذالك وهنا اسرار يعرفها أهل الله لا تسطر في كتاب فان الكتاب يقع في يد اهله و غير اهله.

**ترجمة:** پہلا جواب یہ ہے کہ روح جسم سے حقیقت نکلی نہیں ہے بلکہ اسکی تدبیر کمزور پڑ جاتی ہے اس کا تعلق عالم علوی سے قائم ہوئی وجہ سے اسکی دلیل منکر نکیر کا سوال اور اسکو قبر میں عذاب و انعام کا ہوتا اور میت کا اس کو محسوس کرنا ہے اور اس میں بہت سے اسرار ہیں جنکو اہل اللہ پہچانتے ہیں انکو اس کتاب میں بیان نہیں کیا جاسکتا اس لئے کہ کتاب توہراں و نااہل کے ہاتھ پڑتی ہے۔

یعنی علیین و سجن میں ہونے کے باوجود جسم سے تعلق غیر احتیاجی رہتا ہے مگر دنیوی تعلق سے کچھ ضعیف ہے کہ عالم علوی کی مشغول میں ہے اور نوم سے قوی ہے روح حقیقت میں خارج نہیں ہوتی توجہ دوسری طرف ہو جاتی ہے جہاں روکا لفظ ہے وہاں رو توجہ ہی ہے۔

(ج) فتح الباری شرح بخاری ج ۳ ص ۱۸۲

والحاصل للسائلين بان السوال يقع على الروح فقط ان الميت قد يشاهد في قبره حال المستلة لا اثر فيه من اقعاد و غيره ولا ضيق قبره ولا سعة وكذاك غير المقبور كالمصلوب، وجوابهم ان ذالك غير ممتنع في القدرة بل له نظير في العادة وهو النائم فانه يجد لذة والما لا يدركه جليسه بل اليقطان قدر يدرك الما ولذة لما يسمعه او يفكّر فيه ولا يدرك ذالك جليسه وانما اتي الغلط من قياس الغائب على الشاهد، واحوال ما بعد الموت على ما قبله والظاهر ان الله تعالى صرف ابصار العباد واسمعاهم عن مشاهدة ذالك وستره عنهم ابقاء عليهم. لثلا يتدافنوا وليست للجوارح الدنيوية قدرة على ادراك امور الملائكة الا من شاء الله وقد ثبتت الاحاديث بما ذهب اليه الجمهور كقوله "انه يسمع خلق نعالهم" و قوله تختلف اضلاعه لضمة القبر و قوله يسمع صوته اذا ضربه بالمطرائق و قوله يضرب بين اذنيه و قوله فيقعد انه وكل ذالك من صفات الاجساد.

ترجمہ۔ جو لوگ اس بات کے قائل ہے کہ سوال صرف روح سے ہو گا کہتے ہیں کہ کبھی ہم قبر میں میت کا مشاہدہ اس حال میں کرتے ہیں کہ اس پر قبر میں بٹھائے جانے اور قبر کے کشادہ و تجک ہونے کا کوئی اثر نہیں ہوتا اسی طرح وہ لوگ ہیں جن کو قبر میں دفن نہیں کیا جاتا جیسے پھانسی پر لڑکا یا جانے والا شخص۔

انکی اس بات کا جواب یہ ہے کہ غیر تمعن القدر تھیں ہے بلکہ انکی نظر عادة موجود ہے اور وہ سونے والا ہے کہ کبھی کبھی وہ لذت و تکلیف محسوس کرتا ہے اور اسکے پاس بینخنے والا شخص محسوس نہیں کرتا بلکہ بیدار آدمی بھی کبھی لذت و راحت محسوس کرتا ہے جب وہ اسکو سنتا ہے یا اسکے بارے میں سوچتا ہے اور اسکے پاس بینخنے والا شخص اسکا اور اسکا بھی نہیں کرتا بلکہ یہ قیاس شاہد پر کرتا ہی غلط ہے اور موت کے بعد پیش آنے والے واقعات کا قبل موت کے واقعات پر قیاس غلط ہے۔

اور ظاہر بات یہ ہے کہ اللہ پاک نے اپنے بندوں کی نظروں اور کافیوں کو اسکے مشاہدہ سے باز رکھا یہ معاملہ ان سے پوشیدہ رکھا ہے کہ کہیں وہ اپنے مردوں کو دفن، ہی نہ کریں۔

اور دنیوی اعضاء جوار ع کو عالم ملکوت کے معاملات دیکھنے کی قدرت ہی نہیں ہے سوائے انکے جن کو اللہ چاہے۔ اور احادیث سے وہ بات ثابت ہو چکی ہے جس کو جمہور نے اختیار کیا ہے کہ میت جو توں کی کھڑکڑا ہٹ سنتا ہے اور ان کا یہ قول کہ قبر کے ملنے سے انکی پسلیاں ایک دوسرے میں گھس جاتی ہیں اور ان کا یہ قول کہ وہ سنتا ہے جب مارا جاتا ہے اس کو کوڑا۔

اور یہ قول کہ دونوں کافیوں کے درمیان مارا جاتا ہے اور اس کا یہ قول کہ وہ بیٹھتا ہے اور یہ سب کی سب جسم کی صفات ہیں۔

(د) عذاب قبر اور انواع عذابات کے بعد امام غزالیؒ نے جو تلقین فرمائی ہے وہ غور اور لتشیں کرنے کے قابل ہے۔

وارباب القلوب والبصائر يشاهدون بنور البصيرة هذه المهلكات،

وانشعاب فروعها، ان مقدار عددها لا يوقف عليه الابنور النبوة

فامثال هذه الاخبار لها ظواهر صحيحة واسرار خفية ولكنها عند

ارباب البصائر واضحة فمن لم تكشف له دقائقها فلا ينبغي ان

ينكر ظواهرها بل اقل درجات الايمان التصديق والتسليم.

اسکو غور سے پڑھا جائے اور دیکھا کہ انکار کا کیا درجہ ہے۔

ترجمہ:- اہل دل اور اہل بصیرت اپنی نور بصیرت سے اس بات کا مشاہدہ کرتے ہیں کہ مہلکات قبر کی بہت سی اقسام اور شعبے ہیں کہ جن کی تعداد اور مقدار سے انسان واقع نہیں ہو سکتا سوائے نور نبوت کے پس اس قسم کی خبریں کہ انکاظاً ظاہر صحیح ہوتا ہے اور اسرار چھپے ہوتے ہیں لیکن وہ اسرار صاحب بصیرت لوگوں کیلئے واضح ہوتے ہیں پس جس پر وہ دقائق منکشف نہ ہوں تو اس کیلئے یہ مناسب نہیں کہ ان کے ظواہر کا انکار کرے بلکہ ایمان کا اولیٰ درجہ ان کی تصدیق کرنا اور تسلیم کرنا ہے۔

## حل اشکالات

(۱۳) وجہ شبہ اور اس کا حل امام غزالی نے جواحیاء العلوم میں دیا ہے عبارت مذکورہ کے بعد ہے ترجمہ یہ ہے: اگر تم یہ کہو کہ ہم تو کافر کو ایک مدت تک قبر میں دیکھتے ہیں اور نگرانی کرتے ہیں مگر ان میں سے کوئی بات بھی دیکھنہیں پاتے تو مشاہدہ کیخلاف کیسے تصدیق کر لی جائے تو سمجھو لو کہ ایسی باتوں کی تصدیق میں تمہارے لئے تن صورتیں ممکن ہیں۔

(۱) جو بہت ظاہر بہت صحیح ہے اور اسلم طریقہ یہی ہے کہ تم اسی کی تصدیق کرلو کہ یہ (۹۹) سانپ موجود ہیں اور مردہ کوڈتے ہیں لیکن تم دیکھتے ہیں ہو تو یہ آنکھ علم ملکوت کے امور کے دیکھ پاتے کی اہل بھی نہیں ہے۔ اور امور آخرت سب امور ملکوت ہی ہیں۔ کیا تم کو معلوم نہیں ہے کہ صحابہؓ جبریل کے نازل ہونے پر کیسے ایمان لے آئے تھے حالانکہ انکو دیکھنہیں پاتے تھے اور اس پر بھی ایمان رکھتے تھے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ان کو دیکھتے تھے۔ تو اگر تم اس پر بھی ایمان نہیں رکھتے تو فرشتوں اور وہی پر اصل ایمان کو صحیح کر لینا ہی تمہارے لئے بڑا ہم کام ہے (یعنی اپنا ایمان درست کرو) اور اگر اس پر ایمان رکھتے ہو اور جائز قرار دیتے ہو کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ان چیزوں کا مشاہدہ کر لیتے ہیں کہ جنکا امت مشاہدہ نہیں کر سکتی تو یہ میت کے بارے میں کیوں جائز نہیں رکھتے اور جیسے کہ فرشتہ آدمیوں کے اور جانوروں کے مشاہدہ نہیں ہوتا تو یہ زندگی اور سانپ بچھو بھی جو قبر میں ڈستے ہیں وہ ہمارے عالم کے سانپوں کی جنس سے نہیں ہیں وہ دوسری جنس ہے جسکو ہم دوسری آنکھی سے دیکھ سکتے ہیں۔

(۲) یہ کہ سوتے آدمی کی حالت کو یاد کرو۔ وہ سوتے میں دیکھتا ہے کہ سانپ اسکو ڈس رہا ہے وہ اسکی اذیت پاتا ہے کہ تم بھی دیکھ لیتے ہو کہ وہ غیند میں چلاتا ہے اور اسکی پیشا فی پیسنے پیسنے ہو جاتی ہے اور کبھی جگہ سے اٹھ کر بھاگتا ہے تو یہ سب وہ اپنے اندر ہی محسوس کرتا ہے اور اس سے ایسی اذیت پاتا ہے جیسے بیدار آدمی مشاہدہ کر کے پاتا ہے۔ مگر تم اسکو سکون میں دیکھتے ہو اور اس کے آس پاس کوئی سانپ نہیں دیکھ پاتے ہو لیکن اس کے حق میں سانپ بھی موجود ہوتا ہے اور تکلیف بھی حاصل ہوتی ہے تو جبکہ

اذیت ڈنے میں ہوتی تو کوئی فرق نہیں ہوگا کہ اس کا تجھیل ہو یا مشاہدہ ہو (یعنی خواب میں ڈنے سے بھی عذاب ہے مشاہدہ میں ڈنے سے بھی عذاب ہے)

(۳) تم جانتے ہو کہ سانپ خود اذیت نہیں دے سکتا بلکہ وہ زہرا ذیت دیتا ہے جو اس سے تم کو پہنچتا ہے پھر زہر خود بھی اذیت نہیں دیتا بلکہ تمہارے اندر جوز زہر سے اثر پیدا ہوتا ہے وہ اذیت ہے۔ تو ایسا ہی اثر اگر زہر کے علاوہ کسی اور شے سے پیدا ہوگا تو اذیت ایسی ہی شدید ترین ہو گی لیکن اس اذیت کی نوعیت کا بیان کرنا ممکن ہی نہیں سوائے اسکے کہ اس کے سبب کی طرف منسوب کر دیا جائے جو عادۃ اس کو پیدا کر دیتا ہے۔ مثلاً یہ کہ سانپ کے کائے کی اذیت ہے سبب کا شمرہ تو حاصل ہوگا گوصورت نہ ہوا اور مقصود و مراد شمرہ ہی ہوتا ہے جسکے سبب کا ذکر ہوتا ہے نہ کہ خود سبب۔

فقط

غرض یہ سب چیزیں مشاہدہ میں نہیں ہیں نہ بیان ہی میں آ سکتی ہیں مگر سب اسکے معتقد ہوتے ہیں تو کوئی وجہ نہیں کہ یہاں عذاب کا عقیدہ نہ ہوا اور جیسے اس سے پناہ مانگی جاتی ہے اور پچھے کی کوشش ہوتی ہے ایسے ہی اس سے ہونی چاہئے۔

### منکر حیات النبی کا حکم

(۴) ایسے عقیدہ والے کے چیخپے نماز کا درست ہونا اس پر موقوف ہے کہ اس کا درجہ اسلام میں کیا ہے تو اس کیلئے ہم سب کے دینی جدا مجدد حضرت شاہ عبدالعزیز قدس سرہ کا فتویٰ پیش ہے گوڑ راس افرق ہے یہاں سوال میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی روح مبارک کا جسد اطہر سے تعلق نہ ہونا بیان ہے اور وہاں ہر کس و ناکس کے متعلق سوال اور اس پر مدارفتویٰ کا ہے مگر بیان تو وہ بد رجاء ولی ہو گا۔

### شاہ عبدالعزیز قدس سرہ کا فتویٰ

عزیز الفتاوی جلد اصفہن ۹۳

سوال: انسان را بعد موت ادراک و شعور باقی ماند و زائران خود رامی شناسد و سلام و کلام ایشان رامی شنود یا نئے؟

جواب: انسان را بعد موت ادراک باقی میماند براہین معنی شرع شریف و قواعد فلسفی اجماع دارند۔ امادر شرع شریف پس عذاب قبر و تعییم القبر بتوافر ثابت است و تفصیل آن دفتر طویل می خواهد۔ (در

کتاب شرح الصدور فی احوال امواتی والقبور که تصنیف شیخ جلال الدین سیوطی است و دیگر کتب حدیث باید دید. در کتب کلامیه اثبات عذاب القبر می مابیند حتی که بعض اهل کلام منکر آن را کافر میدانند، و عذاب و تعییم بغير ادراک و شعور نمی تواند شد. و نیز در احادیث صحیحه مشهوره در باب زیارت قبور و سلام برموتی و همکلامی با آنها که "انتم لنا سلف و نحن بالاثر وانا ان شاء الله بکم لاحقون" ثابت است. و در بخاری و مسلم موجود است که آنحضرت صلی الله علیه وسلم باشهداء بدر خطاب فرمودند.

"هل وجدتم ما وعد ربکم حقا" مردم عرض کردند "يا رسول الله اتكلم من اجساد ليس فيها روح" فرمودند "ماالتم باسمع منهم ولكنهم لا يحيون" در قرآن مجید ثابت است "لَا تقولوا لِمَن يُقتل في سبِيلِ اللهِ امواتٍ بل احياء عند ربهم يرزقون فرحين بما آتاهم الله من فضله" بلکه از احوال پس آئیندگان خودهم خوشی و بشارت ثابت است "وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحِقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمُ الْأَخْوَفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ"

بالجمله انکار شعور و ادراک اموات اگر کفر نه باشد دارالحاد بودن او شبه نیست.

واما قواعد فلسفیه پس بقائی روحانی بعد از مفارقت و بقاء شعور و ادراک و لذت روحانی مجمع عليه فلاسفه است الا جالینوس، ولهذا اور ادر فلاسفه نشمرده اند. پس ظاهر است که بدن دائما در تحلل است و روح در شعور و ادراک دائما در ترقی است پس مفارقت بدن در سلب ادراک و شعور او چه قسم تأثیر تواند کرد.

سؤال: اگر ادراک و شعور میماند بقدر حیات میمانند یا زیاده و کم میشود؟  
 جواب: ادراک و شعور اهل قبور بعد موت در بعض امور زیاده می شود و در بعضی کم آنچه تعلق با مور غیب دارد ادراک آنها زیاده است و آنچ تعلق در امور دنیویه باشد ادراک آنها کم، سبیش آنست که التفات و توجه ایشان در امور غیبیه زیاده است. و در امور دینویه کم. باین جهت تفاوت واقع می شود والا اصل

ادراک و شعور یکسان است بلکہ اگر تامل کردہ شود در دنیا نیز توجه والتفات بزیادتی و کمی در شعور و ادراک واقع می شود چنانچہ دقائق علمیہ را وکلا نے دربار کم می فهمند. ولذانہ طعام و محاسن نساء و کیفیات نعمات و اوتار را امیرازادہ ها خوب ادراک میکنند. و علماء و فضلاء در ادراک آن چیز ها بسیار قادر اند. این همه سبب قلت توجه والتفات دانند و کثرت آن.

**ترجمہ سوال:** انسان کا مرنے کے بعد ادراک و شعور باقی رہتا ہے اپنی قبر پر آنے والوں کو پہچانتا ہے ان کا سلام و کلام ملتا ہے یا نہیں؟

**ترجمہ جواب:** انسان کا ادراک و شعور باقی رہتا ہے اس بات پر شریعت اور قواعد فلسفیہ میں اجماع ہے پس باعتبار شریعت تو عذاب قبر اور قبر کی لذتوں کا پانا اور احادیث متواترہ سے ثابت ہے جملی تفصیل کیلئے ایک دفتر درکار ہے۔ کتاب شرح الصدور فی احوال الموتی والقبو رجو کہ شیخ جلال الدین سیوطی کی تصنیف ہے میں اور دوسری کتب حدیث میں دیکھا جاسکتا ہے علم کلام کی کتابوں میں عذاب قبر کا ثبوت دیکھا جاسکتا ہے حتیٰ کہ بعض اہل کلام نے اس کے منکر کو کافر قرار دیا ہے اور عذاب و راحت بغیر ادراک و شعور کے نہیں ہو سکتے۔

نیز مشہور احادیث میں زیارت قبور کے باب میں مردوں کو سلام کرنا اور ان سے ہمکلام ہونے کا ذکر یوں ثابت ہے ”انتم لنا سلف و نحن بالآخر وانا انشاء الله بکم لا حقوق“ آپ ہم سے پہلے چلے گئے ہیں اور ہم آپ کے نقش قدم پر آ رہے ہیں اور جلد ہی انشاء اللہ آپ سے مل جائیں گے اور بخاری و مسلم میں ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے شہداء بدر سے یوں خطاب فرمایا: ”کیا تم نے اللہ کے وعدے کو حج پالیا“ لوگوں نے عرض کیا ”یا رسول اللہ کیا آپ ایسے جسموں سے کلام فرماتے ہیں جن میں روح نہیں“ فرمایا ”تم ان سے زیادہ نہیں سنتے لیکن وہ جواب نہیں دیتے“

قرآن پاک میں ثابت ہے ”جو اللہ کے راستے میں مارے گئے انکو مردہ مت کہو بلکہ وہ زندہ ہیں انکو نکلے رب کے پاس سے رزق ملتا ہے خوش ہوتے ہیں اس پر جوان کو اللہ کے فضل سے ملتا ہے۔“ بلکہ اپنے پسمندگان کے احوال کے علم پر بھی انکی خوشی و بشارت ثابت ہے (قرآن میں ہے) ”اور جو لوگ ان کے پاس نہیں پہنچان سے پیچھے رہ گئے ہیں ان کی بھی اس حالت پر وہ خوش ہوتے ہیں کہ ان پر بھی کسی طرح کا خوف واقع ہونے والا نہیں اور نہ وہ مغلبہ ہوں گے۔ (ان شواہدات کی روشنی

میں) بالجملہ اگر اموات کے ادراک و شعور کا انکار کفر نہ بھی ہو تو اس کے الحاد ہونے میں کوئی شبہ ہی نہیں۔ اور قواعد فلسفیہ کے اعتبار سے دیکھا جائے تو جسم سے روح کے جدا ہونے کے بعد اس کا باقی رہنا اور شعور و ادراک و لذت رو عانی کا باقی رہنا یہ فلاسفہ کا متفق علیہ موقف ہے سوائے جالینوس کے اور اسی وجہ سے اسکو فلاسفہ میں شمار نہیں کیا گیا۔ پس یہ بات ظاہر ہے کہ بد ان ہمیشہ بدلتا رہتا ہے اور روح کے شعور ادراک میں ہمیشہ ترقی ہوتی رہتی ہے پس روح کے جسم سے جدا ہونے کی صورت میں اس کے ادراک و شعور کے سلب ہونے کو ہم کس قسم میں شمار کریں گے۔

**ترجمہ سوال:** اگر ادراک و شعور باقی رہتا ہے تو کیا حیات تک باقی رہتا ہے یا کم و بیش؟

**ترجمہ جواب:** اہل قبور کا ادراک و شعور نے کے بعد بعض امور میں زیادہ ہو جاتا ہے اور بعض میں کم۔ جن امور کا تعلق غیرہ سے ہوتا ہے ان میں ادراک زیادہ ہوتا ہے اور جن امور کا تعلق دنیا سے ہوتا ہے ان میں ادراک کم ہوتا ہے۔ اس کا سبب یہ ہے کہ اس کا التفات اور توجہ امور غیرہ کی طرف زیادہ ہوتی ہے اور امور دینویہ کی طرف کم۔ اس اعتبار سے فرق ہو جاتا ہے۔ مگر اصل کے اعتبار سے ادراک و شعور میں دونوں یکساں ہیں۔ اگر غور کرو تو دنیا میں بھی توجہ کی کمی زیادتی سے ادراک و شعور میں کم زیادتی ہوتی ہے چنانچہ علمی نکات اور درباری موضوعات میں کم لوگ سمجھ پاتے ہیں اور کھانوں کے ذائقوں عورتوں کی عشرہ طرازیاں اور گانوں کی کیفیات وغیرہ کو امراء خوب محسوس کرتے ہیں اور علماء و فضلاء عموماً ان چیزوں کے ادراک سے قادر ہیں یہ سب فرق اصل میں توجہ اور التفات کی کمی سے ہی تو ہوتا ہے۔      **فقط:** خلیل احمد تھانوی

## منکر حیات النبی کی امامت کا حکم

اوپر آیت و احادیث متواتر و جماع اہل حق و قبول عقل سليم کے دلائل کے بعد شاہ صاحبؒ کا فتویٰ فیصلہ کرنے ہے۔

آیات کا انکار احادیث، متواترہ کا انکار، اجماع کا انکار، یہ سب ایسا تھا کہ اس پر اسلام کا باقی رہنا مشکل تھا۔ مگر بات یہ ہے قطعی ثبوت کے ساتھ قطعی الدلالت ہونا جب تک نہ ہو سکے انکار کو کفر نہیں کہا جاسکتا چونکہ بعض تاویلات ایسی ممکن ہیں جو قواعد عربیت پر صحیح بن جاتی ہیں گو وہ سری آیات احادیث سے ان پر عمل درست نہ ہو۔

والحمد و دتندرء بالشبهات۔ (شبہ پیدا ہونے سے حد ساقط ہو جاتی ہے)

اس لئے شاہ صاحبؒ نے فرمادیا ہے۔

”اگر کفر نہ باشد“ (اگر کفر نہ ہو)

چونکہ یہ عقیدہ تمام اہل سنت کے خلاف ہے باطل فرقوں معتزلہ خارجیہ اور رفضیہ کا ہے اس لئے اس کو بدعت ضرور قرار دیا جائیگا۔ اور نماز کی امامت کا قاعدہ کے تحت آ جائیگا جو فاسق یا بدعتی کے پیچھے نماز کا ہے ایسے شخص کو امام بنانا مکروہ تحریکی ہو گا۔ اور جس کو اچھے امام کے پیچھے نماز ملتی ہو پھر اقتداء کرنا بھی امام بنانا ہے اسکی اور امام بنائے رکھنے والوں کی نماز مکروہ تحریکی ہو گی۔ اور جس کو ان دونوں سے یعنی امام بنائے رکھنے یا صحیح عمل کرنے سے معدود ری ہواں کیلئے مکروہ تنزیہی ہو گی۔ کہ تھا سے یہ جماعت افضل ہے جیسے کہ شامی میں تفصیل احادیث

”من وقر فاسقا اور من وقر بدعا“ (الحدیث)

”اور صلوا خلف کل برو فاجر“ حدیث سے ماخوذ کر کے بیان ہے (جیسے کہ شامی نے کیا ہے جو تو قیر کرے فاسق کی اور تو قیر کرے بدعتی کی، اور نماز پڑھو ہر نیک و فاجر کے پیچھے والی احادیث سے استدلال کر کے مسئلہ کی وضاحت کی ہے)۔ واللہ اعلم

(۱۵) چونکہ ان بیانات میں اہل السنۃ والجماعۃ کی مخالفت سلف کے باطل فرقوں نے کی تھی۔ کچھ عقلی و نقلي دلائل بھی پیش کئے تھے بزرگان ملت نے ان کو نقل کر کے انکا باطل ہونا ظاہر و ثابت کیا ہے اگر یہ معلوم ہو جائے کہ یہ کیا کیا دلائل تجویز کرتے ہیں تو باطل ہونے کی دلیلیں بھی پیش کی جا سکتی ہیں۔ اگرچہ اہل السنۃ والجماعۃ سے معتزلہ و غیرہ کی تقلید کی امید نہیں ہے اسلئے سردست پیش نہیں کی گئیں۔ وما علينا الا البلاغ

## وضاحت

برادر محترم جناب مولانا خلیل احمد تھانوی زید مجدد ہم..... السلام علیکم ورحمة اللہ برکاتہ  
آپ کا گرامی نامہ ملا آپ نے حضرت مفتی صاحب قدس سرہ کی عبارت پر جو سوال  
تحریر کیا اس کا جواب حضرت والد صاحب مدظلہ نے تحریر فرمادیا ہے وہ اسکی توضیح  
کے طور پر ضمیمہ میں تحریر فرمادیں احتقر نے بھی ایک تحریر لکھی ہے اگر مناسب ہوا سکو  
بھی شامل کر لیں۔

ضمیمہ نمبر ۱۔ از حضرت مولانا مفتی سید عبدالشکور صاحب ترمذی مدظلہم  
 شرح مواقف ج ۸ ص ۳۱۸ کی عبارت کا مطلب یہ ہے کہ ایک موت قبر میں جان سے  
 پہلے ہوتی ہے پھر قبر میں زندہ کیا جاتا ہے مگر یہ زندگی فی الجملہ بقدر ما یافتالم و یتلذذ ہوتی ہے حیات  
 مطلقہ اور کامل حیات نہیں ہوتی، مگر سوال نکیرین کے وقت زیادہ قوی ہوتی ہے اس کے بعد کمزور اور  
 ضعیف کر دی جاتی ہے جس سے تعذیب و تنعیم متصور ہو سکے اس تضعیف حیات کو ہی اماتت سے  
 تعبیر کر دیا گیا ہے، مگر یہ اماتت من کل الوجوه نہیں ہوتی فی الجملہ تھی ہوتی ہے تعذیب و  
 تنعیم کا احساس باقی رہتا ہے اس قدر حیات باقی رہتی ہے جس سے یہ احساس ہو سکے، اس کے بعد  
 حشر میں حیات مطلقہ دی جاتی ہے۔

شرح مواقف کی عبارت میں ثم الاحیاء فی القبر ثم الاماتۃ فیه ایضا بعد مسئلہ  
 منکر و نکیر حیات و موت فی الجملہ مراد ہے کامل حیات و موت مراد نہیں ہے البتہ سوال نکیرین کے  
 وقت کچھ زیادہ حیات دی جاتی جس کے بعد کم کر دی جاتی ہے۔ اسکو اماتت و احیاء سے تعبیر کر دیا  
 گیا ہے۔ اور بعض احادیث میں اس موت بعد السوال کو نوم سے تعبیر فرمایا گیا یہ جیسا کہ "لِم  
 کنومه العروس" وارد ہوا ہے۔

اب امید ہے کہ تنعیم و تعذیب فی القبر پر اشکال واردنہ ہو گا۔ کہ سوال نکیرین کے بعد جب  
 موت واقع کر دی گئی تو تنعیم و تعذیب کے وارد ہونے کی کیا صورت ہو گی کیونکہ حیات کے بغیر تو  
 تنعیم و تعذیب غیر متصور ہے۔ وَاللَّهُ أَعْلَم

حاصل یہ ہے کہ موت و حیات کلی مشکل ہے اسکا حسب موقع اطلاق کہیں  
 ضیف اور کہیں قوی ہوتا ہے سب جگہ یکساں نہیں ہوتا کلی متواطی نہیں ہے۔

فقط

هذا ما عندي والعلم عند الله العليم الخير  
 عبد المذنب السيد عبدالشکور ترمذی عفی عن ۳ ذوالحجہ ۱۴۱۹ھ

ضیغم نمبر ۲ - از مولانا مفتی سید عبدالقدوس صاحب ترمذی نمبر ۳ کی عبارت سے مقصود صرف حیات فی القبر کا اثبات ہے اور ان لوگوں کا رو ہے جو اس کے منکر ہیں اور یہ مقصود قرآن کریم کی آیت قالوا ربنا امتنا النین و احیتنا النین الآیة کی مذکورہ تفسیر اور شرح موافق کی درج شدہ عبارت سے واضح طور پر ثابت ہے۔

حضرت مفتی صاحب قدس زہ نے بھی اس آیت مبارکہ اور شرح موافق کی عبارت مذکورہ سے اسی استدلال فرمایا ہے جیسا کہ حضرت<sup>ؐ</sup> کی عبارت، لہذا اس سے حیات قبری ثابت ہے، سے معلوم ہوا ہے۔ اب رہایہ کہ اس سے حیات فی القبر کا اثبات کیسے ہوا ہے تو اس کی تقدیر خود حضرت<sup>ؐ</sup> کی عبارت میں صراحت موجود ہے جو تقریباً شرح موافق کی عربی عبارت کا حاصل ترجمہ ہی ہے۔

خلاصہ یہ کہ آیت قرآن قالوا ربنا الآیة کی تفسیر اور جو تقریباً شرح موافق میں کی گئی ہے اس میں جو دو حیات اور دو موت کا ذکر ہے اس سے مراد وہ دو موت اور حیات ہیں جو حقیقی ہوں اور برزخ قبر میں قائم و تلذذ کیلئے میت کو جو حیات حاصل ہوگی وہ مکن وجہ حیات ہے جو دوسرے دلائل سے ثابت ہے اس آیت میں اصلاح اس سے تعریف نہیں کیا گیا لہذا اس کے انکار کی کوئی وجہ نہیں ہے اور نہ ہی اس کا اثبات اس تقریر کے خلاف ہے کیونکہ اس آیت میں اس کی نفع نہیں ہے بلکہ زیادہ سے زیادہ یہ کہا جاسکتا ہے اس کا ذکر نہیں اور عدم ذکر عدم شیء کو یقیناً مستلزم نہیں پھر جبکہ دلائل سے اس کا تبوت ہو جائے تو اس کا انکار ہرگز صحیح نہیں۔ بہر حال خلاصہ یہ ہے کہ یقیناً مایتال م و یتلذذ میت کو جو حیات قبر میں دی جاتی ہے وہ اس تقریر کے خلاف نہیں ہے۔

فَعِينَدْ لَا تَعْرَضُ وَلَا اشْكَالٌ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِحَقْيِيقَةِ الْمَقَالِ

احقر سید عبدالقدوس ترمذی

## قرآن حکیم

### مسئلہ خلق قرآن

سوال: قرآن پاک کو مخلوق کہنے کا کیا مطلب ہے؟ کلام تو بے شک صفت ہے اللہ تعالیٰ کی لیکن کیا اس طرح نہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کچھ تو اپنے احکام کلام کے ذریعے نبی کے واسطے بندوں تک پہنچائے اور کچھ گزشتہ اتفاقات عبرت کے لیے بیان فرمائے اور کچھ ارشادات خاص خاص موقعوں پر (جیسا کہ حضرت عائشہ پر تہمت وغیرہ) ارسال فرمائے تو کلام کی یہ تینوں صورتیں جدید ہوئیں، کیا اس اعتبار سے مخلوق کہا جا سکتا ہے؟

جواب: قرآن کی نسبت جب اللہ تعالیٰ کی طرف کی جائے اور یہ کہا جائے کہ یہ اللہ کا کلام ہے تو اس وقت اس کی صفت جدید یا حادث لانا درست نہیں جس کو آپ لکھ رہے ہیں کہ کلام کی یہ تینوں صورتیں جدید ہوئیں۔ اس کو اصطلاح میں کلام لفظی کہتے ہیں اور یہ بھی قدیم ہے جیسے کہ کلام کی صفت ہے اور قدیم ہے مگر قرآن کی قرأت سماعت اور کتابت حادث ہے اور مخلوق ہے اس لیے کہ قرأت وغیرہ بندے کے افعال ہیں اور بندے کے افعال حادث اور مخلوق ہیں۔ (خیر الفتاوى ج ۱۵۹ ص ۱۵۹)

### قرآن میں مخلوقات کی قسمیں کھانے کی حکمت

سوال: خدا نے قرآن میں سورج وغیرہ کی قسمیں کیوں کھائی ہیں؟

جواب: قسم سے مقصود کلام کی تاکید ہوتی ہے اس لیے کلام اللہ میں قسمیں آئی ہیں۔ البتہ ضرور ہے کہ جس چیز کی قسم کھائی جائے وہ صاحب شرف ہو سو وہ چیزیں اپنے منافع و خواص کے اعتبار سے ذی شرف ہیں لیکن ان کا شرف ذی معیودیت تک نہیں ہے مگر باوجود اس کے بندوں کو مخلوق کی قسم کھانے سے اس لیے ممانعت کی گئی کہ ان کے قسم کھانے سے شبہ پیدا ہوتا ہے اس بات کا کہ یہ قسم کھانے والا اس کو شرف مفترط "حد سے زیادہ" درجے میں نہ سمجھتا ہو اور یہ شبہ خدا تعالیٰ کے قسم کھانے میں نہیں ہو سکتا کیونکہ یہاں قسم کھانے والا اتنا عظیم ہے کہ اس کے سامنے کسی چیز کی عظمت نہیں، یہ فرق ہے دونوں میں۔ (امداد الفتاوى ج ۵ ص ۳۲۳)

### قرآن کریم کا احترام اس میں مخلوق کا ذکر ہونے کے باوجود

سوال: زیداً ایک مسجد کا امام ہے وہ کہتا ہے کہ کلام اللہ میں مخلوق کی باتیں ہیں اس لیے وہ

قابل احترام نہیں جس طرح اللہ پاک قابل احترام ہے اس کا احترام اللہ پاک کا احترام نہیں ہو سکتا، بکر نے جواب دیا کہ قرآن کریم قابل تسلیم اور بزرگ شی ہے یہ اللہ تعالیٰ کا کلام ہے اس کا احترام اللہ پاک کا احترام ہے دونوں میں کس کی بات صحیح ہے؟

جواب: کلام اللہ میں مخلوق کا تذکرہ بھی ہے بلکہ مخلوق میں بہت زیادہ ذلیل چیزوں کا تذکرہ بھی ہے اس کے باوجود وہ کلام اللہ ہے اس کی تعظیم فرض ہے اور اس کی اہانت کرنے سے ایمان سلامت نہیں رہے گا امام کوایسی باتوں سے توبہ لازم ہے ورنہ وہ امامت کے قابل نہ ہوگا۔ (فتاویٰ محمودیج ص ۱۵۲)

## فصل فی تعلیم القرآن و تعظیمه و تلاوته

(قرآن کریم کی تعلیم، تعظیم، تلاوت اور آداب سے متعلق مسائل کے بیان میں)

### قصص القرآن کی فلم بندی کا شرعی حکم

سوال: کیا فرماتے ہیں علمائے دین مندرجہ ذلیل مسئلے کے بارے میں کہ ایک فلم قصص القرآن کے نام سے جاری کی گئی ہے جس کے اندر مختلف قرآنی واقعات کو فلم کے طور پر پیش کیا گیا ہے۔ مثلاً بنی اسرائیل کے ذبح کا واقعہ، فرعون کے غرق ہونے کا واقعہ اور بنی اسرائیل کے خروج کا واقعہ، فلم میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کی شبیہ نہیں دکھائی گئی بلکہ کسی اور شخص کی زبانی حضرت موسیٰ علیہ السلام کے احکام بنی اسرائیل تک پہنچائے گئے ہیں۔

ایسی فلم کو دیکھنے اور دکھلانے کا شرعاً کیا حکم ہے؟ برآہ کرم ملیل بیان فرمائیں، عین نوازش ہوگی۔

جواب: قرآن کریم کے واقعات کی مصور فلم بنانا، دیکھنا اور دکھانا ہرگز جائز نہیں بلکہ قرآن کریم کی بے حرمتی کی بناء پر اس عمل میں شدید بحال کا اندیشہ ہے اس کی بہت سی وجوہات ہیں جن میں سے چند یہ ہیں:

۱۔ قرآن کریم کے مضامین جس عظمت و جلال کے حامل ہیں اس کا تقاضا یہ ہے کہ ان مضامین کو قرآن کریم ہی کے الفاظ میں پورے ادب و احترام کے ساتھ پڑھا، یا سنائے جائے۔ اس کے عکس پیشہ و راہاکاروں اور بہروپیوں کو مقدس قرآنی شخصیتوں کی مصنوعی شکل میں پیش کر کے ان سے قرآن کریم کے بیان کردہ واقعات کی مصنوعی نقلی کرانا، آیات قرآنی کو کھیل تماشا بانا کے مترادف ہے جو بخوبی قرآنی حرام ہے۔ آیت ہے:

وَذِرِ الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَعِبَا وَلَهُوَا وَغَرَّتُهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَذَكَرْبِهِ أَنْ تُبَسَّلَ نَفْسٌ بِمَا كَسَبَتْ لَيْسَ لَهَا مِنْ ذُؤْنِ اللَّهِ وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٌ ..... الخ (سورہ انعام: ۷۰)

۲۔ کوئی فلم جانداروں کی تصاویر سے خالی نہیں ہوتی اور جانداروں کی تصاویر بنانا، دیکھنا اور دکھانا شرعاً جائز نہیں۔ لہذا قرآنی مضمایں کو ایسے ذرائع سے پیش کرنا جو درجنوں احادیث کی رو سے ناجائز ہے نہ صرف حرام بلکہ قرآن کریم کی توہین کے مترادف ہے۔

۳۔ واقعات کی فلم اس وقت تک مکمل نہیں ہوتی جب تک اس میں عورتوں کے کردار نہ ہوں چنانچہ مذکورہ فلم میں بھی کردار موجود ہیں اور خواتین کے بے جا ب مردوں کے سامنے آتیاں کی تصاویر کا بلا ضرورت ناخموں کو دکھانا قرآن و حدیث کی رو سے بالکل ناجائز ہے اور ناجائز کام کو قرآن کریم کے مضمایں کو بیان کرنے کے لیے ذریعہ بنانا بھی نہ صرف حرام بلکہ معاذ اللہ قرآن کریم کی توہین کے مترادف ہے۔

۴۔ کسی سچے سے سچے واقعہ کو بھی جب فلم کی شکل دی جاتی ہے تو اس میں فلم ساز کے فرضی تخلیقات کی آمیزش ناگزیر ہے اس کے بغیر عموماً کوئی فلم تیار نہیں ہو سکتی، فلم ساز کو ایک مربوط فلم بنانے کے لیے لامحالة واقعات کے خلاء کو اپنے فرضی قیاسات سے پُرد کرنا پڑتا ہے اور کچھ نہیں تو متعلقہ اشخاص کی شکل و شباهت، ان کی تعداد، ان کے انداز نشست و برخاست ان کے ارڈگرڈ پائے جانے والے ماحول، پس منظر اور ان کے عادات و خصائص کو لازماً قیاسی مفروضات کی بنیاد پر پیش کرنا پڑے گا اور فلم میں ان سب باتوں کو قرآن کریم سے ممتاز نہیں کیا جا سکتا۔ لہذا یہ سارے قیاسات قرآن کریم ہی کی طرف منسوب کیے جائیں گے جو قرآن کریم کی معنوی تحریف کے مشابہ ہے۔

زیر بحث فلم کے بارے میں بھی ذمہ دار فلم دیکھنے والوں نے بتلایا ہے کہ اس میں قرآن کریم کے بیان کردہ واقعات کے ساتھ بہت سی اسرائیلی روایات اور فرضی تخلیقات کو قرآنی واقعات کے ساتھ شامل کر دیا گیا ہے اور جن تا واقف لوگوں کو قصص القرآن سے واقف کرنے کے موہوم شوق میں یہ فلم دکھلائی جا رہی ہے ان کے لیے قرآن اور غیر قرآن میں امتیاز کرنے کا کوئی راستہ نہیں، وہ اس سارے مجموعے ہی کو قرآنی مضمایں سمجھیں گے اور ان کو قرآن کریم کے بارے میں اس عکین غلط فہمی میں بتلا کرنے کی ذمہ داری ان لوگوں پر ہوگی جو اس فلم کو بنانے یاد کھانے کے ذمہ دار ہیں۔

۵۔ قرآن کریم کے بیان کردہ واقعات میں بہت سے مقامات پر ایسے الفاظ استعمال کیے گئے ہیں جن کی ایک سے زیادہ تشریحات ممکن ہیں اور ان میں سے کسی ایک تشریح کو یقینی اور قطعی طور پر کسی دوسرے احتمال کے بغیر قرآن کریم کی حقیقی مراود قرار دینا جائز نہیں، مفسرین جب ایسی آیات کی تشریح کرتے ہیں تو عام طور سے ممکنہ احتمالات ذکر کر دیتے ہیں ورنہ کم از کم کسی نہ کسی صورت سے یہ واضح کر دیتے ہیں کہ اتنی بات قرآن کریم کی ہے اور اتنی تفسیر کی تاکہ قرآن کا

غیر قرآن سے ملتہس ہوتا لازم نہ آئے یہ صورت فلم میں کسی طرح ممکن نہیں بلکہ فلم ساز کے ذہن میں مذکورہ آیت یا واقعہ کی جو تفسیر ہے صرف اسی کو لازماً قرآنی مضمون کی مکمل میں اس طرح پیش کیا جائے گا کہ اس میں کوئی دوسرا احتمال نہیں ہو گا اور فلم کے زور سے اسی تفسیر کا نقش ذہن پر اس طرح قائم کر دیا جائے گا کہ گویا اس فلم میں بیان کردہ تصور یعنی قرآن ہے۔ یہ صورت بھی قرآن اور غیر قرآن کے درمیان التباس پیدا کرنے کا سوجب ہے اس لیے بھی یہ فلم بالکل ناجائز ہے۔

۶۔ فلم کا اصل منشاء تعلیم و تبلیغ نہیں ہوتا بلکہ تفریح طبع اور کھیل تماشوں سے لذت حاصل کرنا ہوتا ہے۔ لہذا اس فلم کو دیکھنے والے دراصل تفریح طبع کی غرض سے فلم دیکھیں گے نہ کہ علم، عبرت یا نصیحت حاصل کرنے کی غرض سے جس کی واضح دلیل یہ ہے کہ اگر یہی مضمایں اپنی اصلی صورت میں وعظ و تذکیر کے لیے بیان کیے جاتے تو یہ لوگ اس میں شریک ہونے کے لیے تیار نہ ہوتے اور قرآنی مضمایں کو سنتے سننے کا مقصد اصلی کھیل تفریح کو بنالینا کسی طرح جائز نہیں بلکہ اس کا مقصد اصلی عبرت اندوزی ہے۔ اس کے ضمن میں تعلیم و تفریح بھی حاصل ہو جائے تو اور بات ہے لیکن کھیل تفریح کو اصل فرار دے کر اسی کو مقصد اصلی بنالینا ہرگز جائز نہیں۔

مذکورہ بالا وجہہ کی بنا پر نیز دوسرے متعدد مقاصد کے پیش نظر ایسی فلم بنانا، دیکھانا سب ناجائز ہے مسلمانوں کو اس سے سختی کے ساتھ پرہیز کرنا چاہیے اور حکومت کا بھی فرض ہے کہ نہ صرف یہ کوئی فلمیں دکھانے سے باز رہے بلکہ آئندہ اس قسم کی فلموں کی نمائش کا مکمل طور پر سد باب کرے۔  
والله سبحانة عالم: (فتاوی عثمانی ج اص ۱۸۶۱۸۸)

### قرآن مجید میں فال دیکھنے کے مر وجہہ طریقہ کا حکم

سوال: قرآن مجید میں اس طرح فال دیکھنا کہ پہلے سورہ فاتحہ سورہ اخلاص اور درود و شریف پڑھ کر کھولا جائے اور سات ورق اٹ کر ساتویں سطر پر پہلے صفحے کے دیکھا جائے یہ امر شرع سے جائز ہے یا نہیں؟ اور جو امر کہ فال سے پیدا ہوا آئندہ یا موجودہ یا گزشتہ کے بارے میں اس پر یقین لانا کیا ہے؟ اگر جائز ہے تو اس کا طریقہ مسنون کیا ہے؟ اور اگر ناجائز ہے تو حدیث "یُحثُّ الْفَالَ وَيَنْكِرُهُ الطَّيِّرَةَ" کا کیا مطلب ہے؟ نیز بعض مکتوبات اہل تصوف میں تو یہاں تک لکھ دیا ہے: "مَا يَخْرُجُ فَهُوَ بِمَنْزِلَةِ الْوَحْيِ" قرآن مجید سے فال دیکھنے کے بارے میں اس حقیر کا خیال ہے کہ علماء کا اختلاف ہے ایک گردہ حرمت کا تو دوسرا باہت کا قائل ہے؟

جواب: جس طرح اور جس اعتقاد سے عوام و خواص کا لعوام میں مردوج ہے وہ ناجائز ہے اور مشابہ ہے عیاذ وغیرہ کے اور جو "بِحَثِ الْفَالَّ" کے درجے میں ہو جس کو اس تحریر سے سمجھا یا نہیں جاسکتا جائز ہے اور مانیخُرُجْ اگر کسی ثقہ کا قول ہے ماؤں ہے اور علماء کا اس میں اختلاف نہیں ہے۔ (امداد الفتاویٰ رج ۵۵ ص ۳۰۰)

### قالنامہ کفر ہے تو پھر قرآن میں کیوں؟

سوال: قالنامہ کفر ہے تو قالنامے قرآن میں کیوں لگائے گئے ہیں؟ مولانا تھانوی نے کئی کتابوں میں کفر و شرک لکھا ہے؟

جواب: قال نامہ قرآن شریف میں تاجرلوں نے لگادیا تاکہ لوگ زیادہ خریدیں، حضرت مولانا نے نہیں لگایا ادا جائزت دی۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۷)

### آیت قرآنی کے ذریعے چور کا نام نکالنا

سوال: ایک شخص برابر قرآن کے ذریعے چوروں کا نام نکالنے اور نکل جانے کو صحیح مانا ضروری قرار دیتا ہے اور نکالنے کا طریقہ یہ ہے قرآن کو ایک تاگے یا رسی میں باندھ کر لو ہے کی کیل کے نیچ میں نکا کر اس کیل کو دو شخص کیل کے دونوں سروں کو ایک ایک شہادت کی انگلی پر انٹھا لیتے ہیں اور انٹھانے کی حالت میں قرآن کیل کے نیچ میں نکارہتا ہے جتاب والا سے دریافت ہے کہ یہ اہانت قرآن ہے یا نہیں؟

جواب: یہ حرکت قرآن کریم کے احترام کے خلاف ہے، بے ادبی ہے اور اہانت کو سلزیم ہے، اس پیشہ کو ترک کرنا اور توبہ لازم ہے اس کے ذریعے کسی کو چور قرار دینا جائز نہیں اس سے عقائد بھی فاسد ہوتے ہیں۔ بہتان کا بھی دروازہ کھلتا ہے بدگمانی بھی پھیلتی ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۱۱۶)

### قرآن حکیم کو گالی دینا کفر ہے

سوال: ایک شخص نے قرآن شریف کو سخت گالی دی اور توبہ سے صاف منع کر دیا، شرعاً کیا حکم ہے؟

جواب: قرآن شریف کو گالی دینا کفر ہے (داعیا ذ بالله) پس اس شخص سے جبکہ وہ توبہ اپنے کفر سے نہیں کرتا مردین اور کفار کا معاملہ کرنا چاہیے اور اس سے تطعیم میحدگی کی جاوے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۳۶)

### قرآنی آیات والی اخبارات کی بے حرمتی کرنا

سوال: مولانا احتشام الحق صاحب جو جمعہ کو اخبار میں آیتیں چھپاتے ہیں وہ کامندان وی

میں پھینک دیتے ہیں، کیا یہ درست ہے؟

**جواب:** جن کاغذات پر اللہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا نام یا قرآنی آیات و احادیث لکھی یا چھپی ہوں ان کو بے حرمتی کی جگہ ذالنادرست نہیں ہے۔ (فتاویٰ عثمانی)

جن کتابوں میں قرآنی آیات بھی ہوں انہیں حالت حیض میں پڑھنا اور چھوننا اور حالت حیض میں تلاوت واذ کار جائز ہیں یا نہیں؟

**سوال:** ۱۔ عورت کے لیے حالت حیض میں ایسی کتابوں کو چھوننا اور پڑھنا جن میں چند آیات کلام پاک کی لکھی ہوتی ہیں جائز ہے یا نہیں؟ ان آیات کو چھوڑ کر صرف ترجمہ تفسیر اور مطلب پڑھ لیا جائے؟  
۲۔ ایسے زمانے میں زبانی کلام پاک، کلمہ جات، در و شریف پڑھنا جائز ہے یا نہیں؟

**جواب:** ۱۔ اس معاملے میں اصول یہ ہے کہ اگر کتاب کا اکثر یا آدھا حصہ قرآنی آیات پر مشتمل ہے تو حالت حیض و نفاس اور جنابت میں اس کا چھوننا جائز نہیں اور اگر کتاب کا اکثر حصہ غیر قرآن ہے تو اس کو اس مقام سے چھوڑنا جائز ہے جہاں قرآنی آیات لکھی ہوئی نہیں ہیں۔

**قال الشامی:** ان کان التفسیر اکثر لا يکره و ان کان القرآن اکثر يکره، والاولى الحاق المساواة بالثانى، وهذا التفصيل ربما يشير اليه ما ذكرناه عن النهر، وبه يحصل التوفيق بين القولين. (شامی

ج: اص: ۱۶۲ طبع استبول)

۲۔ قرآن کریم کی تلاوت تو بالکل ناجائز ہے البتہ دعا میں، اذکار و اور احادیث وغیرہ پڑھے جاسکتے ہیں۔ (فتاویٰ عثمانی ج اص ۱۸۷۱۸۸۲)

### قرآن پاک کی توہین کرنے والے کی سزا

**سوال:** امیر خان کی اپنے چھوٹے حقیقی بھائی کے ساتھ کسی چھوٹی سی بات پر لڑائی ہوئی تھی، امیر خان اور اس کے بیٹوں نے چھوٹے بھائی اور اس کے گھروالوں کو مارا پیٹا اور رُخْمی کیا۔ آخر پولیس تک نوبت پہنچی، کچھ عرصہ بعد امیر خان کے چھوٹے بھائی نے جرگے کے ساتھ قرآن لے کر بڑے بھائی سے معافی مانگی کہ آپ میرے بڑے بھائی ہیں جو نظمیاں آپ نے کی ہیں وہ بھی میں اپنے سر لیتا ہوں، آپ خدا کے لیے اور قرآن پاک کے صدقے مجھے معاف فرمائیں لیکن امیر

خان نے پورے جرگے کے سامنے قرآن مجید کے لیے یہ تو ہیں آمیز الفاظ استعمال کیے ہیں: ”قرآن مجید کیا ہے؟ یہ تو صرف ایک چھاپ خانے کی کتاب ہے، اس کے مبا کچھ بھی نہیں، آپ بھی سات ہزار روپے دیں یا میرے ساتھ کیس لڑیں۔“ (نحوہ باللہ)

الف: کیا یہ بندہ مسلمان کھلانے کا مستحق ہے جو کلام پاک کی تو ہیں کرے؟

ب: کیا ایسا بندہ مر جائے تو اس کا جنازہ پڑھنا جائز ہے یا نہیں؟

ج: اس کے ساتھ اٹھنا بیٹھنا، بر تاؤ کرنا کیا ہے؟

جواب: قرآن مجید کی تو ہیں کفر ہے، یہ شخص اپنے ان الفاظ کی وجہ سے مرد ہو گیا ہے اور اس کا نکاح باطل ہو گیا، اس پر توبہ کرنا لازم ہے، مرد کا جنازہ جائز نہیں، نہ اس سے میل جوں، ہی جائز ہے۔ (آپ کے مسائل ج ۱۸، ۶۷ ص ۷۲)

### جو قرآن و دید میں فرق کا قائل نہ ہو

سوال: جو شخص اپنے ایسے وعظ میں قوم مسلم و دیگر اقوام مثل ہندو دکا اجتماع ہے، مسلمانوں کو مجاہد ہو کر فرماتا ہے کہ ہندو اور مسلمانوں میں کوئی فرق نہیں، ہم لوگ اپنے عقائد جاہلیت سے آپس میں تفرقی ڈالتے ہیں جا جاہل کی باتوں پر جو تو ہے دین کا پکا اسی پتھر کا بات خانہ، اسی پتھر کا ہے مکہ

(نحوہ باللہ) اور نیز اذان و ناقوس میں بھی کوئی فرق نہیں کرتا اور ہندو دکی نہ بھی کتاب دید کو قرآن سے تطبیق دیتا ہے اور کہتا ہے کہ ان دونوں کے حکم میں کچھ فرق نہیں اس صورت میں شرعاً کیا حکم ہے؟

جواب: یہ کلمات کفر کے ہیں، ایسا اعتقاد رکھنے والا اور ایسے اعتقادات کی تعلیم دینے والا مسلمان نہیں کافر و مرد ہے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۳۷۰)

### قرآن و حدیث و فقہ کو شیطانی کتاب میں کہنا کفر وارد ہے

سوال: ایک مسلمان قرآن و حدیث پر عمل کرتا ہے اور لوگوں کے نزدیک اس کو بیان کرتا ہے اور عمل کرنے کی ترغیب دیتا ہے، ایسے شخص کو ایک مسلمان شیطان کہتا ہے اور قرآن و حدیث کو شیطان کی کتاب کہتا ہے، ایسے شخص کے بارے میں کیا حکم شرعی ہے؟

جواب: پہلے یہ علم ہونا چاہیے کہ وہ شخص جس کے بارے میں قرآن و حدیث پر عمل کرنے والا بتایا گیا ہے وہ کہیں غیر مقلد تو نہیں، جن لوگوں کا حال یہ ہے کہ دعویٰ تو ان کا قرآن کا قرآن و حدیث پر عمل کرنے کا ہوتا ہے مگر حقیقت میں وہ پورے عامل قرآن و حدیث کے نہیں ہیں کہ آئمہ مجتہدین خصوصاً امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ کے خلاف کرتے ہیں اور ان پر طعن کرتے ہیں اور اگر وہ عامل بالحدیث والقرآن خفی ہے تو

ایے عالم خلقِ سنت کو برا کہنا نہایت نعموم وقیع ہے اور بہر حال قرآن وحدیت اور فرقہ کو شیطانی کتاب کہنا (العیاذ باللہ) کفر صریح اور ارتداد قیع ہے۔ (فتاویٰ دارالعلوم ج ۱۲ ص ۱۵)

### آیت قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّیْ پر ایک عجیب اشکال کا جواب

سوال: ہم قرآن شریف کو غیر مخلوق کہتے ہیں کیونکہ کلام صفت ہے اور ازلی ابدی کی "صفت" بھی ازلی ابدی ہونا لازم ہے اور روح کو مخلوق جانتے ہیں۔ اگرچہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے قُلِ الرُّوحُ مِنْ امرِ ربِّیْ اب خلجان یہ ہے کہ جب کلام صفت ہے تو امر کیوں نہ ہوگا اور صفت ہونے کی صورت میں اس کا غیر مخلوق ہونا لازم آئے گا اور غیر مخلوق ہونے کی صورت میں اللہ تعالیٰ کا تصرف ارواح پر مالکانہ ہوگا یا جا بانہ یا کیا؟ استغفار اللہ اس ولیل سے تو ہم آریوں کے عقیدے کو غلط نہیں کہہ سکتے، میں نے کسی کتاب میں دیکھا تھا کہ انسان میں دوارواح ہیں ایک روح حیوانی، ایک انسانی۔ روح انسانی غیر مخلوق ہے روح حیوانی مخلوق لیکن اس ولیل سے بھی روح کا غیر مخلوق ہونا ثابت ہے اور اس پر اللہ تعالیٰ کے تصرفات کی نوعیت بحث سے خارج نہیں ہو سکتی اور یہ تصرف اور امر و نواہی کا روح انسانی ہی سے تعلق رکھتا ہے۔ "اللَّهُ شَرِيكٌ لَّهُ مَنْ" کے موقع پر روح حیوانی کا وجود نہیں تھا، دوسرے اگر روح حیوانی غیر مخلوق ہے تو وہ یا عین خالق ہوگی یا کوئی شے موجود غیر خالق اور قائم بالذات جس سے شرک لازم آتا ہے، تیرے کلام پاک میں روح کی کوئی تخصیص آیت میں نہیں کی گئی بلکہ تصریح اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ روح امر رب ہے اگر کہیں کہ "من امر ربی" سے یہ مطلب ہے کہ وہ حکم رب ہے یعنی اس کی علت پیدائش امر رب ہے تو روح کی کیا تخصیص ہوئی، ہر شی کی پیدائش امر رب ہے اور روح کی ماہیت پوچھنے والوں کا کافی جواب نہیں یہ تو سائل خود بھی جانتے تھے کہ سب کا خالق اللہ ہے یہ تو ایسی بات ہے جیسے زید کی بابت کوئی پوچھئے کہ یہ کون ہے تو اس کا جواب دیا جائے کہ انسان ہے۔ باوجود یہ کہ اس کے انسان ہونے میں شک نہیں معاوساً اس کے نام قوم سکونت اور پیشہ وغیرہ سے ہے؟

جواب: امر کا صفت ہی ہونا مسلم نہیں بلکہ یہ فعل ہے یعنی حکم کرنا جیسے پیدا کرنا زید کا اور فعل حادث ہوتا ہے، دوسرے اگر امر صفت بھی ہو تو روح کو امر تو نہیں فرمایا، من امر فرمایا ہے جس کا ترجمہ یہ ہے کہ روح خدا کے حکم سے بنی ہے۔ سو اس سوال سے تو مخلوق ہونا بھئے میں آیا ہے کہ غیر مخلوق ہونا۔ رہایہ شبہ کہ اس میں روح کی کیا تخصیص ہے، سو واقعی تخصیص نہیں ہے اور نہ تخصیص مقصود ہے۔ رہایہ کہ جواب کیا ہوا، سو جواب کا حاصل یہ ہے کہ تم روح کی حقیقت کو سمجھ نہیں سکتے۔

پس اتنا ہی سمجھ سکتے ہو کہ وہ دیگر مخلوقات کی طرح ایک مخلوق ہے۔ اس کی ایسی مثال ہے جیسے ایک بہت ہی معمولی آدمی کسی عالم سے پوچھے کہ اقليدیس کیا علم ہوتا ہے اور وہ عالم جانتا ہے کہ اس کی ماہیت کو سمجھنے سکے گا اس لیے جواب میں یوں کہے کہ وہ ایک علم ہے، یعنی تم اسے زیادہ نہیں سمجھ سکتے، اب تمام شبهات مذکورہ سوال رفع ہو گئے۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۷۰)

### قرآن کو غلط پڑھنے سے کوئی کافرنہیں ہوتا

سوال: تمام کلام اللہ میں چند مقام ایسے ہیں کہ حرکات کے بدلتے سے کافر ہو جاتا ہے اور اس کے کافر ہونے میں علماء کا اتفاق ہے تو کفر ہونا قصد آپڑھنے سے ہے یا سہوا بھی؟ نیز وقف لازم کے متعلق قراء لکھتے ہیں کہ بعض مقام میں وقف نہ کرنے کی وجہ سے خوف کفر ہے تو کفر کے معنی کیا ہیں؟ اور بر تقدیر کفر ہونے کے تجدید نکاح و ایمان ضروری ہے یا نہیں؟

جواب: حقیقت کفر متعلق اعتقاد کے ہے سو جو شخص معنی نہیں سمجھتا یا قصد انہیں کہا، اس پر کفر کا حکم کیسے ہو سکتا ہے اس لیے تجدید ایمان کی ضرورت ہے نہ نکاح کی؛ بعض قراء نے جو لکھ دیا ہے بعض جگہ تو بالکل غلط کہا ہے اور بعض جگہ فساد معنی لازم آتا ہے، یہ مراد ہے کہ کلمہ فی نفس موجب فساد ہے اور کفر و مبتلہ ممکن گوئی عذر سے نجیح چاہے۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۹۸)

### قرآن کریم کو دیوبندی قرآن کہنا

سوال: قرآن مجید کو دیوبندی قرآن کہنا قرآن و سنت کی رو سے کیسا ہے؟

جواب: قرآن پاک تو اللہ پاک نے نبی آخر الزماں سرور دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل فرمایا ہے، دیوبندیوں کا تصنیف کردہ نہیں ہے، یہ کہنا کہ قرآن کریم دیوبندی ہے، نہایت خطرناک ہے، مسلمان کے کلام میں جہاں تک ہو سکتے تاویل کر کے کفر سے بچانے کا حکم ہے ورنہ اس مقولہ کے کفر ہونے میں کیا شبہ ہے، تاویل یہ ہو سکتی ہے کہ دیوبندی قرآن سے ان کا مقصد یہ ہو گا کہ دیوبندی علماء نے جو ترجیح کیا ہے وہ قرآن مراد ہو گا۔ (فتاویٰ مجددیہ ج ۱ ص ۱۶۱)

### قرآن افضل ہے یا سید؟

سوال: ایک مولوی صاحب سے کسی نے شان رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور شان قرآن پاک کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے جواب میں فرمایا کہ یہ مسئلہ نازک ہے، عام لوگوں کی فہم سے اوپر ہے لیکن سائل ایک سید تھا جس کا یہ عقیدہ ہے کہ قرآن شریف سے بعد اولاد ہونے بی بی

فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے ہم افضل ہیں لہذا ہم پر شریعت کی پابندی ضروری نہیں؟

جواب: جاہل سید کا یہ مقولہ انتہائی جہالت پر منی ہے۔ شریعت غرا کی پابندی خود بی بی فاطمہ اور ان کے شوہر حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور ان کے والد حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر بھی ضروری تھی۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ اگر یہری بیٹی فاطمہ چوری کرے ”اعاذنا اللہ مِنْهَا“ تو میں اس کا بھی ہاتھ کاٹوں گا، پھر حضرت فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی اولاد پر شریعت کی پابندی کیسے ضروری نہ ہوگی۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۰ ص ۳۰)

### لعلیٰ کی وجہ سے آیت قرآن کا انکار

سوال: عمر غیر معتبر آدمی ہے، خالد عمر پر کچھ اعتبار نہیں کرتا، عمر نے قرآن کی تلاوت کی، خالد نے خیال کیا کہ یہ صرف برتری ظاہر کرنے کے لیے کہہ رہا ہے اور کہا کہ یہ قرآن کی آیت نہیں کیونکہ عمر پر اعتبار ہی نہیں تھا حالانکہ وہ قرآن پاک کی آہت تھی، خالد نے استغفار کر لیا ہے تو کیا خالد کو تجدید ایمان کی ضرورت ہے؟

جواب: اگر وہ خود آیت کو نہیں پہچان سکا اور عمر کو غیر معتبر سمجھ کر اس نے انکار کر دیا تو اس سے ایمان ختم نہیں ہوا، احتیاطاً تجدید ایمان کا تو ویسے بھی حکم ہے وہ کرتے رہنا چاہیے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۵۹)

### پہلی آسمانی کتابیں معجزہ نہیں

سوال: بعض علماء فرماتے ہیں کہ پہلی آسمانی کتابیں قرآن مجید کے علاوہ مثل توریت و انجل وغیرہ بالاتفاق معجزہ نہیں، آیا یہ قول صحیح ہے یا نہیں؟

جواب: بلطفہ معجزہ نہیں: ”وَدَلِيلُ عَلَيْهِ قَوْلُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَا مِنْ نَبِيٍّ إِلَّا وَقَدْ أُوْتِيَ مَا أَمَنَ عَلَى مِثْلِهِ الْبَشَرُ وَإِنَّمَا كَانَ الَّذِي أُوْتِيَتْهُ وَحْيًا الْحَدِيثُ مُتَّفِقٌ عَلَيْهِ“ (امداد الفتاویٰ ج ۵ ص ۳۱۲)

### قرآن کے اعراب کو بالقصد غلط پڑھنا

سوال: اکثر قرآن کریم کے فوائد کے تحت شروع میں لکھا ہے کہ ”انہا یعشعی اللہ“ میں لفظ اللہ کو رفع کے ساتھ اور لفظ علماء کو نصب کے ساتھ پڑھنا کفر ہے، آیا یہ صحیح ہے یا نہ؟

جواب: صحیح یہ ہے کہ قصد اس طرح پڑھنا کفر ہے۔ (احیاء العلوم ج ۱۱۲ ص ۱۱۲)

**قرآن پاک کے چالیس پارے ماننے والے کا حکم**

سوال: ایک فرقہ کہتا ہے کہ قرآن کریم فل چالیس پاروں میں اتراء ہے۔ ظاہر میں پارے اور مشائخ کے سینہ میں پوشیدہ دس پارے سینہ بسینہ چلے آ رہے ہیں، اس کا کیا حکم ہے؟ اس جماعت کو کیا کہنا چاہیے؟

جواب: یہ فرقہ قرآن کریم کو محرف "تبدیل شدہ" مانتا ہے، اس کا ایمان قرآن پر نہیں، جب پورا قرآن بھی اس کے پاس نہیں تو یہ اہل کتاب بھی نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۲۳)

## تفسیر اور اس کے شرائط

### قرآن کریم کی ترتیب عثمانی

سوال..... ایک وعظ میں سنا کہ قرآن مجید میں سورتوں کی ترتیب (بحوالہ اتقان) حضرت عثمان نے دی ہے کیا یہ صحیح ہے؟ تو اس سے پہلے سورتیں کس طرح پڑھی جاتی تھیں، اور اتقان کیسی کتاب ہے؟

جواب..... اتقان علامہ جلال الدین سیوطیؒ کی معبر تصنیف ہے۔ مطلب یہ ہے کہ حضرت عثمان غنیؓ نے اس ترتیب سے قرآن مجید کو جمع فرمایا ہے، ترتیب تو حضرات شیخین کے زمانے میں اور اس سے پہلے بھی یہی تھی؛ مگر اس طرح یکجا لکھا ہوا نہیں تھا، بلکہ مختلف طریقوں سے مختلف لغات میں سہولت کی وجہ سے پڑھنے کی اجازت تھی، کسی کے پاس کچھ لکھا ہوا تھا کسی کے پاس کچھ باتی ذہنوں میں ترتیب یہی تھی، حضرت عثمان نے سب کو یکجا لفظ قریش میں لکھا دیا، جس ترتیب سے اب موجود ہے اور حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم وقت نزول فرمایا کرتے تھے کہ اس آیت کو فلاں سورۃ میں فلاں جگہ رکھو، لکھنے کا رواج کم تھا، زیادہ تر حافظہ پر مدار تھا اور عام رواج لکھائی کا حضرت عثمانؓ کے زمانے میں ہوا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۳۰ ص ۸)

### شرائط تفسیر اور تفسیر و تاویل میں فرق

سوال..... قرآن پاک کی تفسیر کے لئے کیا شرائط ہیں؟ تفسیر و تاویل میں کیا فرق ہے؟

جواب..... لفظ کو معنی حقیقی یا مجاز متعارف پر جمل کرنا ساق و ساق کے خلاف نہ ہونا، شاہدان و حجی کی شہادت سے موید ہونا۔

اگر جملہ امور بالاطبوظ ہوں تو تفسیر ہے، اگر بعض مفقود ہوں تو تاویل ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۴)

## مودودی صاحب اور انکے نظریات علمائے حق کی نظر میں

شیخ الحدیث مولانا محمد زکریا کاندھلوی رحمہ اللہ نے اپنے ایک طویل خط میں مودودیت کے بارہ میں قرآن و حدیث کی روشنی میں جائزہ لیا ہے جو اپنے موضوع پر علماء حق کے مسلک اعتدال کا ترجمان ہے اس مکتب گرامی میں سے چند اقتباسات نقل کئے جاتے ہیں تاکہ صراط مستقیم کے متلاشی حضرات کیلئے دین کی صحیح فہم اور تدبیر کی راہ ہموار ہو۔ حضرت کا یہ مکتب گرامی ایک بڑے عالم و مفسر کے نام لکھا گیا اس لئے اس میں علمی پہلو غالب تھا صورت کے پیش نظر اس میں تسلیم و تخصیص کردی گئی ہے تاکہ ہر آدمی یا سانی مستفید ہو سکے۔

### مودودی صاحب کی تفسیر بالراء

حضرت شیخ الحدیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: میری نگاہ میں لٹریچر میں سب سے زیادہ سخت اور خطرناک چیز مودودی صاحب کی قرآن پاک کی تفسیر بالراء ہے جس کے متعلق وہ خود اس کا اعتراف کرتے ہیں کہ انہوں نے اس میں منقولات (اسلاف سے نقل کردہ مواد) کی طرف الفاظ کی ضرورت نہیں سمجھی وہ اپنی تفسیر کی ابتداء میں لکھتے ہیں کہ "اس میں جس چیز کی کوشش میں نے کی ہے وہ یہ ہے کہ قرآن کو پڑھ کر جو مفہوم میری سمجھ میں آتا ہے اور جو اثر میرے قلب پر پڑتا ہے۔ حتی الامکان جوں کا توں اپنی زبان میں منتقل کر دوں"۔ (ترجمان محرم ۱۴۰۰ھ)

اس سے بڑھ کر یہ ہے کہ مودودی صاحب اس کو صرف اپنی ذات تک نہیں بلکہ اپنی ساری جماعت کو اس طریقے پر چلانا چاہتے ہیں وہ تعلیم کی اصلاح کے سلسلہ میں لکھتے ہیں۔

اس طرز تعلیم کو بدلتا چاہئے قرآن و سنت رسول کی تعلیم سب پر مقدم ہے لگر تفسیر و حدیث کے پرانے ذخیرے سے نہیں ان کے پڑھانے والے ایسے ہونے چاہیں جو قرآن و حدیث کے مغز کو پاچکے ہیں۔ (تحقیقات)

ان الفاظ کو بہت غور و فکر سے پڑھئے اور سوچئے کہ دین کہاں جا رہا ہے اور وہ جماعت کہاں جائے گی جو تفسیر و حدیث کے پرانے ذخیروں سے بچا کر لے جائے گی۔

وہ اصلاح تعلیم ہی کے سلسلہ میں ایک دوسرے مضمون میں لکھتے ہیں۔

قرآن کیلئے کسی تفسیر کی حاجت نہیں ایک اعلیٰ درجے کا پروفیسر کافی ہے۔ جس نے قرآن کا ب النظر عائز مطالعہ کیا ہوا اور جو طرزِ جدید پر قرآن پڑھانے اور سمجھانے کی الہیت رکھتا ہو وہ اپنے لکچروں سے اثر میڈیٹ میں طلبہ کے اندر قرآن نہیں کی ضروری استعداد پیدا کرے گا۔ (تحقیقات)

کیا اس فتح کے مضامین پڑھتے وقت ان احادیث کی طرف بھی آپ کا ذہن منتقل نہیں ہوتا جن میں تفسیر بالرائے کی نہ ملت اور وعید ہیں آئی ہیں۔

وہ تفسیر و حدیث کے پرانے ذخیروں سے بے نیاز کر کے براہ راست تدبیری القرآن کی ہر جگہ دعوت دیتے ہیں اور خود اس کا اعتراف بھی کرتے ہیں کہ:

یوں تو قرآن مجید کی آیات میں معنوی تحریف کرنے کی ہر زمانہ میں کوشش کی گئی ہیں اور ہر دور میں کچھ نظر لوگوں کا بھی شیوه رہا ہے کہ کتاب اللہ کے واضح ارشادات کو توڑ مروڑ کر اپنے نفس کی خوابشات یا اپنے دوستوں کے درجات و مطالبات کے مطابق ذھالتے رہے ہیں (تحقیقات)

اب آپ ہی خیال فرمائیں کہ ان تحریفات سے اگر حفاظت کی کوئی صورت تھی تو وہ تفسیر و حدیث کے پرانے ذخیروں میں ہی تھی لیکن ان کا بآپ دن کرتا چاہتے ہیں اس کے بعد آپ خود سوچیے کہ عند اللہ و عند الناس آپ پر اور ان سب اہل حق پر (جن کی رواۃ رأیتہ تائید سے مودودی صاحب کی تالیفات اور ان کی خود ساخت تفسیر قرآن لوگوں کے یہاں قابل اعتماد بن رہی ہے) کیا یہ فمد واری عائد نہیں ہوتی کہ وہ واضح طور پر یہ اعلان کریں کہ ہمارے طرزِ عمل سے مودودی صاحب کی تفسیر کو کوئی صاحبِ جماعت اور معتبر نہ مانیں یا پھر وہ ان کی آزادانہ تفسیر کو غور سے ملاحظہ کرنے کے بعد جہاں جہاں جمہور اہل حق سے انہوں نے خلاف کیا ہے ان پر تنبیہ کریں اور بتاً میں کہ ان موقع میں جمہور اہل حق سے ان کو خلاف ہے جس طرح حضرت تھانوی قدس سرہ نے دور سالے اصلاح ترجمہ تذیریہ اور اصلاح ترجمہ مرزا حیرت تحریر فرمائے ہیں ورنہ آپ خود سوچ لجئیے کہ آپ کی اجمالی تائید سے ان کے سب مضامین کی آپ کی طرف تو شیق ہوتی ہے اور ان میں قرآن پاک کی آیات کی وہ تفاسیر بھی شامل ہیں جن کی تفسیر موصوف نے جمہور کے خلاف اپنی آزادانہ رائے سے کی ہے۔

### مودودی صاحب کے نزدیک عبادت کا مفہوم

دوسرے بندی، اسai اور کلی اختلاف عبادت کے مفہوم میں ہے میرا خیال ہے کہ مودودی صاحب جو عبادت کا مفہوم بتلاتے ہیں وہ نہ صرف یہ کہ ہمارے خلاف ہے بلکہ دنیا نے اسلام کے

خلاف ہے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ سے لے کر اب تک عبادات کا مفہوم کسی کے نزدیک بھی یہ نہیں رہا جو مودودی صاحب تجویز کرتے ہیں اور نہ صرف دنیاء اسلام بلکہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے صریح ارشادات کے بھی خلاف ہے اور یہ چیزان کی تمام تایفات میں بہت کثرت سے پائی جاتی ہے معلوم نہیں آپ نے کبھی اس طرف التفات بھی فرمایا کہ نہیں انہوں نے اپنے خطبات میں اپنے اخترائی معنی پر زور دیا ہے اور اپنے زور قلم سے عبادات کو غیر عبادات کے ساتھ ایسا خلط کر دیا کہ جماعت کے ذہنوں سے عبادات کا مفہوم بالکل نکل جائے گا وہ خود لکھتے ہیں کہ انسان کے مذہبی تصورات میں عبادات کا تصور سب سے پہلے پہلا اور اہم تصور ہے بلکہ صحیح یہ ہے کہ مذہب کا بنیادی تصور عبادت ہی ہے نوع انسانی کے جتنے مذاہب کا پتہ چلا ہے ان میں سے ایک بھی عبادت کے تخلیق و تصور سے خالی نہیں۔ (تمہامات)

آپ خود خیال فرمائیں کہ عبادات کے مفہوم کی اہمیت کو مانے کے باوجود جب وہ عبادات کو غیر عبادات کے ساتھ خلط کر دیں گے تو عبادات کا مفہوم اور اس کی اہمیت جماعت میں کیسے باقی رہ سکتی ہے نیری نگاہ میں یہ بہت اہم چیز ہے جب لوگوں کی نگاہ سے عبادات کی تمیز اور تشخص جاتا رہے گا تو عبادات کی اہمیت قطعاً جاتی رہے گی اب اس کو ملاحظہ فرمائیں کہ وہ عبادات کی نئی تفسیر کیا کرتے ہیں وہ لکھتے ہیں: ”غلط کہتا ہے جو کہتا ہے کہ عبادت صرف تسبیح و مصلی اور مسجد و خانقاہ تک محدود ہے مون صالح صرف اسی وقت اللہ کا عبادت گزارنیں ہوتا جب وہ دن میں پانچ وقت نماز پڑھتا ہے اور بارہ مہینوں میں ایک مہینہ کے روزے رکھتا ہے اور سال میں ایک وقت زکوٰۃ دیتا ہے اور عمر بھر میں ایک مرتبہ حج کرتا ہے بلکہ درحقیقت اس کی ساری زندگی عبادت ہی عبادت ہے جب وہ کار و بار میں حرام کے فائدوں کو چھوڑ کر حلال کی روزی پر قناعت کرتا ہے تو کیا وہ عبادت نہیں کرتا جب وہ معاملات میں ظلم و جھوٹ اور فریب اور دغا سے پرہیز کر کے انصاف اور راست بازی سے کام لیتا ہے تو کیا یہ عبادت نہیں ہے پس حق یہ ہے کہ اللہ کے قانون کی پیروی اور اس کی شریعت کے اتباع میں انسان دین اور دنیا کا جو کام بھی کرتا ہے وہ سراسر عبادت ہے حتیٰ کہ بازاروں میں اس کی خرید و فروخت اور اپنے اہل دعیا میں اس کی معاشرت اور اپنے خالص دنیوی اشغال میں اس کا اشہاک بھی عبادت ہے۔ (تمہامات)

ظاہری نظر میں یہ مضمون بہت بہترین اور دین کی اہمیت پیدا کرنے والا ہے لیکن آپ نے غور فرمایا کہ کس طرح عبادات کو غیر عبادات کے ساتھ خلط کر دیا گیا۔ حدیث کا اونٹ سے اونٹ طالب علم بھی یہ فرق ضرور سمجھتا ہو گا کہ عبادات و معاملات دو چیزوں علیحدہ ہیں کتب حدیث و فقہاول سے لے کر آخر تک

ساری کی ساری اس فرق سے لبریز ہیں کہ عبادات و معاملات دو علیحدہ چیزیں ہیں معاملات میں اگر حدود اللہ کی رعایت ہو اور اللہ کی رضا اس میں محفوظ ہوتا اس کی وجہ سے ان پر عبادات کی طرح سے ثواب مل جانا امر آخر ہے اور ضرور ملتا ہے اور اس اجر و ثواب کی وجہ سے نصوص میں ان پر کہیں کہیں عبادت کا مجاز اطلاق بھی کر دیا گیا لیکن کیا اس وجہ سے کہ ان پر بھی اجر مل جاتا ہے وہ عبادات کے مفہوم میں داخل ہو جائیں گے۔

عبادات کے مفہوم اور اس کی تائید سے متعلق تمام روایات ملاحظہ کیجئے اور پھر سارے لشیخوں سے عبادات کے مفہوم میں جس زور قلم سے مودودیؒ اور احمد احمد نے تحریف کی ہے اس کو غور سے ملاحظہ کیجئے۔

”افسوس کہ عبادت کے اس صحیح اور حقیقی مفہوم کو مسلمان بھول گئے انہوں نے چند نصوص اعمال کا نام عبادت رکھ لیا اور سمجھے ہیں کہ بس انہیں اعمال کو انجام دینا عبادت ہے اور ان ہی کو انجام دے کر عبادت کا حق ادا کیا جاسکتا ہے اس عظیم الشان غلط فہمی نے عوام اور خواص دونوں کو دھوکہ میں ڈال دیا ہے عوام نے اپنے اوقات میں چند لمحے خدا کی عبادت کیلئے مختص کر کے باقی تمام اوقات کو اس سے آزاد کر لیا۔ قانون الٰہی کی دفعات میں سے ایک ایک وحدت کی خلاف درزی کی، جھوٹ بولے، غیبت کی، بد عہد یاں کیں۔ مگر پانچ وقت کی نماز پڑھ لی، زبان اور حلق کی حد تک قرآن کی تلاوت کر لی۔ سال میں مہینہ بھر کے روزے رکھ لئے۔ اپنے ماں میں سے کچھ خیرات کر دی ایک مرتبہ جبکہ کہاں کہاں خدا کے عبادت گزار بندے ہیں۔ کیا اسی کا نام خدا کی عبادت ہے؟ (تمہیمات)

کون کہتا ہے کہ حرام کام حرام نہیں ہیں ناجائز امور معصیت نہیں ہیں ان کے کرنے پر عتاب نہ ہوگا ان پر سزا نہ ہوگی لیکن کیا یہ بھی صحیح ہے کہ ناجائز امور کے ساتھ اگر وہ عبادتیں کی جائیں جو حقیقتہ عبادت ہیں تو وہ عبادت بھی عبادت نہ رہے گی کیا اہل سنت والجماعت کا یہی مسلک ہے کہ معاصل اور گناہوں سے عبادتیں بھی ضائع ہو جاتی ہیں۔ اگر عبادات کے عبادت ہونے کا یہی مطلب ہے جو مودودی صاحب نے تراشا ہے کہ معاصل کرنے سے عبادات عبادت نہیں رہتیں تو

إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ<sup>۱</sup> کا پھر کیا مطلب ہے۔ اور وَآخَرُونَ أَعْرَفُوا يَدَنُو بِهِمْ خَلَطُوا عَمَلًا صَالِحًا وَآخَرَ سَيِّئًا کا کیا مقصد رہا شُكُّ أَوْرَثَنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اخْطَفَنَا مِنْ عِبَادِنَا فَهُنْ ظَالِمُونَ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُفْتَحِّدُونَ وَمِنْهُمْ سَابِقُ الْخَيْرَاتِ

کیا یہ تینوں قسمیں اللہ کے بزرگ نبیوں کی نہیں ہیں اسی عبادت گزاروں کی نہیں ہیں۔ اس آیت شریفہ کی تفسیر میں جو روایات حدیث میں وارد ہوئی ہیں وہ مودودی صاحب کی نظر سے تو اس لیے نہیں گزریں کہ ان کو قرآن پاک کے فہم کیلئے کسی تفسیر کی ضرورت نہیں اور وہ اپنی جماعت کو قرآن و حدیث کے پرانے ذخیروں سے بچا کر لے جانا چاہتے ہیں۔ لیکن کیا آپ کی نظر سے بھی وہ احادیث نہیں گزریں جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے اس آیت کی تفسیر میں لفظ کی گئی ہیں کیا آپ کی نظر سے یہ حدیث نہیں گزری۔

انہ صلی اللہ علیہ وسلم قال فی هذہ الایة هولاء کلهم بمنزلة واحدة

وکلهم فی الجنة (یہ سب ایک ہی درجہ میں ہیں اور سب کے سب جنتی ہیں)

اور اس سے واضح الفاظ میں کتنی روایات اس سلسلہ میں وارد ہوئی ہیں۔ لیکن مودودی صاحب گناہوں کی وجہ سے عبادات کو عبادت ہونے سے نکال رہے ہیں۔

تجدید و احیاء دین میں مودودی صاحب لکھتے ہیں۔

کیا عبادات اسی کا نام ہے کہ کفار چاروں گل عالم میں شیطانی فتوحات کے ڈنکے بجائے پھریں اور تم خدا کی مخلوق کو ان کے لیے چھوڑ کر نمازیں پڑھنے، روزے رکھنے اور ذکر و شغل کرنے میں منہک ہو جاؤ۔ اگر عبادات یہی ہے جو تم کر رہے ہو اور اللہ کی عبادات کا حق اس طرح ادا ہوتا ہے تو پھر یہ کیا ہے کہ عبادات تم کرو اور زمین کی حکومت و فرمان روائی دوسروں کو ملے معاذ اللہ خدا کا وعدہ جھوٹا ہے جو اس نے قرآن کریم میں تم سے کیا تھا۔ وَعْدُ اللَّهِ الْدِيْنِ إِمْنَوْا مِنْكُمْ (الآلیہ)

اگر خدا اپنے وعدہ میں سچا ہے اور اگر یہ واقع ہے کہ تمہاری اس عبادت کے باوجود نہ تم کو زمین کی خلافت حاصل ہے نہ تمہارے دین کو تمکن نصیب ہے تو تم کو سمجھنا چاہئے کہ تم اور تمہاری ساری قوم عبادات گزار نہیں بلکہ تارک عبادت ہے۔ (تمہمات ۵۵)

میں آپ ہی سے پوچھتا ہوں کہ اگر کوئی شخص کسی عذر سے یا بلا عذر راس کو نہ کرے تو کیا پھر اس کی کوئی عبادت عبادات نہیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم تو ارشاد فرمائیں۔

من امن بالله ورسوله واقام الصلوة وصام رمضان كان حقا على الله ان يد

خله الجنۃ جاھد فی سبیل الله او جلس فی ارضه الیتی ولد فیها (ابخاری)

”جو شخص اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لا یا نماز قائم کی“ رمضان کے روزے رکھنے تو اللہ پر از روئے فضل و کرم کے لازم ہے کہ اپنے وعدہ کے مطابق اسے جنت میں داخل کریں جہاڑ کرے اللہ کے راستے میں یا اپنے وطن میں بیٹھا ہے جہاں پیدا ہوا تھا۔“

اور آپ اس کی ساری عبادات سے انکار کر دیں۔ یہ واقعی بڑا تجدیدی کارنامہ ہے۔

اور اس سے زیادہ عجیب بات آئینہ اسلام سے استدلال ہے اس کے بارہ میں عرض کروں گا کہ پہلے تو خود مودودی صاحب کی ایک عبارت ملاحظہ کیجئے وہ لکھتے ہیں۔

یہ دنیوی زندگی چونکہ آزمائش کی مہلت ہے اس لیے نہ یہاں حساب ہے نہ جزا، نہ سزا۔ یہاں جو کچھ دیا جاتا ہے وہ کسی نیک عمل کا انعام نہیں بلکہ امتحان کا سامان ہے اور جو تکالیف، مصائب، شدائیں دغیرہ پیش آتے ہیں وہ کسی عمل بد کی سزا نہیں لہذا دنیا میں جو کچھ نتائج ظاہر ہوتے ہیں وہ کسی طریقہ یا کسی عمل کے صحیح یا غلط، نیک یا بد اور قابلِ اخذ یا قابلِ ترک ہونے کا معیار نہیں بن سکتے۔ (ترجمان)

اس کے بعد میں جناب سے پوچھتا ہوں کہ جن انبیاء کرام علیہما السلام اصلوۃ والسلام کو سلطنت نہیں ملی یا ان کی حکومت قائم نہیں ہوئی کیا ان میں سے کوئی بھی عبادت گزار نہ تھا کیا حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم نے کبی زندگی میں بالکل بھی عبادت نہیں کی۔ کم از کم اتنا تو آپ کو مانتنا پڑے گا کہ جب تک یہاں اسلامی حکومت قائم نہ ہو کوئی شخص بھی یہاں عبادت گزار نہیں۔ نسلی مسلمانوں کا توذکہ کیا۔ یہاں اصلی مسلمان اور صالحین کی جماعت بھی عبادت گزار نہیں رہتی۔ ہم لوگوں کو تو زیادہ اشکال نہیں کہ ہمارے نزدیک جس شخص کو سلطنت نہ ملے۔ وہ شخص اس وجہ سے تارک عبادت نہیں بنتا لیکن آپ سے پوچھتا ہوں کیا آپ کے مجتہد صاحب کے فتوے کے موافق آپ کی ساری جماعت تارک عبادت ہے؟

### احادیث کے بارے میں مودودی صاحب کے خیالات

ایک چیز جس کی طرف میں جناب کی توجہات کو خصوصیت سے مبذول کرانا چاہتا ہوں وہ حدیث پاک کا مسئلہ ہے مودودی صاحب نے قرآنی فرقہ کے مقابلہ میں جیت حدیث پر مقابلہ بھی لکھ دیا محمد شین کی خدمات کا بہت اوپنے الفاظ میں اعتراف بھی کر لیا اس سب کے باوجود جو چیز لشی پر میں بھروسی ہے اس نے نہ صرف حدیث پاک سے اعتماد اٹھا دیا بلکہ انہے حدیث اور صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین کی شان کو بھی گردایا۔ مختصر سے دل سے ان کے الفاظ پر غور کیجئے۔

ہم نے کبھی اس خیال کی تائید نہیں کی کہ ہر شخص کو ائمہ حدیث کی اندھی تقلید کرنی چاہئے یا ان کو غلطی سے مبرأ کجھنا چاہئے نہ ہم نے کبھی یہ دعویٰ کیا کہ ہر کتاب میں جو روایت قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے شروع ہواں کو آنکھ بند کر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث مان لیا جائے اور تحقیق و احتجاد کے

متعلق بھی ہمارا نہ ہب یہ ہے کہ اس کا دروازہ ہر زمانہ میں کھلا ہوا ہے اور کسی خاص عہد کیلئے مخصوص نہیں ہے لیکن اس کے معنی نہیں کہ جن لوگوں نے فتن حدیث کی تحریک اور اس کے باقاعدہ مطالعہ اور تحقیقات میں پورا ایک مہینہ بھی صرف نہیں کیا وہ ان بزرگوں کے کارناموں پر تنقید کریں جنہوں نے پوری عمریں اس فتن کی خدمت میں بس کر دی ہیں۔ (تمہرات)

کیا اس کا واضح مطلب نہیں کہ وہ شخص جو کم از کم ایک ماہ حدیث کی تحریک میں خرچ کر چکا ہو وہ محمد شین کی اندھی تقلید نہ کرے۔ اس کے بعد لکھتے ہیں۔

"اب دوسرے گروہ کو لیجئے جو دوسری انتہا کی طرف چلا یہ لوگ محمد شین کے اتباع میں جائز حد سے بہت زیادہ تشدید اختیار کرتے ہیں ان کا قول یہ ہے کہ محمد شین کرام نے دودھ کا دودھ پانی کا پانی الگ کر کے رکھ دیا ایک ایک حدیث کو چھاتھ کر وہ بتاچکے ہیں کہ کون کس حد تک قابل اعتبار ہے اور کون کس حد تک ناقابل اعتبار ہے اب ہمارا کام صرف یہ ہے کہ ان بزرگوں نے احادیث کے جو درجے مقرر کر دیے انہیں کے مطابق ان کو اعتبار اور جیت کا درجہ دیں جسے وہ صحیح قرار دے گئے ہیں اسے صحیح تسلیم کریں اور جس کی صحت میں وہ قدر کر گئے ہیں اس سے بالکل استناد نہ کریں روایۃ کے عدل اور ضبط اور ثقاہت کے متعلق جن آراء کا وہ اظہار کر گئے ہیں ان پر گویا ایمان لے آئیں یہی وہ مسلک ہے جس کی شدت نے بہت سے کم علم لوگوں کو حدیث کی کلی مخالفت یعنی دوسری انتہا کی طرف دھکیل دیا ہے محمد شین کی خدمات مسلم یہ بھی مسلم کہ لقد حدیث کیلئے جو مواد انہوں نے فراہم کیا وہ صدر اول کے اخبار و آثار کی تحقیق میں بہت کار آمد ہے کلام اس میں نہیں بلکہ صرف اس امر میں ہے کہ کلیتی ان پر اعتماد کرنا کہاں تک درست ہے وہ بہر حال تھے تو انسان ہی۔ انسانی علم کیلئے جو حد میں فطرۃ اللہ نے مقرر کر رکھی ہیں ان سے آگے تو وہ نہیں جاسکتے تھے انسانی کاموں میں جو شخص فطری طور پر رہ جاتا ہے اس سے آگے تو ان کے کام محفوظ رہتے پھر آپ کیسے کہہ سکتے ہیں کہ جن کو وہ صحیح قرار دیتے ہیں وہ حقیقت میں بھی صحیح ہے۔ صحت کا کامل یقین تو خود ان کو بھی نہ تھا وہ بھی زیادہ سے زیادہ یہی لکھتے تھے کہ اس حدیث کی صحت کا خن غالباً ہے مزید برآں یہ طن غالب جس بنا پر ان کو حاصل ہوتا تھا وہ بیانات روایت تھا نہ کہ بلحاظ روایت ان کا فقط نظر زیادہ تر اخباری ہوتا تھا فتنہ ان کا اصل موضوع نہ تھا۔

اس لیے فقیہانہ فقط نظر سے احادیث کے متعلق رائے قائم کرنے میں وہ فقہا مجتہدین کی بہت کمزور تھے بس ان کے کمال کا جائز اعتراف کرتے ہوئے مانتا پڑے گا کہ احادیث کے متعلق جو کچھ بھی

تحقیقات انہوں نے کی ہے اس میں دو طرح کی کمزوریاں موجود ہیں ایک بلحاظ اسناد دوسری بلحاظ تفقہ۔ اس مطلب کی توضیح کیلئے ہم ان دونوں حیثیتوں کے نتائج پر تھوڑا سا کلام کریں گے۔ (عجمات) یہ طولی طویل عبارت کہاں تک نقل کروں آپ نے خود ہی اس کو ملاحظہ کیا ہوگا۔ نہ کیا ہو تو اب غور سے پڑھ کر داد دیجئے کہ مودودی صاحب نے روایات حدیث ائمہ محدثین ائمہ مجتهدین حتیٰ کہ صحابہ کرام تک سے اعتماد اٹھانے میں کوئی کسر چھوڑی ہو۔ حضرات محدثین رحمہم اللہ نے جس طرح سے روایات کے ذخیرہ کو محفوظ و متعین کیا ہے وہ موجودہ زمانہ کی تو انسانی طاقت سے بھی باہر ہے وہ خود لکھتے ہیں۔

کسی روایات کو جانچنے میں سب سے پہلے جس چیز کی تحقیق کی جاتی ہے وہ یہ ہے کہ یہ روایت جن لوگوں کے واسطے سے آئی ہے وہ کیسے لوگ ہیں اس سلسلہ میں متعدد حیثیات سے ایک ایک راوی کی جانچ کی جاتی ہے وہ جھوٹا تو نہیں ہے روایتیں بیان کرنے میں غیر محتاط تو نہیں فاسق اور بد عقیدہ تو نہیں وہی یا ضعیف الحفظ تو نہیں مجہول الحال ہے یا معروف الحال، ان تمام حیثیات سے روواۃ کے احوال کی جانچ پڑھاں کر کے محدثین کرام نے اسماء الرجال کا عظیم الشان ذخیرہ فراہم کیا ہے جو بلاشبہ نہایت میش قیمت ہے مگر ان میں کون سی چیز ہے جس میں غلطی کا احتمال نہ ہو اول تورواۃ کی سیرت اور ان کے حافظ اور ان کی دوسری باطنی خصوصیات کے متعلق بالکل صحیح علم ہونا مشکل ہے دوسرے خود وہ لوگ جوان کے متعلق رائے قائم کرنے والے تھے انسانی کمزوریوں سے مبرانہ تھے نفس ہر ایک کے ساتھ لگا ہوا تھا اور اس بات کا قوی امکان تھا کہ اشخاص کے متعلق اچھی یا بُری رائے قائم کرنے میں ان کے ذاتی رجحانات کا بھی کسی حد تک خل ہو جائے یا امکان محض امکان عقلی نہیں بلکہ اس امر کا ثبوت موجود ہے کہ بازہ یا امکان فعل میں بھی آ گیا۔

اسکے بعد مودودی صاحب محدثین کی ایک دوسرے پر تقدیمہ کر کرنے کے بعد لکھتے ہیں۔

ان سب سے بڑھ کر عجیب بات یہ ہے کہ بسا اوقات صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم پر بھی بشری کمزوریوں کا غلبہ ہو جاتا تھا اور وہ ایک دوسرے پر چوٹیں کرتے تھے اس قسم کی مثالیں پیش کرنے سے ہمارا مقصد یہ نہیں کہ اسماء الرجال کا سارا علم غلط ہے بلکہ ہمارا مقصد صرف یہ ظاہر کرنا ہے کہ جن حضرات نے رجال کی جرح و تعدیل کی ہے وہ بھی تو آخر انسان تھے بشری کمزوریاں ان کے ساتھ بھی لگی ہوئی تھیں کیا ضرور ہے کہ جس کو انہوں نے ثقہ قرار دیا ہو وہ ثقہ ہو اور تمام روایتوں میں ثقہ ہو اور جس کو انہوں نے غیر ثقہ شہر ایا ہو وہ بالیقین غیر ثقہ ہو اور اس کی تمام روایتیں پایہ اعتبار سے ساقط ہوں پھر ایک ایک راوی کے حافظہ اور اس کی نیک نیت اور صحت ضبط و غیرہ کا حال بالکل صحیح معلوم کرنا تو اور نبی مشکل ہے اور ان سب سے زیادہ مشکل یہ تحقیق کرنا ہے کہ ہر راوی نے ہر

روايات کے بیان میں ان تمام جزئیات متعلقہ کو ملحوظ بھی رکھا ہے یا نہیں جو فقیہانہ نقطہ نظر سے استنباط مسائل میں اہمیت رکھتی ہیں یہ تو فن رجال کا معاملہ ہے اس کے بعد دوسری اہم چیز سلسلہ اسناد ہے محدثین نے ایک ایک حدیث کے متعلق یہ تحقیق کرنے کی کوشش ہے کہ ہر راوی جس شخص سے روایت کر لیتا ہے آیا اس کا ہم عصر تھا یا نہیں، ہم عصر تھا تو اس سے ملا بھی تھا یا نہیں اور ملا تھا تو آیا اس نے یہ خاص حدیث خود اس سے سنی یا کسی اور سے سن لی اور اس کا حوالہ نہیں دیا ان سب چیزوں کی تحقیق انہوں نے اسی حد تک کی جس حد تک انسان کر سکتے تھے مگر لازم نہیں کہ ہر ہر روایت کی تحقیق میں یہ سب امور ان کو ثہیک ثہیک ہی معلوم ہو گئے ہوں۔

بہت ممکن ہے کہ جب روایت کو متصل السندر قرار دے رہے ہیں وہ درحقیقت منقطع ہو اور انہیں یہ معلوم نہ ہو سکا ہو کہ نجع میں کوئی ایسا مجہول الحال راوی چھوٹ گیا ہے جو ثقہ نہ تھا اور انہیں معلوم نہ ہو سکا ہو یہ اور ایسے ہی بہت سے امور ہیں جن کی بناء پر اسناد اور جرح و تعدیل کے علم کو کلیہ صحیح نہیں سمجھا جاسکتا یہ معاواد اس حد تک قابل اعتماد ضرور ہے کہ سنت نبوی اور آثار صحابہ کی تحقیق میں اس سے مددی جائے اور اس کامناسب لحاظ رکھا جائے مگر اس قابل نہیں کہ بالکل اسی پر اعتماد کر لیا جائے۔

اس کے بعد تقریباً دو صفحے تک اسی پر زور دینے کے بعد کہ محدثین کی آراء ناقابل اعتماد ہیں لکھتے ہیں: اسناد کے علاوہ ایک اور کسوٹی بھی تھی جس پر وہ احادیث کو پر کھتے تھے یہ دوسری کسوٹی کون ہی ہے، ہم اس سے پہلے بھی اشارہ اس کا ذکر کئی مرتبہ کر چکے ہیں جس شخص کو اللہ تعالیٰ تقدیم کی نعمت سے سرفراز فرماتا ہے اس کے اندر قرآن اور سیرت رسول کے گھرے مطالعہ سے ایک خاص ذوق پیدا ہو جاتا ہے جس کی کیفیت بالکل ایسی ہوتی ہے جیسے ایک پرانے جو ہری کی بصیرت کی وہ جواہر کی نازک سے نازک خصوصیت تک کو پر کھلتی ہے اس کی نظر بھیتیت مجموعی شریعت کے پورے سُنم پر ہوتی ہے اور وہ اس سُنم کی طبیعت کو پچان جاتا ہے اس کے بعد جب جزئیات اس کے سامنے آتی ہیں تو اس کا ذوق اسے بتادیتا ہے کہ کون کی چیز اسلام کے مزاج اور اس کی طبیعت سے مناسبت رکھتی ہے اور کون سی نہیں رکھتی روایات پر جب وہ نظر ڈالتا ہے تو ان میں بھی یہی کسوٹی ردو قبول کا معیار بن جاتی ہے اسلام کا مزاج عین ذات نبوی کا مزاج ہے جو شخص اسلام کے مزاج کو سمجھتا ہے اور جس نے کثرت کے ساتھ کتاب اللہ و سنت رسول اللہ کا گہرا مطالعہ کیا ہے وہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ایسا مزاج شناس ہو جاتا ہے کہ روایات کو دیکھ کر خود بخود اس کی بصیرت اسے بتادیتی ہے کہ ان میں سے کون سافعل یا کون سال قول میری سرکار کا ہو سکتا ہے یہ اس لیے کہ اس کی روح روح محمدی میں گم اور اس کی نظر بصیرت نبوی کے ساتھ تحد

ہو جاتی ہے اس مقام پر پہنچ جانے کے بعد انسان اسناد کا بہت زیاد محتاج نہیں رہتا وہ اسناد سے مدد ضرور لیتا ہے مگر اس کے فیصلہ کا دار اس پر نہیں ہوتا وہ بسا اوقات ایک غریب ضعیف منقطع السند مطعون فیہ حدیث کو بھی لے لیتا ہے اس لیے کہ اس کی نظر اس افتادہ پھر کے اندر ہیرے کی جوت دیکھ لتی ہے اور بسا اوقات وہ ایک غیر معلل غیر شاد متصل السند مقبول حدیث سے بھی اعراض کر جاتا ہے اس لیے کہ اس جام زریں میں جو بادہ معنی بھری ہوئی ہے وہ اسے طبیعت اسلام اور مزاج نبوی کے مذہب نظر نہیں آتی یہ چیز چونکہ سراسر ذوقی ہے اور کسی ضابطہ کے تحت نہیں آتی نہ آسکتی ہے اس لیے اس میں اختلاف کی گنجائش پہلے بھی تھی اور اب بھی ہے اور آئندہ بھی رہے گی۔ (تمہیمات)

اس خوشنما مضمون کو غور سے پڑھیے، اشتعال کے جذبات سے علیحدہ ہو کر پڑھیے۔ یہ سارا مضمون علم حدیث کو فنا نہیں کر رہا ہے بلکہ سارے دین اسلام کو فنا کر رہا ہے قرآن پاک کی تفسیر کا مدار تو حدیث پر ہے اور احادیث کے مجموعہ کا یہ حشر کہ محدثین کے کلام پر نہ اسناد میں مدار رکھا جا سکتا ہے۔

### مودودی صاحب کے لٹریچر میں دین و عبادت کا استہزا

ایک اور چیز جس کی طرف میں جناب کی خصوصی توجہ مبذول کرانا چاہتا ہوں وہ دین اور عبادت کا استہزا اہل دین اور علماء کی اہانت ہے لٹریچر کی کوئی کتاب اٹھا لیجئے اس مکفرہ سے خالی نہ ملے گی آپ ہی غور کیجئے کہ یہ بات ایک عام مسلمانوں کے لیے بھی قابل برداشت نہیں چہ جائیکہ کسی عالم سے کیا احیاء دین اسی کا نام ہے کہ دین کی باتوں کا مذاق اڑایا جائے میں ہر نمبر میں صرف نمونہ کے طور پر چند مثالوں پر اکتفا کرتا ہوں اس لیے کہ بقول خود جناب نے سارا لٹریچر ملاحظہ فرمایا ہے اس لیے چند نمونوں پر بندہ کے توجہ دلانے سے جناب خود خیال فرمائیں گے کہ اس نوع کے بیسوں مثالیں آپ کو میں گی غور سے ملاحظہ فرمائیں مودودی صاحب کہتے ہیں۔

آپ اس نوکر کے متعلق کیا کہیں گے جو آقا کی مقرر کی ہوئی ڈیوٹی پر جانے کے بجائے ہر وقت بس اس کے سامنے ہاتھ باندھ کھڑا رہے اور لا ہوں مرتبہ اس کا نام جتنا چلا جائے۔ آقا اس سے کہتا ہے کہ جافلاں آدمیوں کا حق ادا کر گریہ جاتا نہیں بلکہ وہیں کھڑے کھڑے آقا کو جھک جھک کر دس سلام کرتا ہے اور پھر ہاتھ باندھ کر کھڑا ہو جاتا ہے آقا سے حکم دیتا ہے کہ جافلاں فلاں خرایوں کو منادے گریہ ایک انجوں وہاں سے نہیں بنتا اور حجدے پر سجدے کیے جاتا ہے آقا حکم دیتا ہے کہ چور کا ہاتھ کاٹ دے یہ حکم سن کر بس وہیں کھڑے کھڑے نہایت خوشحالی کے ساتھ چور کا ہاتھ کاٹ دے چور کا ہاتھ کاٹ دے بیسوں مرتبہ پڑھتا رہتا ہے مگر ایک دفعہ بھی اس نظام حکومت

کے قیام کی کوشش نہیں کرتا جس میں شرعی حدود جاری ہوں۔ کیا آپ کہہ سکتے ہیں کہ یہ شخص حقیقت میں آقا کی بندگی کر رہا ہے آپ کا کوئی ملازم یا رویہ اختیار کرے تو میں جانتا ہوں کہ آپ اسے کیا کہیں گے مگر حیرت ہے کہ آپ پر کہ خدا کا جو نوکر ایسا کرتا ہے آپ اسے بڑا عبادت گزار کہتے ہیں۔ یہ غلط فہمی صرف اس وجہ سے ہے کہ آپ عبادت کا صحیح مطلب نہیں جانتے۔ (خطبات)

یہ تو میں پہلے عرض کرچکا ہوں کہ یہ مثال صرف اسی تحریف پر صحیح ہو سکتی ہے جو مودودی صاحب نے عبادت کے معنی میں کر رکھی ہے بلکہ حقیقت میں توجہ صحیح ہو سکتی ہے جب کہ اس کے سامنے ہاتھ باندھے کھڑا رہنا یا اسجدہ پر سجدہ کرنا وغیرہ امور ڈیلوٹی سے نکال دیئے جائیں اور اگر یہ بھی ڈیلوٹی کے اجزاء ہیں تو پھر آپ ہی بتائیں کہ یہ مثال کیسے صحیح ہو سکتی ہے لیکن اس سے قطع نظر اس وقت تو مجھے جس طرف توجہ دلانا ہے وہ یہ ہے کہ یہ آخر کن لوگوں کا مذاق اڑایا جا رہا ہے۔ کن اکابر کو حمق اور بے وقوف بنا یا جا رہا ہے۔ کن ارشادات نبویہ پر بھتی اڑائی جا رہی ہے۔

## امام مہدی علیہ السلام کے متعلق مودودی صاحب کی تحقیقات

اسی طرح مودودی صاحب لکھتے ہیں: مسلمانوں میں جو لوگ الامام المہدی کے آنے کے قائل ہیں وہ بھی ان متجددین سے جو اس کے قائل نہیں ہیں اپنی غلط فہمیوں میں کچھ چیخھے نہیں ہیں۔ وہ سمجھتے ہیں کہ امام مہدی کوئی اگلے وقت کے مولویانہ و صوفیانہ وضع قطع کے آدمی ہوں گے تب ہاتھ میں لئے یا کسی مدرسہ یا خانقاہ کے مجرہ سے برآمد ہوں گے۔ آتے ہی انا المہدی کا اعلان کر دیں گے علماء و مشائخ کتابیں لیے ہوئے پہنچ جائیں گے اور لکھی ہوئی علامتوں سے ان کے جسم کی ساخت وغیرہ کا مقابلہ کر کے انہیں شناخت کریں گے پھر بیعت ہوگی اور اعلان جہاد کر دیا جائے گا چلے کھینچے ہوئے درویش اور سب پرانے طرز کے بقیہ السلف ان کے جھنڈے تلے جمع ہوں گے تواریخ شخص شرط پوری کرنے کے لیے برائے نام چلانی پڑے گی، اصل میں سارا کام برکت اور روحانی تصرف سے چلے گا۔ پھونکوں اور وظیفوں کے زور سے میدان جیتے جائیں گے۔ جس کافر پر نظر مار دیں گے تذپ کرے ہوش ہو جائے گا اور شخص بدعا کی تاثیر سے ٹیکنوں اور ہوائی جہازوں میں کیڑے پڑ جائیں گے عقیدہ ظہور مہدی کے متعلق لوگوں کے تصورات کچھ اس قسم کے ہیں۔۔۔۔۔ اخ (طويل لاطائل عبارۃ تجدد واحياء دین)

اس قسم کے تصورات کو اور زیادہ بھی انک صورت اور منظمکہ خیز الفاظ میں تعبیر کیا جا سکتا ہے

لیکن حدیث کا دہ مبتدی جس نے کم از کم حدیث کی وہ کتابیں پڑھی ہوں گی جو داخل نصاب ہیں اتنا نہ سمجھے گا کہ مودودی صاحب لوگوں کے تصورات کا نام لے کر اسی احادیث کے مضمون پر طنز کر رہے ہیں جس کو انہے حدیث نے قابل اعتماد قرار دیا۔

## مودودی صاحب کی طرف سے اجتہاد پر زور

ایک چیز جو جماعتی حیثیت سے ہم لوگوں کے مسلک کے بالکلی خلاف ہے وہ اجتہاد پر زور ہے یہ چیز لثر پھر کی ایسی محلی خصوصیت ہے جس کے لیے کسی عبارت کے نقل کرنے کی بھی ضرورت نہیں اندھی تقلید کے خلاف مودودی صاحب کا قلم ہر جگہ بے گام ہے۔ کوئی مضمون کسی بھی سلسلہ کا کہیں بھی ہو جوڑ بے جوڑ ان کو تقلید کے خلاف اس پر کچھ لکھنا ضروری ہے اندھی تقلید اور آنکھیں بند کر کے کسی کی تقلید کیخلاف جتنا ان کا زور قلم چلتا ہے۔ اتنا کفر والحاد کے مقابلہ میں بھی نہیں چلتا آپ دونوں قسم کے مضامین کو جب چاہے پڑھ لجھے صرف تفہمات اور تشقیحات دوہی کتابوں کا مطالعہ اس ناکارہ کے خیال کی شہادۃ میں کافی ہے۔ میں اب تک ستارہ تھا کہ کفر والحاد کے خلاف ان کے مضامین بہت زوردار ہوتے ہیں اور تقلید و تصوف میں بھی ان کی رائے اپنے مسلک کے خلاف ہے مگر میں یہ سمجھتا تھا کہ ان چیزوں میں وہ اپنی اختلافی رائے کا اظہار کرتے رہتے ہوں گے جیسا کہ انہے مجتہدین کے مقلدین ایک دوسرے کے خلاف مسلک کو اختلافی مسائل میں ذکر کرتے ہیں مگر لثر پھر کے دیکھنے سے کم از کم سمجھے یہ اندازہ ہوا کہ کفر والحاد پر ان کو اتنا غصہ نہیں آتا جتنا تقلید و تصوف کے تصور سے ہی وہ غصہ سے بے قابو ہو جاتے ہیں نہونہ دیکھنا ہو تو صرف تشقیحات ہی کے مضامین اس نظر سے پڑھ لجھے۔

بہر حال ہم لوگ جماعتی حیثیت سے زمانہ میں تقلید کو ضروری سمجھتے ہیں اور اسلاف نے جو اجتہاد کے لیے شرائط رکھی ہیں وہ آج کل کے علماء میں مفقود پاتے ہیں اس طرح شرعی تصوف کو تعلق مع اللہ اور حلاوت ایمان اور ایمانی صفات پیدا کرنے اور پیدا ہونے کے لیے اقرب الطریق سمجھتے ہیں اس لیے جو شخص یا جو جماعت ان دونوں چیزوں میں ہمارے خلاف ہے وہ یقیناً ہماری جماعت سے علیحدہ ہے دیوبندی مسلک میں یہ دونوں چیزیں بڑی اہم ہیں اس لیے یہ سمجھنا کہ مودودی جماعت اور دیوبندی جماعت میں مسلک کے اعتبار سے کوئی فرق نہیں ہے وہو کہ دینا ہے یاد ہو کہ میں پڑتا ہے میں آپ ہی سے پوچھتا ہوں کہ کیا اس زمانہ کے علماء میں اجتہاد شرائط پائی جاتی ہیں میں جناب کی توجہ مودودی صاحب ہی کے الفاظ کی روشنی میں ادھر منڈول کرتا ہوں۔ وہ لکھتے ہیں کہ!

خواہش نفس اول تو معرفت حق ہی میں مانع ہوتی ہے اور اگر لوئی شخص حق کو پہچان بھی لے تو وہ

اس کو اپنے علم کے مطابق عمل کرنے سے روکتی ہے قدم، قدم پر مزاحمت کرتی ہے انسان کے نفس میں یہ ایسی زبردست قوت ہے جو اکثر اس کے عقل و فکر پر چھا جاتی ہے اور بسا اوقات اس کو جانتے بوجھتے غلط راستوں پر بھٹکا دیتی ہے معمولی آدمی تو درکنار بڑے بڑے لوگ بھی جو اپنے علم و فضل اور اپنی عقل و بصیرت اور فہم و فراست کے اعتبار سے یکتاں روزگار ہوتے ہیں اس رہنمائی کی شرارتیں سے بچنے میں کامیاب نہیں ہو سکتے۔ (غمیمات صفحہ ۱۶۲)

اب آپ خود خیال فرمائیں کہ اس دورِ فساد میں جب کہ دین کی طرف بے پرواہی اور تسلیم عام ہے تقویٰ اور اللہ کے خوف کا جو حال ہے وہ دو چار گوچھوڑ کر شاید صفر ہی کا درجہ رکھتا ہو علمی استعدادوں اور علوم میں غور و خوض کی جو کیفیت ہے وہ بھی آپ سے مخفی نہیں ایسے حالات میں اجتہاد کی اجازت دینا یقیناً اسلام کو ایک متحرک چیز بنادینا ہے اور اس کے سوا کچھ نہیں ہے۔

تعجب ہے کہ مودودی صاحب حضرت اقدس شاہ ولی اللہ صاحب نور اللہ مرقدہ کی کتابوں سے اجتہاد کی واقعیت میں تو عبارتیں کی عبارتیں نقل کرتے جاتے ہیں لیکن تصوف اور تحریک کی تائید میں موصوف کو کوئی عبارت شاہ صاحبؒ کی تصانیف میں نہیں ملتی۔

## خطرناک نتائج

ان مصائب میں کو پڑھ کر میری عقل حیران رہ جاتی ہے کہ مودودی صاحب اور ان سے زیادہ عجیب آپ جیسے حضرات پر کہ آج کل کے حالات بھی آپ حضرات کے سامنے ہیں۔ اللہ کا خوف، دیانت، تقویٰ، جتنا اس دور میں لوگوں میں ہے وہ بھی کوئی مخفی چیز نہیں علمی استعدادوں کا حال بھی کم از کم الہ مدارس سے تو مخفی نہیں پھریا آزادی قرآن و حدیث سے استنباط میں کن مصالح سے وہی جاری ہے۔

علماء را تھیں کی جماعت تو اللہ کی ذات سے قوی امید ہے کہ اس گمراہی میں بدلانے ہوگی (الله تعالیٰ شانہ اپنے لطف و کرم سے اس گمراہی کے سمندر میں غرق ہونے سے ان کی حفاظت فرمائے) وہ ان شاء اللہ کبھی بھی اس کی جرات نہ کریں گے کہ اسلاف کی تحقیق کے خلاف کسی روایت کو قبول کریں یا رد کریں اس لیے کہ جتنا بھی ان کے علوم میں رسول پیدا ہوتا جائے گا ان کو اسلاف کی وقت نظر اسلاف کے علوم کی گہرائی اور وسعت نظر اور احادیث کے بارے میں احتیاط کا جزم بڑھتا ہیں چلا جائیگا خود مودودی صاحب کو علماء کی اس حرکت پر بہت غصہ ہے وہ لکھتے ہیں کہ "افسوس کر علماء (الاما مشاء اللہ) خود اسلام کی حقیقی روح سے خالی ہو چکے تھے ان میں اجتہاد کی قوت نہ تھی ان میں تفقہ نہ تھا ان تو اسلاف کی اندھی اور جامد تلقید کا مرض پوری طرح مسلط ہو چکا تھا جس کی وجہ سے وہ ہر چیز کو ان سایوں میں تلاش کرتے تھے جو خدا کی

کتابیں نہ تھیں وہ ہر معاملہ میں ان انسانوں کی طرف رجوع کرتے تھے جو خدا کے نبی نہ تھے بد قسمتی (بلکہ خوش قسمتی) یہ ہے کہ علماء اسلام کو اب تک اپنی غلطی کا احساس نہیں ہوا قریب قریب ہر اسلامی ملک میں علماء کی جماعت اب بھی اسی روشن پر قائم ہے اور اصرار و شدت کے ساتھ قائم ہے (تفصیلات)

کیا جناب کی بھی یہی رائے ہے کہ کنز و شامی میں قرآن و سنت رسول کیخلاف مسائل ہیں۔

نظام تعلیم کی اصلاح کرتے ہوئے مودودی صاحب لکھتے ہیں کہ علوم اسلامیہ کو بھی قدیم کتابوں سے جوں کا توں نہ لجھئے بلکہ ان میں سے متاخرین کی آمیزشوں کو الگ کر کے اسلام کے دامنی اصول اور حقیقی اعتقادات اور غیر متبدل قوانین لجھئے۔

قرآن اور سنت رسول کی تعلیم سب پر مقدم ہے مگر تفسیر و حدیث کے پرانے ذخیروں سے نہیں۔ ان کے پڑھانے والے ایسے ہونے چاہئیں جو قرآن و سنت کے مفہوم کو پاچکے ہیں اسلامی قانون کی تعلیم بھی ضروری ہے مگر یہاں بھی پرانی کتابیں کام نہ دیں گی۔ (تفصیلات)

صدیوں سے ہماری مدد بھی رہنمائی جس گروہ کے ہاتھ میں ہے اس نے اسلام کو ایک جامد و غیر متحرک چیز بنادیا۔ (تفصیلات)

قرآن کیلئے کسی تفسیر کی حاجت نہیں ایک اعلیٰ درجہ کا پروفیسر کافی ہے جس نے قرآن کا بنظر غائز مطالعہ کیا ہوا اور جو طرزِ جدید پر قرآن پڑھانے اور سمجھانے کی اہلیت رکھتا ہو۔ (تفصیلات)

چند ایسے فضلاء کی خدمات حاصل کی جائیں جو مذکورہ بالا علوم پر جدید کتابیں تالیف کریں خصوصیت کے ساتھ اصول فقہ اسلام فقہ اسلامی معاشیات پر جدید کتابیں لکھنا نہایت ضروری ہے کیونکہ قدیم کتابیں اب درس تدریس کیلئے کار آمد نہیں ہیں، ارباب احتجاد کیلئے تو بلاشبہ ان میں بہت اچھا موالی سکتا ہے مگر ان کو جوں کا توں لے کر موجودہ زمانہ کے طلبہ کو پڑھانا بالکل بے سود ہے۔ (تفصیلات)

اسلامی تحریک کی راہ میں دوسری رکاوٹ وہ جامد اور بے روح مدد بیت ہے جس کو آج کل اصل اسلام سمجھا جا رہا ہے اس غلط مدد بیت کا پہلا بنیادی نقش یہ ہے دوسرا بنیادی نقش اس مسخر شدہ مدد بیت میں یہ ہے کہ اس میں احتجاد کا دروازہ بند ہے جس کی وجہ سے اسلام ایک زندہ تحریک کے بجائے محض عہد گزشتہ کی ایک تاریخی تحریک بن کر رہ گیا ہے اور اسلام کی تعلیم دینے والی درس گاہیں آثار قدیمه کے محافظ خانوں میں تبدیل ہو گیں۔ (ترجمان)

مولانا ذرا النصار سے غور تو سمجھئے آخر آپ حضرات دنیا کو کہاں لے جا رہے ہیں اس دورِ فساد میں جبکہ ہر شخص اغراض پرستی میں دیوانہ ہنا ہوا ہے تو آپ ایسے دور میں احادیث کے مجموعہ کو ناقابل اعتماد

قرار دے کر اسلاف کے منصوصات سے دنیا کو آزاد کر کے ان کو اجتہاد کی ترشیبیں دے رہے ہیں سوچ تو لبھے کہ پھر یا آپ کا متحرک اسلام ہوا تی جہاز بن کر کہاں پہنچے گا۔

اس کے ساتھ ایک نظر اس خطبہ پر بھی ڈال لیں جو مودودی صاحب نے دارالعلوم ندوہ العماء پکھنوکی انجمن اتحاد طلبہ کے جلسہ میں دیا تھا۔

اس سارے نظام تعلیم کو ادھیر کراز سر نو ایک دوسرا ہی نظام اس ساری اصلاحات کے ساتھ جن پر مودودی صاحب تعلیم و احادیث پر تنقید کے سلسلہ میں زور دے رہے ہیں مودودی صاحب کے الفاظ کی روشنی میں اپنے مسلک پر غور کیجئے وہ لکھتے ہیں۔

اس میں شک نہیں کہ اخبار آحاد سے جو تفصیلات معلوم ہوتی ہیں وہ بھی کچھ نہ کچھ مختلف ہیں اور ان کی بنابر پر متعدد مذاہب نکلتے ہیں مگر اول تو ان میں بمشکل پانچ سات مذاہب نکلنے کی گنجائش ہے اور پھر ان سے جتنے مذاہب بھی نکلتے ہیں ان میں سے ہر ایک کو کسی بالاتر اقتدار کی سند حاصل ہے جس کی قوت سے مسلمانوں کی ایک بڑی جماعت اس کا اتباع کر رہی ہے بخلاف اس اخبار آحاد کو بالکلیہ رد کرنے کے بعد بے شمار مذاہب کی گنجائش نکل آتی ہے اور ان میں سے کسی کو بھی کوئی ایسی سند حاصل نہیں ہوتی جو زیادہ نہیں دو ہی مسلمانوں کو کسی ایک جزوئی میں ایک طریقہ پر جمع کر دے سکے اس کا بالکل ظاہر ہے (تمہیمات)

خدارا کچھ تو انصاف سے غور کیجئے احادیث کو بالکلیہ ترک کرنے میں جس شدید مضرت کا مودودی صاحب خود اعتراف کر رہے ہیں احادیث کے جرح و تقدیل میں اس وسعت کے بعد جو مودودی صاحب اس زمانہ کے نو تھا لوں کو بخشن رہے ہیں کون کسی حدیث کو رد نہیں کیا جا سکتا مجموعہ رد کرنے کو مودودی صاحب خطرناک سمجھتے ہیں لیکن جب ہر حدیث کو رد کیا جا سکتا ہے پھر مجموعہ کے رد نہ کرنے کی حقیقت اُسلی آمیز الفاظ کے سوا کیا رہی۔ جب محمد شین و مجتہدین اور اسلاف کے بالاتر اقتدار کی سند کو مودودی صاحب خود مثار ہے ہیں پھر امکان کے درجہ میں بھی اس کا تصور باقی رہ سکتا ہے کہ اس دور فساد و ہوا پرستی میں اسلام میں لاکھوں کروڑوں مذاہب پیدا نہیں ہو جائیں گے؟ آپ یہ نہ فرمائیں کہ اس زمانہ میں متعارف غیر مقلدین میں کون سے ہزاروں مذاہب پیدا ہو گئے اس لیے کہ وہ جماعت صرف مجتہدین کے تقليد سے انکار کرتی ہے محمد شین کی بالادستی اور ان کے فیصلہ سے باہر نکلنے کا ارادہ نہیں کرتی اور آپ اپنی جماعت کو دونوں کے اقتدار و اتباع سے نکال رہے ہیں۔ مودودی صاحب نے اپنا نظری فیصلہ طبع چہار ماہ میں نظر ثانی اور اصلاح کے بعد شائع فرمایا ہے یہ ہے کہ:

تفقہ مجتہد میں یہی خطاب کا امکان ہے اور اسناد حدیث میں بھی، پس میرے نزدیک لازم ہے کہ ایک ذی علم آدمی مجتہدین کے اجتہادات اور احادیث کی روایات دونوں میں نظر کر کے حکم شرعی کی تحقیق کرتا رہے وہ لوگ جو حکم شرعی کی خود تحقیق نہیں کر سکتے ان کے لیے یہ بھی صحیح ہے کہ کسی عالم پر اعتماد کریں اور یہ بھی صحیح ہے کہ جو مستند حدیث مل جائے اس پر عمل کریں۔

سابقہ مجتہدین اور محدثین میں تو خطاب کا امکان ہر ہر قدم پر ہے لیکن اس خیر القرون کے معصومین عن الخطاء کو حق ہے کہ مجتہدین کے جس اجتہاد کو چاہے رد کردیں اور محدثین کی کسی بھی تحقیق کو صرف امکان خطاب کی بنابر پشت ڈال دیں اور اس سے بڑھ کر یہ کہ جو خود تحقیق نہیں کر سکتا تو اس کو حدیث کا مستند ہونا کیسے معلوم ہوگا اور مستند ہونے کے بعد اس کا ماؤن یا منسوخ کرنا کیسے معلوم ہوگا اور اس کو آپ ہی سمجھ سکتے ہیں کہ مودودی صاحب کے اس آخری اور حتمی فیصلہ کے بعد جوانہوں نے مجتہدین اور محدثین میں امکان خطاب کے بعد فرمایا ہے مودودی صاحب کو اگر کوئی شخص ترقی یا فاتحہ غیر مقلد کہے تو آپ حضرات جو مدعاً سنت گواہ چست کے مصدق ہیں کیوں اس کی تردید کرتے پھرتے ہیں۔ (فتنه مودودیت)

## مولانا مودودی کے نظریات کی وضاحت

شہید اسلام حضرت مولانا محمد یوسف لدھیانوی رحمہ اللہ لکھتے ہیں: مولانا مودودی کی تمام ذاتی خوبیوں اور صلاحیتوں کا کھلے دل سے اعتراف کرتے ہوئے مجھے موصوف سے بہت سی باتوں میں اختلاف ہے۔ جزئیات تو بے شمار ہیں مگر چند کلیات حسب ذیل ہیں۔

اول:- مولانا مودودی کے قلم کی کاث اور شوخی ان کی سب سے بڑی خوبی بھی جاتی ہے۔ مگر اس ناکارہ کے نزدیک ان کی سب سے بڑی خامی شاید یہی ہے ان کا قلم مومن و کافر دونوں کے خلاف یکساں کاٹ کرتا ہے۔ اور وہ کسی فرق و امتیاز کا روا دار نہیں۔ جس طرح وہ ایک لا دین سو شلسٹ کے خلاف چلتا ہے ٹھیک اسی طرح ایک مومن مغلص اور خادم دین کے خلاف بھی وہ جس جرات کے ساتھ اپنے کسی معاصرہ پر تنقید کرتے ہیں (جس کا انہیں کسی درجہ میں حق ہے) اسی "عبارت" کے ساتھ وہ سلف صالحین کے کارنا مولوں پر بھی تنقید کرتے ہیں۔ وہ جب تہذیب جدید اور الحاد و زندقہ کے خلاف قلم اٹھاتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ دارالعلوم دیوبند کا شیخ الحدیث گفتگو کر رہا ہے اور دوسرے ہی لمحے جب وہ اہل حق کے خلاف خامہ فرمائی کرتے ہیں تو محسوس ہوتا ہے کہ

مولانا نے مسٹر پرویز یا غلام احمد قادریانی کا قلم چھین لیا ہے۔

### مولانا مودودی اور انبیاء کرام علیہم السلام

آپ جانتے ہیں کہ نبوت و رسالت کا مقام کتنا نازک ہے؟

ادب گاہیت زیر آسمان از عرش نازک تر      نفس گم کردہ می اید جنید و بازی زید ایس جا  
کسی نبی (علیہ السلام) کے بارے میں کوئی ایسی تعبیر روانہ نہیں جوان کے مقام رفع کے شایان  
شان نہ ہو خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا اسوہ حسنہ ہمارے سامنے ہے پورا ذخیرہ حدیث دیکھ جائے  
ایک لفظ ایسا نہیں ملے گا جس میں کسی نبی کی شان میں کوئی اونٹ سے ادنیٰ کمی کا شاشهبہ پایا جاتا ہے۔ بلکن مولانا  
مودودی کا قلم حریم نبوت تک پہنچ کر بھی ادب نا آشنا رہتا ہے اور وہ بڑی بے تکلفی سے فرماتے ہیں۔

الف:- ”مولیٰ علیہ السلام کی مثال اس جلد باز فاتح کی سی ہے جو اپنے اقتدار کا استحکام کئے  
بغیر مارچ کرتا ہوا چلا جائے اور پیچھے جنگل کی آگ کی طرح مفتوح علاقہ میں بغاوت پھیل  
جائے۔“ (رسالہ ترجمان القرآن)

ب:- ”حضرت راؤ علیہ السلام نے اپنے عہد کی اسرائیلی سوسائٹی کے عام روانج سے متاثر  
ہو کر اور یا سے طلاق کی درخواست کی تھی۔“ (تفہیمات حصہ دوم ص ۳۲ طبع دوم)

ج:- ”حضرت راؤ علیہ السلام کے فعل میں خواہش نفس کا کچھ دخل تھا۔ اس کا حاکمانہ اقتدار کے  
نامناسب استعمال سے بھی کوئی تعلق تھا اور کوئی ایسا فعل تھا جو حق کے ساتھ حکومت کرنے والے کسی  
فرمانروائی کو زیر تدبیح تھا۔“ (تفہیم القرآن)

د:- نوح علیہ السلام کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

”بس اوقات کسی نازک نفیاتی موقع پر نبی جیسا اعلیٰ واشرفت انسان بھی تھوڑی دبر کے لئے  
اپنی بشری کمزوری سے مغلوب ہو جاتا ہے لیکن جب اللہ تعالیٰ انہیں متنبہ فرماتا ہے کہ جس بیٹے نے  
حق کو چھوڑ کر باطل کا ساتھ دیا اس کو محض اس سے اپنا بھتنا کہ وہ تمہاری صاب سے پیدا ہوا ہے محض  
ایک جاہلیت کا جذبہ ہے تو وہ اپنے دل سے ب پرواہ ہو کر اس طرز فکر کی طرف پلٹ آتے ہیں جو  
اسلام کا مقتضانہ ہے۔“ (تفہیم القرآن)

ه:- سیدنا یوسف علیہ السلام کے ارشاد: ابْجَعْلُنِی عَلَى حَزَّ آئِنَ الْأَرْضِ

(مجھے زمین مصر کے خزانے کا گران مقرر کر دیجئے) کے بارے میں فرماتے ہیں:-

”محض وزیر مالیات کے منصب کا مطالبہ نہیں تھا، جیسا کہ بعض لوگ سمجھتے ہیں۔ بلکہ یہ ڈکٹیشنری

شپ کا مطالبہ تھا اور اس کے نتیجے میں سیدنا یوسف علیہ السلام کو جو پوزیشن حاصل ہوئی وہ قریب قریب وہی پوزیشن تھی جو اس وقت اٹلی میں مسویتی کو حاصل ہے۔ (مفہومات)

و:- ”حضرت یونس علیہ السلام سے فریضہ رسالت کی ادائیگی میں کچھ کوتاہیاں ہو گئی تھیں۔

غالباً انہوں نے بے صبر ہو کر قبل از وقت اپنا استقریبی چھوڑ دیا تھا“ (تفہیم القرآن)

ممکن ہے مولا نا مودودی اور ان کے ماحوں کے نزدیک ”جلد باز فاتح“۔ ”خواہش نفس کی بناء پر“۔ ”حاکماء اقتدار کا نامناسب استعمال“۔ ”بشری کمزوریوں سے مغلوب“۔ ”جدبہ جاہلیت کا شکار“۔ فریضہ رسالت کی ادائیں کچھ کوتاہیاں“ اور ”ڈکٹیٹر شپ“ جیسے الفاظ میں سوءا، ب کا کوئی پہلوتہ پایا جاتا ہو۔ اس لئے وہ انبیاء علیہم السلام کے بارے میں ایسے الفاظ کا استعمال صحیح سمجھتے ہوں۔ لیکن اس کا فیصلہ و طرح ہو سکتا ہے۔ ایک یہ کہ اسی قسم کے الفاظ اگر خود مولا نا موصوف کے حق میں استعمال کئے جائیں تو ان کو یا ان کے کسی ماح کو ان سے ناگواری تو نہیں ہو گی؟ مثلاً اگر یہ کہا جائے کہ مولا نا ڈکٹیٹر ہیں۔ اپنے دور کے ہٹلر ہیں۔ اور مسویتی ہیں۔ وہ خواہش نفس سے کام کرتے ہیں جذبہ جاہلیت سے مغلوب ہو جاتے ہیں حاکماء اقتدار کا نامناسب استعمال کر جاتے ہیں اور انہوں نے اپنے فریضہ کی ادائیگی میں کوتاہیاں کی ہیں وغیرہ وغیرہ تو میرا خیال ہے کہ مولا نا کا کوئی عقیدت مندان ”ازمات“ کو برداشت نہیں کرے گا۔ اگر یہ الفاظ مولا نا مودودی کی ذات سیادت مآب کے شایان شان نہیں بلکہ یہ مولا نا کی تنقیص اور سوئے ادب ہے تو انصاف فرمائیے کہ کیا ایسے الفاظ انبیاء کرام علیہم السلام کی شان میں زیبا اور شاستری ہیں؟ اسی نوعیت کا ایک فقرہ اور سن لیجئے۔

”یہاں اس بشری کمزوری کی حقیقت کو سمجھ لینا چاہئے جو آدم علیہ السلام سے ظہور میں آئی تھی۔ بس ایک فوری جذبے نے جوشی طانی تحریض کے زیر اثر ابھر آیا تھا ان پر ذہول طاری کر دیا اور ضبط نفس کی گرفت ڈھیلی ہوتے ہی وہ طاععت کے مقام بلند سے معصیت کی پستی میں جا گرے۔“ (تفہیم القرآن)

اس عبارت سے سیدنا آدم علیہ السلام کا اسم گرامی حذف کر کے اس کی جگہ اگر مولا نا مودودی کا نام لکھ دیا جائے تو میرا اندازہ ہے کہ ان کے حلقوں میں کہرام مجھ جائے گا اور پاکستان میں طوفان برپا ہو جائے گا اس سے ثابت ہے کہ یہ فقرہ شاستری نہیں۔ بلکہ گستاخی اور سوئے ادب ہے۔

اسی کی ایک مثال امہات المؤمنین کے حق میں موصوف کا یہ فقرہ ہے۔

”وَهُنَّ بَنِيٌّ كَرِيمٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَمَا قَاتَلُنَّ مِنْ مَكَانٍ كَمَّ كَيْفَ هُنَّ يَادُهُ جَرِيٌّ هُنَّ بَنِيٌّ كَرِيمٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ“

وسلم سے زبان درازی کرنے لگی تھیں۔ (لفت روزہ ایشیا لاہور مورخ ۱۹ نومبر ۱۹۷۶ء)

مولانا موصوف نے یہ فقرہ از واج النبی صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں فرمایا ہے مگر میں اس کو مضاف سے زیادہ مضاف الیہ کے حق میں سوء ادب سمجھتا ہوں۔

یہ تو ظاہر ہے کہ مولانا محترم کی اہمیت محتراً مامہمات المؤمنین سے بڑھ کر مہذب اور شاستر نہیں تھے وہ خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ مقدس ہیں۔ اب اگر ان کا کوئی عقیدت مند یہ کہہ دی کہ مولانا کی اہمیت مولانا کے سامنے زبان درازی کرتی ہیں تو مولانا اس فقرے میں اپنی تھفت اور ہتک عزت محسوس فرمائیں گے۔ پس جو فقرہ خود مولانا کے حق میں گستاخی تصور کیا جاتا ہے میں نہیں سمجھتا کہ وہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور مامہمات المؤمنین کے حق میں سوء ادب کیوں نہ؟

الغرض مولانا موصوف کے قلم سے انبیاء کرام علیہم السلام کے حق میں جوابی شہ پارے نکلے ہیں وہ سوء ادب میں داخل ہیں یا نہیں؟ اس کا ایک معیار تو یہی ہے کہ اگر ایے فقرے خود مولانا کے حق میں سوء ادب میں شمار ہو کر ان کے عقیدت مندوں کی دل آزاری کا موجب ہو سکتے ہیں تو ان کو تسلیم کر لیتا چاہئے کہ یہ انبیاء کرام علیہم السلام کے حق میں بھی سوء ادب ہیں۔ اور جو لوگ نبوت و رسالت پر ایمان رکھتے ہیں ان کی دل آزاری کا سبب ہیں۔

دوسرے معیار یہ ہو سکتا ہے کہ آیا اردو میں جب یہ فقرے استعمال کئے جائیں تو اہل زبان ان کا کیا مفہوم سمجھتے ہیں اگر ان دونوں معیاروں پر چاہئے کے بعد یہ طے ہو جائے کہ واقعی ان کلمات میں سوء ادب ہے تو مولانا کو ان پر اصرار نہیں کرنا چاہئے۔ بلکہ ان سے توبہ کرنی چاہئے کیونکہ انبیاء کرام علیہم السلام کے حق میں ادنیٰ سوء ادب بھی سلب ایمان کی علامت ہے۔

## مولانا مودودی اور صحابہ کرام

انبیاء کرام علیہم السلام کے بعد انسانیت کا سب سے مقدس گروہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کا ہے۔ خصوصاً حضرات خلفاء راشدین رضی اللہ عنہم کا منصب تو انبیاء کرام علیہم السلام اور امت کے درمیان بزرخ کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس لئے ”تجدید و احیائے دین“، ”خلافت و ملوکیت“، اور ”تفہیم القرآن“ وغیرہ میں خلیفہ مظلوم سیدنا عثمان ذوالنورین حضرت علی حضرت طلحہ حضرت زبیر حضرت عائشہ رضی اللہ عنہما حضرت معاویہ حضرت ابو موسیٰ اشعریٰ حضرت عمر بن العاص حضرت عقبہ اور و مگر صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے بارے میں مولانا مودودی کے قلم سے جو

چونکا ہے اور جس کی صحت پر ان کو اصرار ہے میں اسے خالص رفض و تشبیع سمجھتا ہوں اور مولانا کی ان تحریروں کے مطالعہ کے بعد اس شبیعے پر پہنچا ہوں کہ وہ جس طرح بارگاہ نبوت کے ادب ناشناس ہیں اسی طرح مقام صحابیت کی رفعتوں سے بھی نا آشنا ہیں۔ کاش انہوں نے امام ربانی مجدد الف ثانی کا ایک ہی فقرہ یاد رکھا ہوتا۔

”بَعْدَ وَلِيٍ بِمُرْتَبَةِ صَحَابِيٍ نَزَدًا أَوْ لِيٍ قَرْنَيِّيَاً لِرَفْعَتِ شَانِ كَهْ بِشْرَفِ صَجْبَتِ خَيْرِ الْبَشَرِ  
عَلَيْهِ وَعَلَىٰ وَآلِهِ الْأَصْلُوْنَ وَالْتَّسْلِيمَاتِ نَزَدِيْدَهْ بِمُرْتَبَةِ اِدَلِيٍ صَحَابِيٍ نَزَدًا۔  
شَخْصَهُ اِزْعَبِ الدَّهْ بْنِ الْمَبَارَكَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ پَرْسِيدَ۔ اِيَّهُمَا اَفْضَلُ مَعَاوِيَةً اَمْ عَمْرَ  
بْنَ عَبْدِ الْعَزِيزَ؟ دَرْجَوْبَ فَرَمَوْدَ: الْغَبَارُ الَّذِي دَخَلَ اَنْفَ فَرَسَ مَعَاوِيَةَ مَعَ  
رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَيْرَ مَنْ عَمَرَ بْنَ عَبْدِ الْعَزِيزَ كَذَاهِرَةَ  
(مکتوبات دفتر اول مکتب ۲۰۷)

ترجمہ:- کوئی ولی کسی صحابی کے مرتبہ کو نہیں پہنچ سکتا۔ اولیٰ قرنیٰ اپنی تمام تربلندی شان کے باوجود  
چونکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے شرف صحبت سے مشرف نہ ہو سکے اس لئے کسی اولیٰ صحابی کے مرتبہ  
کو نہیں نہ پہنچ سکے۔ کسی شخص نے امام عبد اللہ بن مبارکؓ سے دریافت کیا کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ  
افضل ہیں یا حضرت عمر بن عبد العزیزؓ فرمایا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی معیت میں حضرت معاویہ رضی  
الله عنہ کے گھوڑے کی ناک میں جو غبار داخل ہوا وہ بھی عمر بن عبد العزیزؓ سے کئی گناہ بہتر ہے۔

یہاں یہ نکتہ عرض کردیتا ضروری ہے کہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو آنحضرت صلی اللہ علیہ  
وسلم کی مصاہجت و رفاقت کا جو شرف حاصل ہوا ہے پوری امت کے اعمال حسنہ میں کر بھی اس کا مقابلہ  
نہیں کر سکتے۔ ذرا تصور کیجئے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تمازکی دور کعیس جن میں صحابہ کرام رضی اللہ  
عنہم کو شرکت کی سعادت نصیب ہوئی کیا پوری امت کی تمازیں مل کر بھی ان کے دور کعتوں کے ہم وزن  
ہو سکتی ہیں؟ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت پر جو کسی صحابی نے ایک سیر جو اللہ تعالیٰ کے راستے میں  
دیئے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بارگاہ سے انہیں شرف قبول عطا ہوا بعد کی امت اگر پہاڑ برابر سونا  
بھی خیرات کر دے تو کیا یہ شرف اسے حاصل ہو سکتا ہے؟ باقی تمام حسنات کو اسی پر قیاس کر لجھے۔

اُس شرف مصاہجت سے بڑھ کر صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو یہ شرف حاصل ہے کہ وہ  
درستہ نبوت کے ایسے طالب علم تھے جن کے معلم وہادی محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تھے۔ جن کا نصب  
تعلیم ملا عالیٰ میں مرتب ہوا تھا۔ جن کی تعلیم و تربیت کی نگرانی برآ راست و جی آسمانی کر رہی تھی اور جن کا

امتحان علام الغیوب نے لیا اور جب ان کی تعلیم و تربیت کا ہر پہلو سے امتحان ہو چکا تو حق تعالیٰ شانہ نے انہیں "رضی اللہ عنہم و رضوانہ" کی ڈگری عطا فرمائی آنے والی پوری انسانیت کی تعلیم و تربیت اور تلقین و ارشاد کا منصب ان کو تفویض کیا "اوْرَكُتُمْ خَيْرًا مِّمَّا أُخْرِجْتُ لِلنَّاسِ" کہ مسندان کے لئے آزاد است فرمائی۔ اگر آپ غور کریں گے تو معلوم ہو گا کہ انبیاء کرام علیہم السلام کے بعد صرف صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کی جماعت ایسی ہے جن کی تعلیم و تربیت بھی وحی الہی کی نگرانی میں ہوئی اور ان کو سند فضیلت بھی خود خداوند قدوس نے عطا فرمائی۔

مولانا مودودی کے عقیدت کیش یہ کہہ کر دل بہلا لیتے ہیں کہ مولانا نے جو کچھ لکھا ہے تاریخ کے حوالوں سے لکھا ہے۔ اور یہ ان کے قلم کا شاہکار ہے کہ انہوں نے منتشر نکلڑوں کو جوڑ کر ایک مربوط تاریخ مرتب کر دیا۔ میں ان کی خدمت میں بادب گزارش کر دیں گا کہ ان کا یہ شہادہ اپنے چند وجوہ غلط ہے۔  
اول:- مولانا کا یہ قلمی شاہکار تاریخی صداقت ہے نہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی زندگی کی صحیح تصویر ہے بلکہ یہ ایک "افسانہ" ہے جس میں مولانا کے ہنی تصورات و نظریات نے رنگ آمیزی کی ہے۔ آج کل "افسانہ نگاری" کا ذوق عام ہے۔ عام طبائع تاریخی صداقتوں میں اتنی دلچسپی نہیں یتیں جتنی کہ نگین افسانوں میں۔ اس لئے مولانا کی جولانی طبع نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم پر بھی "خلافت و ملوکیت" کے نام سے ایک افسانہ لکھ دیا۔ جس کا حقائق کی دنیا میں کوئی وجود نہیں۔ آج اگر کوئی صحابی دنیا میں موجود ہوتا تو شیخ سعدی کی زبان میں مولانا کے قلم سے یہ شکایت ضرور کرتا۔

محمد یہ وگفت آں نہ شکل من است  
ویکن قلم در کف دشمن است

اگر مولانا کو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا پاس ادب مخطوط ہتا تو قرآن کریم کے صریح اعلان رضی اللہ عنہم و رضوانہ کے بعد وہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی بلند و بالا شخصیتوں کو افسانہ نگاری کا موضوع نہیں تھا۔

"دوم:- یورپ میں اسلام نابغذ شخصیتوں کو سخ کرنے اور ان کی سیرت و کردار کا حلیہ بگاڑنے کا کام بڑی خوبصورتی اور پرکاری سے ہو رہا ہے اور یہودی مستشرقین کی کھیپ کی کھیپ اس کام پر گلی ہوئی ہے وہ بھی ٹھیک اسی طرح بزرگ خود تاریخ کے منتشر نکلڑوں کو جوڑ کر ایک فرضی تصویر تیار کرتے ہیں۔

اور دنیا کو باور کرتے ہیں کہ وہ پوری غیر جاذبی کے ساتھ اور کسی قسم کے تعصب کی آمیزش کے بغیر تاریخی حقائق دنیا کے سامنے لا رہے ہیں مگر اپنے اس لفظی ادعاء کے برکس وہ جس طرح مسلمہ تاریخ حقائق کو چھپاتے ہیں جس طرح بالکل سیدھی بات کی الٹ تعبیر کرتے ہیں جس طرح بات کا بنتکڑا اور رائی کا پہاڑ بناتا کرائے پیش کرتے ہیں اور جس طرح اپنی بد فہمی یا خوش فہمی سے وہ اس میں رنگ آمیزی

اور حاشیہ آرائی کرتے ہیں اس سے ان کا تعصب اور اسلام سے ان کی عداوت چھپائے نہیں جھپتی۔ ہم اس کا تصور بھی نہیں کر سکتے تھے کہ کوئی ایسا شخص جو خدا اور رسول پر ایمان رکھتا ہو ٹھیک ٹھیک مستشرقین کے نقش پا کا تتبع کرے گا لیکن بد قسمتی سے مولانا مودودی کی کتاب خلافت ملوکیت کا بالکل یہی رنگ ڈھنگ ہے پڑھنے والا مسکین یہ سمجھتا ہے کہ مولانا تاریخی حقائق جمع کر رہے ہیں مگر وہ نہیں جانتا کہ وہ تاریخ سے کیا لے رہے ہیں کیا چھوڑ رہے ہیں اور کیا اپنی طرف سے اضافہ فرماتے ہیں الغرض جس طرح ہزاروں فریبیوں کے باوجود مستشرقین عداوت اسلام کے روگ کو چھپانے سے قاصر رہتے ہیں اسی طرح مولانا مودودی بھی اپنے اس استشر اقی شاہ کارمیں ہزار رکھ رکھاؤ کے باصف عداوت صحابہ کو چھپا نہیں سکتے اب اگر مولانا محترم یا ان کے عقیدہ مندوں کی تاویلات صحیح ہیں تو مستشرقین کا کارنا مان سے زیادہ صحیح کہلانے کا مستحق ہے اور اگر یہودی مستشرقین کا اظر عمل غلط ہے تو اسی دلیل سے مولانا مودودی کا روایہ بھی غلط ہے۔

سوم:- کہا جاتا ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم انسان ہی تھے فرشتے نہیں تھے وہ معصوم عن الخطاء نہیں تھے۔ ان سے لغزشیں اور غلطیاں کیا بڑے بڑے گناہ ہوئے ہیں۔ یہ کہاں کا دین و ایمان ہے کہ ان کی غلطی کو غلطی نہ کہا جائے۔

میں پہلے تو یہ عرض کروں گا کہ مولانا مودودی کو تو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی غلطیاں چھانٹنے کے لئے واقدی اور کلبی وغیرہ کا سہارا ڈھونڈنے کی ضرورت پڑی ہے لیکن خدا نے علام الغیوب صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے ہر ظاہر و باطن سے باخبر تھے۔ ان کے قلب کی ایک ایک کیفیت اور ذہن کے ایک ایک خیال سے واقف تھے۔ وہ یہ بھی جانتے تھے کہ یہ انسان ہیں معصوم نہیں انہیں یہ بھی علم تھا کہ آئندہ ان سے کیا کیا لغزشیں صادر ہوں گی۔ ان تمام امور کا علم محیط رکھنے کے باوجود جب اللہ تعالیٰ نے ان کو ”رضی اللہ عنہم و رضوانہ“ کا اعزاز عطا فرمایا تو ان کی غلطیاں بھی۔

#### ع ایس خط از صد صواب اولیٰ تراست

کامصدق ہیں۔ اس کے بعد مولانا مودودی کو ان اکابر کی خرد گیری و عیب چینی کا کیا حق پہنچتا ہے؟ کیا یہ خدا تعالیٰ سے صریح مقابلہ نہیں کر دے تو ان تمام لغزشوں کے باوجود صحابہ کرام سے اپنی رضاۓ دائیٰ کا اعلان فرماتے ہیں مگر مولانا مودودی ان اکابر سے راضی نامہ کرنے پر تیار نہیں؟

دوسری گزارش میں یہ کروں گا کہ چلئے! فرض کر لجئے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے غلطیاں ہوئی ہوں گی مگر سوال یہ ہے کہ آپ چودہ سو سال بعد ان اکابر کے جرام کی دستاویز مرتب کر کے اپنے نامہ اعمال کی سیاہی میں اضافہ کے سوا اور کیا مقصد حاصل کرنا چاہتے ہیں اگر یہ اکابر دنیا میں موجود ہوتے

تب تو آپ انہیں ان کی غلطیوں کا نوش دے ڈالتے مگر جو قوم تیرہ چودہ سو سال پہلے گزر چکی ہے اس کے عیوب و نقصانوں کو غلط سلط حوالوں سے چن چھن کر جمع کرنا اور اس ساری غلاظت کا ڈھیر قوم کے سامنے لگا دینا اس کا مقصد اس کے سوا کیا ہو سکتا ہے کہ مسلمانوں کے دل میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے جو حسن عقیدت ہے اسے مٹا دیا جائے اور اس کی جگہ قلوب پر صحابہ رضی اللہ عنہم سے بعض و نفرت کے نقوش ابھارے جائیں؟ میں پوچھتا چاہتا ہوں کہ آخر یہ کس عقل و دلش اور دین و ایمان کا تقاضہ ہے؟

**چہارم:-** خلافت و ملوکیت میں مولانا مودودی نے جس نازک موضوع پر قلم اٹھایا ہے اسے ہماری عقائد و کلام کی کتابوں میں "مشاجرات صحابہ رضی اللہ عنہم" کے نام سے یاد کیا جاتا ہے اور یہ باب ایمان کا ایسا پل صراط ہے جو تمہارے زیادہ تیز اور بال سے زیادہ باریک ہے اس لئے سلف صالحین نے ہمیشہ یہاں پاس ادب ملحوظ رکھتے اور زبان و قلم کو لگام دینے کی وصیت کی ہے کیونکہ بعد کی نسلیں ہی نہیں بلکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے زمانے سے سطح بین لوگ بھی اسی وادی پر خار میں دامن ایمان تارتار کر چکے ہیں۔ اکابر امت ہمیشہ ان بد دینوں کے پھیلائے ہوئے کائنتوں کو صاف کرتے آئے ہیں۔ لیکن مولانا مودودی سلف صالحین کو "وکیل صفائی" کہہ کر وہ تکاردیتے ہیں۔ ان کے ارشادات کو "خواہ خواہ کی سجن سازیاں" اور "غیر معقول تاویلات" قرار دے کر رد کرتے ہیں اور ان تمام کائنتوں کو جن میں الجھ کر دافض اور خوارج نے اپنا دین و ایمان غارت کیا تھا سمیت کرنی نسل کے سامنے لاڑاتے ہیں۔ انصاف فرمائیے کہ اسے اسلام کی خدمت کہا جائے یا اسے رافضیت و خارجیت میں نہیں روح پھونکنے کی کوشش کا نام دیا جائے؟ اور مولانا مودودی اور ان کے معتقدین اس کارنامے کے بعد کیا یہ توقع رکھتے ہیں کہ ان کا حشر اہمیت ہی میں ہو گا۔ رافضیوں اور خارجیوں میں نہیں ہو گا؟ میں ہزار سوچتا ہوں مگر اس معہم کو حل نہیں کر پاتا کہ مولانا موصوف نے یہ کتاب نئی نسل کی رہنمائی کے لئے لکھی ہے یا انہیں صراط مستقیم سے برگشتہ کرنے کے لئے؟

**پنجم:-** سب سے بڑھ کر تکلیف وہ چیز یہ ہے کہ تیرہ چودہ سو سال کے واقعہ کی "تحقیقات" کے لئے مولانا "عدالت شرعیہ" قائم کرتے ہیں۔ جس کے صدر نشین وہ خود بنتے ہیں۔ اکابر صحابہ کو اس عدالت میں ملزم کی حیثیت سے لایا جاتا ہے واقدی وکلی وغیرہ سے شہادتیں لی جاتی ہیں۔ صدر عدالت خود ہی نجی بھی ہے اور خود ہی وکیل استقاشہ بھی اگر سلف صالحین اکابر صحابہ رضی اللہ عنہم کی صفائی میں کچھ عرض معروض کرتے ہیں تو اسے وکیل صفائی کے خواہ خواہ سجن سازی اور غیر معقول تاویلات کہہ کر رد کر دیا جاتا ہے۔ اس طرح یکطرفہ کارروائی کے بعد مولانا اپنی تحقیقاتی رپورٹ

مرتب کرتے ہیں اور اسے ”خلافت و ملوکیت“ کے نام سے قوم کی بارگاہ میں پیش کر دیتے ہیں۔ اس امر سے قطع نظر کہ ان ”تحقیقات“ میں دیانت و امانت کے تقاضوں کو کس حد تک محفوظ رکھا گیا ہے۔ اس سے قطع نظر کہ شہادتوں کی جرج و نقد میں کہاں تک احتیاط برتنی گئی ہے اور اس سے بھی قطع نظر کہ فاضل نجح نے خود اپنے ہنی تصورات کو واقعات کا رنگ دینے میں کس حد تک سلامتی فکر کا مظاہرہ کیا ہے مجھے بے ادب یہ عرض کرنا ہے کہ آیا مولانا کی اس خود ساختہ عدالت کو اس کیس کی ساعت کا حق حاصل ہے؟ کیا یہ مقدمہ جس کی تیرہ چودہ سو سال بعد مولانا تحقیقاتی رپورٹ مرتب کرنے بیٹھے ہیں ان کے دائرة اختیار میں آتا ہے؟ کیا ان کی یہ حیثیت ہے کہ وہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے شاگردوں کا مقدمہ نمائانے بیٹھ جائیں؟

مجھے معلوم نہیں کہ مولانا کے ماحول کی اس بارے میں کیا رائے ہے مگر میں یہ بتانا چاہتا ہوں کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے مقدمہ کی ساعت ان سے اوپر کی عدالت ہی کر سکتی ہے اور وہ یا تو حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہیں یا خود حکم الہامیں ان کے سوا ایک مولانا مودودی نہیں امت کا کوئی فرد ہمیں اس کا مجاز نہیں کہ وہ قدوسیوں کے اس گروہ کے معاملہ میں مداخلت کرے۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے باہمی معاملات میں آج کے کسی بڑے سے بڑے شخص کا لب کشائی کرنا اس کی حیثیت اس سے زیادہ نہیں کہ کوئی بھنگی بازار میں عدالت جما کر بیٹھ جائے اور وہ ارکان مملکت کے بارے میں اپنے بے لائق فیصلے لوگوں کو نانے لگے۔ ایسے موقعوں پر ہی کہا گیا ہے یا ایز! قد رخویش دناس!

**ششم:-** یہ بات اچھی طرح سمجھہ لیتا چاہئے کہ حضرات صحابہ کرام علیہم الرضوان کو حق تعالیٰ شانہ نے امت کے مرشد و مریبی اور محبوب و متبوع کا منصب عطا فرمایا ہے۔ قرآن و حدیث میں ان کے قش قدم کی پیروی کرنے اور ان سے عقیدت و محبت رکھنے کی تاکید فرمائی گئی ہے۔ اور ان کی برائی و عیب جوئی کو ناجائز و حرام بلکہ موجب لعنت فرمایا گیا ہے خود مولانا مودودی کو اعتراف ہے کہ۔

”صحابہ کرام کو برآ بھلا کئے والا میرے نزدیک صرف فاسق ہی نہیں بلکہ اس کا ایمان بھی مشتبہ ہے۔ من ابغضهم فیبغضی ابغضهم (آخرت صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ جس نے ان سے بغض رکھا اس نے مجھ سے بغض رکھنے کی بنابران سے بغض رکھا۔ (ترجمان القرآن)

جن لوگوں نے مولانا کی کتاب ”خلافت و ملوکیت“ پڑھی ہے وہ شہادت دیں گے کہ اس میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو صاف صاف برآ بھلا کہا گیا ہے اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے مصنف کا بغض و نفرت بالکل عیاں ہے۔ مثلاً ”قانون کی بالاتری کا خاتمہ“ کے زیر عنوان مولانا مودودی لکھتے ہیں۔

الف:- ”ایک اور نہایت مکروہ بدعت حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے عہد میں یہ شروع ہوئی کہ وہ خود اور ان کے حکم سے ان کے گورنر خطبوں میں برس منبر حضرت علی رضی اللہ عنہ پر سب و شتم کی بوچھاڑ کرتے تھے۔ حتیٰ کہ مسجد نبوی میں منبر رسول پر عین روپہ نبوی کے سامنے حضور کے محظوظ ترین غزیر کو گالیاں دی جاتی تھیں اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کی اولاد اور ان کے قریب ترین رشتہ دار اپنے کانوں سے یہ گالیاں سنٹے تھے۔ کسی کے مرنے کے بعد اس کو گالیاں دینا شریعت تو درکنار انسانی اخلاق کے بھی خلاف تھا اور خاص طور پر جمعہ کے خطبے کو اس گندگی سے آلوہ کرنا تو دین و اخلاق کے لحاظ سے سخت گھناؤ نافع تھا۔“ (خلافت و ملوکت)

ب:- ”مال غنیمت کی تقسیم کے معاملہ میں بھی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے کتاب اللہ و سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صریح احکام کی خلاف ورزی کی۔ کتاب و سنت کی رو سے پورے مال غنیمت کا پانچواں حصہ بیت المال میں داخل ہونا چاہئے اور باقی چار حصے اس فوج میں تقسیم کے جانے چاہئیں جو لڑائی میں شریک ہوئی ہو لیکن حضرت معاویہ رضی اللہ عنہم نے حکم دیا کہ مال غنیمت میں سے چاندی سو نان کے لئے الگ نکال لیا جائے پھر باقی مال شرعی قاعدے سے تقسیم کیا جائے۔“ (حوالہ بالا)

ج:- ”زیاد بن سمیہ کا استلحاق بھی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے ان افعال میں سے ہے جن میں انہوں نے سیاسی اغراض کے لئے شریعت کے ایک مسلم قاعدے کی خلاف ورزی کی۔ یہ ایک صریح ناجائز فعل تھا۔“ (ص ۵۷)

د:- حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے اپنے گورنرزوں کو قانون سے بالاتر قرار دیا اور ان کی زیادتیوں پر شرعی احکام کے مطابق کارروائی کرنے سے صاف صاف انکار کر دیا۔“ (ایضاً)  
مولانا مودودی کی ان عبارتوں میں سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کو بدنام کرنے کیلئے جو کچھ لکھا ہے وہ قطعاً خلاف واقعہ ہے اور علمائے کرام اس کی حقیقت واضح کر چکے ہیں مجھے یہاں صرف یہ عرض کرنا ہے کہ جو لوگ مولانا ہمودودی کی بات پر ایمان لا کر مولانا کی اس افسانہ طرازی کو حقیقت سمجھیں گے وہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اور اس دور کے تمام اکابر صحابہ و تابعین سے محبت رکھیں گے یا بغرض ؟ ان کی اقتدا پر فخر کریں گے یا ان پر لعنت سمجھیں گے؟ اور خود مولانا موصوف نے ان عبارتوں میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو برا بھلانہیں کہا تو کیا ان کی قصیدہ خوانی فرمائی ہے؟ اگر میں یہ گزارش کروں کہ خود انہی کی نقل کی ہوئی حدیث کے مطابق ”وہ فاسق ہی نہیں بلکہ ان کا ایمان بھی مشتبہ

ہے، تو کیا یہ گستاخی بے جا ہو گی؟ مولانا مودودی سے مجھے توقع نہیں کہ وہ اپنی غلطی پر کبھی نادم ہوں مگر میں یہ گزارش کرنا ضروری سمجھتا ہوں کہ اس کا انجام نہایت ہی خطرناک ہے۔

کتابوں میں لکھا ہے کہ شیعوں کے ایک عالم محقق طوی نے اپنی کتاب تحرید العقاد کے آخر میں صحابہ کرام پر تمہارا کیا تھا۔ مر نے لگاتو غلام احمد قاویانی کی طرح منہ کے راستے سے نجاست نکل رہی تھی۔ اس کی طرف اشارہ کر کے کہنے لگا ایں جوست؟ (یہ کیا ہے) (کوئی خوش عقیدہ عالم وہاں موجود تھے) بولے

”ایں ہماں رید است کہ در آخر تحرید خور دی یہ وہی گندگی ہے جو تو نے تحرید کے آخر میں کہائی تھی۔

حق تعالیٰ شانہ ہمیں ان اکابر کے سوء ادب سے محفوظ رکھے۔ آمین۔

## مولانا مودودی اور سلف صالحین

جب اسلام کا سب سے مقدس ترین گروہ صحابہ کرام علیہم الرضوان بھی مولانا مودودی کی نگاہ بلند میں نہ بچتا ہو تو بعد کے سلف صالحین اکابر امت فقہاء و محدثین اور علماء و صوفیاء کی ان کی بارگاہ میں کیا قیمت ہو سکتی ہے؟ چنانچہ موصوف نے اکابر امت پر تنقید کرنے کو اپنے نیازمندوں کے لئے جزو ایمان نٹھرا دیا۔ ”دستور جماعت اسلامی“ کی دفعہ ۳ میں کلمہ طیب کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ”رسول خدا کے سوا کسی انسان کو معيار حق نہ بنائے۔ کسی کو تنقید سے بالاتر نہ سمجھنے کسی کی“ وہی غلامی“ میں بتلانہ ہو۔ ہر ایک کو خدا کے بتائے ہوئے اسی معيار کامل پر جانچے اور پر کھے اور جو اس معيار کے لحاظ سے جس درجہ میں ہے اسی کو اسی درجہ پر رکھے۔“

”وہی غلامی“ کی اصطلاح مولانا نے ”تقلید“ کے معنی میں استعمال فرمائی ہے۔ یعنی کسی فرد یا گروہ کے علم و عمل اور دیانت و تقویٰ پر اس قدر ثوق و اعتماد کر لینا کہ اس کی ہربات پر طلب و لیل کی حاجت نہ رہے۔ یہ مولانا کے نزدیک ”وہی غلامی“ ہے گویا ان کی جماعت کا کوئی فرد اگر رسول خدا کے سوا کسی جماعت گروہ یا فرد پر اعتماد کر جیسا کہ اس کے طریقہ کو حق سمجھ لیا اور اس پر ”تنقید“ کا فریضہ ادا نہ کیا تو مولانا کے نزدیک خدا نخواستہ وہ اسلام ہی سے خارج ہے۔ مولانا کے نزدیک اسلام میں داخل ہونے کی شرط اولین یہ ہے کہ ہر شخص خدا کے بتائے ہوئے معيار کامل کو سامنے رکھ کر پوری امت اسلامیہ پر تنقید کرے۔ پھر جب مولانا نے یہ فریضہ ادا کرنے کے لئے امت اسلامیہ پر تنقیدی نگاہ ڈالی تو انہیں یہ دیکھ کر بڑی مایوسی ہوئی کہ یہ امت صدر اول سے لے کر آج تک بانجھ چلی آتی ہے اور اس میں ایک بھی ”مرد کامل“ پیدا نہیں

ہوا۔ اپنی مشہور کتاب ”تجدید و احیائے دین“ میں ”خلافت راشدہ“ کے ذریعہ عنوان تحریر فرماتے ہیں۔

”خاتم النبیین سیدنا محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ سارا کام ۲۳ سال کی مدت میں پایہ تکمیل کو پہنچا دیا۔ آپ کے بعد ابو بکر صدیق و عمر فاروق رضی اللہ عنہما دو ایسے کامل ”لیڈر“ اسلام کو میرا آئے جنہوں نے اسی جامعیت کے ساتھ آپ کے کام کو جاری رکھا۔ پھر زمام قیادت حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی طرف منتقل ہوئی اور ابتداء چند سال تک وہ پورا نقشہ بدستور جماڑا جو نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام نے قائم کیا تھا“۔ اس کے بعد ”جاہلیت کا حملہ“ کے عنوان کے تحت لکھتے ہیں۔

”مگر ایک طرف حکومت اسلامی کی تیز رفتار و سعت کی وجہ سے کام روز بروز زیادہ سخت ہوتا جا رہا تھا اور دوسری طرف حضرت عثمان جن پر اس کا عظیم کا بر رکھا گیا تھا ان تمام خصوصیات کے حامل نہ تھے جو ان کے جلیل القدر پیش روؤں کو عطا ہوئی تھیں اس لئے ان کے زمانہ خلافت میں جاہلیت کو اسلامی نظام اجتماعی میں گھس آنے کا موقع مل گیا۔

حضرت عثمان نے اپنا سردے کر اس خطرے کا راستہ روکنے کی کوشش کی مگر وہ نہ رکا اس کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ آگے بڑھے اور انہوں نے اسلام کے سیاسی اقتدار کو جاہلیت کے تسلط سے بچانے کی انتہائی کوشش کی مگر ان کی جان کی قربانی بھی اس انقلاب ملعکوں کو نہ روک سکی۔ آخر خلافت علی منہاج الدین کا دور ختم ہو گیا ملک عضوں نے اس کی جگہ لے لی اور اس طرح حکومت کی اساس اسلام کے بجائے پھر جاہلیت پر قائم ہو گئی۔

حکومت پر قبضہ کرنے کے بعد جاہلیت نے مرض سرطان کی طرح اجتماعی زندگی میں اپنے ریشه بذریع پھیلانے شروع کر دیئے کیونکہ اقتدار کی کنجی اب اسلام کے بجائے اس کے ہاتھ میں تھی اور اسلام زور حکومت سے محروم ہونے کے بعد اس کے اثر و نفع کو بڑھنے سے نہ روک سکتا تھا۔ سب سے بڑی مشکل یہ تھی کہ جاہلیت بے نقاب ہو کر سامنے نہ آئی تھی بلکہ ”مسلمان“ بن کر آئی تھی۔ کھلے دہری یا مشرکین و کفار سامنے ہوتے تو شاید مقابلہ آسان ہوتا۔ مگر وہاں تو آگے آگے تو حیدور سالت کا اقرار صوم و صلوٰۃ پر عمل قرآن و حدیث سے استشهاد تھا اور اس کے پیچھے جاہلیت اپنا کام کر رہی تھی“۔ (ص ۳۶۷)

یہ نقشہ مولانا موصوف آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے بیس پچیس سال بعد کا کھیجھ رہے ہیں۔ جب بقول ان کے ”جاہلیت“ نے اسلام کا نقاب اوڑھ کر اقتدار کی کنجیاں اپنے ہاتھ میں لے لیں اور عالم اسلام میں اسلام کے بجائے جاہلیت کا سکھ چلنے لگا تو اسلام اور مسلمانوں پر کیا

گزری؟ اس کی داستان مولانا ہمیں یوں سناتے ہیں۔

جاہلی امارت کی مندوں اور جاہلی سیاست کی رہنمائی پر "مسلمان" کا جلوہ افروز ہونا جاہلی تعلیم کے درسے میں "مسلمان" کا معلم ہونا جاہلیت کی سجادہ پر "مسلمان" کا مرشد بن کر بیٹھنا، وہ زبردست دھوکہ ہے جس کے فریب میں آنے سے کم ہی لوگ فوج سکتے ہیں۔

اس ملعکوں انقلاب کا سب سے زیادہ خطرناک پہلوی ہی تھا کہ اسلام کا نقاب اوڑھ کر تینوں قسم کی جاہلیتوں نے اپنی جزیں پھیلانی شروع کر دیں اور ان کے اثرات روز بروز زیادہ پھیلتے چلے گئے۔

(۱) جاہلیت خالصہ نے حکومت اور دولت پر تسلط جمایا نام خلافت کا تھا اور اصل میں وہی بادشاہی جس کو اسلام منانے کے لئے آیا تھا بادشاہوں کو والہ کہنے کی ہمت کسی میں باقی نہ تھی اس لئے "السلطان ظل اللہ" کا بہانہ تلاش کیا گیا اور اس بہانے سے وہی مطاع مطلق کی حیثیت پادشاہوں نے اختیار کی جو والہ کی ہوتی ہے۔

(۲) جاہلیت مشرکانہ نے عوام پر حملہ کیا اور توحید کے راستے سے ہٹا کر ان کو ضلالت کی بے شمار را ہوں میں بھٹکا دیا۔ ایک صریح بت پرستی تو نہ ہو سکتی تھی باقی کوئی قسم شرک کی ایسی نہ رہی جس نے "مسلمانوں" میں رواج نہ پایا۔

(۵) جاہلیت را ہبانہ نے علماء مشائخ زہاد و پاکباز لوگوں پر حملہ کیا اور ان میں وہ خرابیاں پھیلانی شروع کر دیں جن کی طرف میں پہلے اشارہ کر آیا ہوں۔ اس جاہلیت کے اثر سے اشراقی فلسفہ را ہبانہ اخلاقیات اور زندگی کے ہر پہلو میں مایوسانہ نقطہ نظر مسلم سوسائٹی میں پھیلا اور اس نے نہ صرف ادبیات اور علوم کو متاثر کیا بلکہ فی الواقع سوسائٹی کے اچھے عناصر کو "مارفیا کا انجکشن" دیکھت کر دیا۔ بادشاہی کے جاہلی نظام کو مضبوط کیا اسلامی علوم و فنون میں جمود اور تنگ خیالی پیدا کی۔ اور ساری دینداری کو چند خاص مدھی اعمال میں محدود کر کے رکھ دیا۔

مولانا کی اس ساری داستان سرائی کو ایک بار پھر پڑھئے اور دل پر ہاتھ رکھ کر بتائیئے کہ جب صحابہ و تابعین کی موجودگی میں جاہلیت نے اسلام کو پچھاڑ دیا اور اقتدار کی کنجیاں تب سے اب تک اسلام کو واپس نہیں مل سکیں تو امت مسلمہ سے زیادہ تاکام کوئی امت ہو سکتی ہے؟ آج کے دہرے کیونٹ اور لا دین عناصر جو اسلام کا مذاق اڑاتے ہیں کیا وہ ہی سب کچھ خود مولانا مودودی نہیں فرمادے ہے؟

اس کے بعد مولانا "محمد دین کی ضرورت" کے زیر عنوان ہمیں بتاتے ہیں کہ:

"انہی تینوں اقسام کی جاہلیت کے ہجوم سے اسلام کو نکالنا اور پھر سے چکار نیا وہ کام تھا جس

کے لئے دین کو مجددین کی ضرورت پیش آئی۔

اور پھر صفحہ ۲۸ سے ۵۰ تک ”کارتجدید“ کے عنوان سے مولانا ان شعبوں کی تفصیل بتاتے ہیں جن میں تجدید کا کام ہونا چاہئے وہ انہی کے الفاظ میں حسب ذیل نوشیعے ہیں

- (۱) اپنے ماحول کی صحیح تشخیص (۲) اصلاح کی تجویز (۳) خود اپنے حدود کا تعین
- (۴) ہنی انقلاب (۵) عملی اصلاح کی کوشش (۶) اجتہاد فی الدین
- (۷) دفاعی جدوجہد (۸) احیائے نظام اسلامی (۹) عالمگیر انقلاب کی کوشش۔

ان نو شعبوں کی تشریح کے بعد وہ بتاتے ہیں کہ:-

”ان شعبوں پر عازم نظر ڈالنے سے معلوم ہوتا ہے کہ ابتدائی تین مدت تو اسی ہیں جو ہر اس شخص کے لئے ناگزیر ہیں جو تجدید کی خدمت انجام دے لیکن باقی چھ میں ایسی ہیں جن کا جامع ہونا مجدد ہونے کے لئے شرط نہیں بلکہ جس نے ایک یادو ٹین یا چار شعبوں میں کوئی نمایاں کارناں انجام دیا ہو وہ بھی مجدد قرار دیا جاسکتا ہے۔ البتہ اس قسم کا مجدد جزوی ہو گا۔ کامل مجدد نہ ہو گا۔ کامل مجدد صرف وہ شخص ہو سکتا ہے جو ان تمام شعبوں میں پورا کام انجام دے کر وراثت نبوت کا حق ادا کر دے۔“

سوال یہ ہے کہ اسلام کی جاہلیت کے نزغے سے نکالنے کے لئے اس امت میں کوئی کامل مجدد بھی ہوا یا نہیں؟ اور کسی بندہ خدا کو بھی ”وراثت نبوت کا حق“ ادا کرنے کی توفیق ملی یا نہیں؟ اس کا جواب مولانا مودودی نقی میں دیتے ہیں ان کا کہنا ہے کہ:-

”تاریخ پر نظر ڈالنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اب تک کوئی کامل مجدد پیدا نہیں ہوا ہے۔ قریب تھا کہ عمر بن عبد العزیز اس منصب پر فائز ہو جاتے مگر وہ کامیاب نہ ہو سکے۔ ان کے بعد جتنے مجدد پیدا ہوئے ان میں سے ہر ایک نے کسی خاص شعبے میں یا چند شعبوں ہی میں کام کیا۔ مجدد کامل کا مقام ابھی تک خالی ہے۔ مگر عقل چاہتی ہے فطرت مطالبه کرتی ہے اور دنیا کے حالات کی رفتار متلاضی ہے کہ ایسا ”لیڈر“ پیدا ہوئے خواہ اس دور میں پیدا ہو یا زمانے کی ہزاروں گروہوں کے بعد پیدا ہو۔ اسی کا نام ”الامام المہدی“ ہو گا۔

یہ ہے وہ خلاصہ جو میں نے ابتداء میں عرض کیا تھا کہ مولانا مودودی کی تنقیدی نظر میں آج تک کوئی مرد کامل اس امت میں پیدا نہیں ہوا۔ ظاہر ہے کہ آپ کسی شخص پر اعتماد تو جسمی کریں گے جب کہ اسے کسی درجے میں بھی ”معیاری آدمی“ سمجھیں گے جب مولانا کے نزدیک امت میں کوئی معیاری آدمی ہوا ہی نہیں تو وہ پوری امت کو تنقید سے بالاتر کیوں سمجھیں گے اور اس پر اعتماد کیوں کریں گے؟

البته مولانا مودودی اور ان کے رفقاء کی ہمت لائق داد ہے۔ مولانا ہمیں بتاتے ہیں کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے ابتدائی دور سے لے کر اسلام پر جاہلیت کا قبضہ چلا آتا ہے۔ پادشاہ اللہ بنے بیٹھے ہیں۔ عوام مشرکانہ جاہلیت کے دام میں گرفتار ہیں علماء مشائخ لوگوں کو ”مار فیا“ کے انگلش دے رہے ہیں۔ اسلام جاہلیت کے چنگل میں پھر پھڑا رہا ہے مگر کوئی صحابی کوئی تابعی کوئی امام کوئی حدیث کوئی مجدد ایسا نہیں اٹھتا جو آگے بڑھ کر جاہلیت سے اقتدار کی سنجیاں چھین لے۔ گویا چودہ سو سال کی پوری امت و راشت نبوت کا حق ادا کرنے سے محروم ہے وہ یا تو خود جاہلیت کے گماشتہ کی حیثیت سے کام کر رہی ہے یا جاہلیت کے فریب اور دھوکے میں بدلتا ہے۔ اس امت میں مجدد بھی آتے ہیں تو بس جزوی قسم کے کام کر کے چلے جاتے ہیں ان میں کرنے کا اصل کام ایک بھی نہیں کرتا۔ بلکہ مولانا کے بقول پوری امت ”وراشت نبوت کا حق ادا کرنے“ سے محروم رہتی ہے۔ بتائیے! اس سے بڑھ کر اس امت کے اپانچ اور بانجھ ہونے کی کوئی اور تعبیر ہو سکتی ہے؟ مولانا نے اس امت کی جو تصویر کی تھی ہے میں دوسروں کی بات نہیں کرتا کم از کم اپنے اسلاف کے بارے میں مولانا کا مرتب کردیکھ کر شرم کے مارے سر جھک جاتا ہے میں مولانا مودودی اور ان کے رفقاء کی حوصلہ مندی کی داد دیتا ہوں کہ ان ساری باتوں کے باوجود اس اپانچ امت میں اپنے آپ کو شمار کرتے ہوئے انہیں ذرا جھجک اور شرم محسوس نہیں ہوتی۔

مولانا نے امت مرحومہ کے بارے میں جن خیالات کا اظہار کیا ہے ان پر مفصل بحث کا موقعہ نہیں۔ مختصر اتنا عرض کروں گا کہ اگر اس کہانی کو صحیح تسلیم کر لیا جائے تو یہ امت ”خیر امت“ نہیں رہتی۔ بلکہ نعوذ باللہ شر امت بن جاتی ہے۔ اس لئے مولانا کی یہ ساری کہانی ایک تخيلاً تی کہانی ہے جو راضی طرز فکر سے مستعاری گئی ہے۔ اسلاف امت کو بدنام کرنے اور نئی نسل کا ڈھنی رابطان سے کائنے کے سوا اس کا کوئی مقصد اور کوئی نتیجہ نہیں۔ جو شخص مولانا مودودی کے تصورات و افکار پر ایمان بالغیب رکھتا ہو وہ ایسے صحیح سمجھتا ہے تو سمجھا کرے۔ لیکن جو شخص اسلام کی ابدیت، قرآن و سنت کی نصوص قطعیہ اور نبوت محمد یہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کی صداقت پر ایمان رکھتا ہو وہ ایک لمحہ کے لئے بھی مولانا کی اس ثروتیہ فکری پر ایمان نہیں لاسکتا۔

میں یہ نہیں کہتا کہ گذشتہ صدیوں کی پوری امت فرشتہ صفت رہی۔ اور کسی فرد سے کبھی کوئی غلطی نہیں ہوئی نہ میں کچھ لادشاہوں کجر و عوام یا کچھ طینت علمائے سوء اور دوکاندار صوفیوں کی وکالت کرنا چاہتا ہوں میں جس چیز کے خلاف احتجاج کر رہا ہوں وہ مولانا کی یہ منطق ہے کہ یہ امت مجموعی طور پر

اسلام کے بجائے جاہلیت کی نمائندہ بن گئی تھی اسلام اس کے نزدیک محض ثانوی چیز بن گیا تھا اور چند گنے پھرے افراد ہی اپنی انفرادی زندگی میں اسلامی تعلیمات کے حامل تھے۔ مولانا کے بقول۔

”جو مقصد اصل انبیاء علیہم السلام کی بعثت کا تھا اس کے لئے یہ دلوں چیزیں ناکافی تھیں نہ یہ بات کافی تھی کہ اقتدار جاہلیت کے ہاتھ میں ہوا اور اسلام محض ایک ثانوی قوت کی حیثیت سے کام کرے اور نہ سبی بات کافی تھی کہ چند افراد یہاں اور چند وہاں محدود انفرادی زندگیوں میں اسلام کے حامل بنے رہیں اور وسیع تر اجتماعی زندگی میں اسلام اور جاہلیت کے مختلف النوع مرکبات پھیلے رہیں۔ لہذا دین کو ہر دور میں ایسے طاقت و راشناک گروہوں اور اداروں کی ضرورت تھی اور ہے جو زندگی کی بگڑی ہوئی رفتار کو بدل کر پھر سے اسلام کی طرف پھیر دیں“۔ (تجدد ید و احیائے دین)

مولانا صراحت کے ساتھ کہہ رہے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ربع صدی بعد میں پوری کی پوری امت انبیاء کرام علیہم السلام کی بعثت کے اصلی مقصد کو فراموش کر بیٹھی تھی اور یہ ایک ایسا جرم ہے جو پوری امت اور اس کے تمام اکابر کو بدترین مجرم کی حیثیت دیتا ہے اس لئے دو باتوں میں سے ایک بہر حال غلط ہے یا تو مولانا مودودی انبیاء کرام علیہم السلام کے اصل مشن کو نہیں سمجھے یا انہوں نے اس امت کے بارے میں صحت فکر سے کام نہیں لیا اور نئی نسل کے سامنے صحابہ کرام تا بعین عظام اور اکابر امت کو مجرم کی حیثیت سے پیش کر کے نہ صرف امت مرحمہ سے بلکہ خود اپنی سلامتی فکر سے بھی بے انصافی کی ہے۔ نئی نسل کو اسلاف امت سے بذلن کرنا کوئی ایسا بڑا کارنامہ نہیں جس کے لئے ہمیں مولانا مودودی کے قلم کی احتیاج ہوتی۔ یہ کام شیعہ روضہ وغیرہ تو شروع ہی سے کرتے آرہے تھے۔ جدید دور میں قادیانی، چکرالوی، پرویزی، کیمونٹ اور سارے ملاحدہ یہی کچھ کر رہے ہیں۔ جس کو کسی نئے فکر کی بنیاد ڈالنی ہو وہ سب سے پہلے اسلاف امت ہی سے نکراتا ہے۔ بدقتی سے یہی خدمت مولانا مودودی کے تیز ر قلم نے انجام دی ہے۔

### مولانا مودودی اور مجدد دین امت

(۳) پوری امت کو پابھج اور ناکارہ باور کرنے کے بعد امت کے جلیل القدر قائدین کے کارناموں میں کیڑے نکالنے بھی ضروری تھا۔ تاکہ نئی نسل کے دل و دماغ میں کسی بزرگ کی عقیدت و احترام کا داع دھبہ باقی نہ رہے اور خدا نخواستہ مولانا کا کوئی نیاز مندا اسلاف امت میں سے کسی کی ”جنی غلامی“ کا شکار نہ ہو جائے چنانچہ مولانا نے یہ فریضہ بھی بڑی بلند آہنگی سے انجام دیا۔ امت اسلامیہ میں چند ہی افراد ایسے تھے جن کا تجدید یہی کارنامہ مولانا کے نزدیک لائق ذکر تھا۔ یعنی خلیفہ راشد عمر بن عبد العزیز امساہ اربعہ (امام

ابوحنفہ نام مالک امام شافعی امام احمد بن حنبل امام غزالی امام ابن تیمیہ امام ربانی مجدد الف ثانی امام البند شاہ ولی اللہ دہلوی امیر المؤمنین سید احمد بریلوی اور مولانا محمد اسماعیل شہید قدس اللہ اسرار حرم۔

هم سیدنا عمر بن عبد العزیز کے بارے میں تو مولانا کا ارشاد پہلے گزر چکا ہے کہ ”قریب تھا کہ عمر بن عبد العزیز اس منصب پر فائز ہو جاتے مگر وہ کامیاب نہ ہو سکے۔“

اممہ اربعہ کا کارنامہ ان کے نزدیک صرف یہ ہے کہ انہوں نے اصول دین سے اسلام کے توانین کو تفصیلی شکل میں مرتب کر دیا لیکن مولانا کے بقول انبیاء علیہم السلام کے مشن کے لئے انہوں نے کچھ نہیں کیا۔ گویا کرنے کا جواہری کام تھا اس کو انہوں نے ہاتھ بھی نہیں لگایا۔

امام غزالی کے بارے میں ارشاد ہے کہ ”امام غزالی کے تجدیدی کام میں علمی و فکری حیثیت سے چند ناقص بھی تھے اور وہ تین عنوانات پر تقسیم کئے جاسکتے ہیں۔ ایک قسم ان ناقص کی جو حدیث کے علم میں کمزور ہونے کی وجہ سے ان کے کام میں پیدا ہوئے دوسری قسم ان ناقص کی جوان کے ذہن پر عقليات کے غلبہ کی وجہ سے تھے اور تیسرا قسم ان ناقص کی جو تصوف کی طرف ضرورت سے زیادہ مائل ہونے کی وجہ سے تھے۔“ (تجددید و احیائے دین)

امام غزالی کے بعد شیخ الاسلام ابن تیمیہ کا نام آتا ہے۔ ان کے تجدیدی کام کا اختتام یہاں ہوتا ہے۔ ”تاہم یہ واقعہ ہے کہ وہ کوئی ایسی تحریک ناٹھا کے جس سے نظام حکومت میں انقلاب برپا ہوتا اور اقتدار کی کنجیاں جاہلیت کے قبضہ سے نکل کر اسلام کے ہاتھ میں آ جاتیں۔“

ابن تیمیہ کے بعد مجدد الف ثانی شاہ ولی اللہ محدث دہلوی سید احمد شہید اور مولانا محمد اسماعیل شہید کے تجدیدی کارناموں کی تفصیل ذکر کرنے کے بعد ارشاد ہوتا ہے۔

”پہلی چیز جو مجھ کو حضرت مجدد الف ثانی کے وقت سے شاہ صاحب اور ان کے خلفاء تک کے تجدیدی کام میں لکھلی ہے وہ یہ ہے کہ انہوں نے تصوف کے بارے میں مسلمانوں کی یکاری کا پورا اندازہ نہیں لگایا اور نادانست ان کو پھر وہی غذا دیدی جس سے مکمل پرہیز کرانے کی ضرورت تھی۔ حاشا کہ مجھے فی نفسہ اس تصوف پر اعتراض نہیں ہے جو ان حضرات نے پیش کیا وہ بجائے خود اپنی روح کے اعتبار سے اسلام کا اصل تصوف ہے اور اس کی نوعیت احسان سے کچھ مختلف نہیں لیکن جس چیز کو میں لا اُت پرہیز کہہ رہا ہوں وہ متصوفاتہ رموز و اشارات اور متصوفانہ زبان کا استعمال اور متصوفانہ طریقے سے مشابہت رکھنے والے طریقوں کو جاری رکھتا ہے۔“

مولانا کو تصوف کے نام اس کی اصطلاحات اور اس کے طور و طریق سے چڑھتا ہے۔ وہ ان اکابر

کے تصوف کو ”غیر اسلامی“ کہنے کی جرأت تو کرنیں سکتے مگر ان کے تصوف کا نذاق اڑاتے ہوئے لکھتے ہیں۔ ”پس جس طرح پانی جیسی حلال چیز بھی اس وقت منوع ہو جاتی ہے جب وہ مریض کے لئے نقصان دہ ہوا کی طرح یہ قابل بھی مباح ہونے کے باوجود اسی بنا پر قطعی چھوڑ دینے کے قابل ہو گیا ہے اس لباس میں مسلمانوں کو ”افیون کا چرکا لگایا گیا ہے اور اس کے قریب جاتے ہی ان میں مریضوں کو پھر وہی ”چینا بیگم“ یاد آ جاتی ہے جو صدیوں تک ان کو تھپک تھپک کر سلاطی رہی ہے۔“

”مسلمانوں کے اس مرض سے نہ حضرت مجدد ناواقف تھے نہ شاہ صاحب دنوں کے کلام میں اس پر تنقید موجود ہے مگر غالباً اس مرض کی شدت کا انہیں پورا اندازہ نہ تھا۔ یہی وجہ ہے کہ دنوں بزرگوں نے ان بیماروں کو پھر وہی عذاء دے دی جو اس مرض میں مہاک ثابت ہو چکی تھی اور اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ رفتہ دنوں کا حلقة پھر اسے پرانے مرض سے متاثر ہوتا چلا گیا۔“

”اگرچہ مولانا اسماعیل شہید رحمۃ اللہ علیہ نے اس حقیقت کو چھپ کر ٹھیک وہی روشن اختیار کی جو ابن تیمیہؒ کی تھی لیکن شاہ ولی اللہ صاحب کے لٹریچر میں تو یہ سامان موجود تھا جس کا کچھ اثر شاہ اسماعیل شہید کی تحریروں میں بھی باقی رہا اور پیری صریدی کا سلسلہ بھی سید صاحب کی تحریک میں چل رہا تھا اس لئے ”مرض صوفیت“ کے جراثیم سے تحریک پاک نہ رکھی۔“

یہ امت محمدیہ کے وہ اکابر ہیں جن کو پوری امت کے چیدہ اور منتخب افراد کی حیثیت میں مولانا نے پیش کیا ہے ان کے بارے میں مولانا نے جو تنقید کی ہے کوئی احق ہی ہوگا جو مولانا کی تنقید کو حق بجانب صحنتے کے بعد ان اکابر پر اعتماد کرے اور ان کی روشن کوالائق تقلید کر جائے۔ مولانا نے ”تجدید“ کے جن نو شعبوں کا تذکرہ کیا ہے اسے ایک بار پھر پڑھ کر دیکھ لجھتے۔ ان میں سب سے پہلے نمبر پر مولانا نے ”اپنے ماحول کی صحیح تشخیص“ کو ذکر کیا تھا اور حافظ ابن تیمیہ کو مستثنی کرنے کے بعد امام غزالیؒ سے شاہ اسماعیل شہید تک تمام اکابر کے بارے میں ان کی رائے یہ ہے کہ انہوں نے مسلمانوں کے مرض کا صحیح اندازہ ہی نہیں لگایا بلکہ انہیں پھر ”مار فیا کے انگلش“ دیتے رہے۔ ان دنوں باتوں کو ایک ساتھ ملاحظہ کیجئے تو معلوم ہو گا کہ یہ حضرات مجدد تو کیا ہوتے اس کی پہلی شرط کو پورا کرنے کی صلاحیت سے بھی محروم تھے کیونکہ یہ تمام اکابر خود صوفی تھے اور مولانا کے نزدیک ”صوفیت“ ہی مسلمانوں کی اصل بیماری ہے۔ گویا یہ حضرات تو خود ہی صوفیت کے مریض تھے اور ”چینا بیگم“ سے شغل فرماتے تھے وہ امت سیحائی کیا کرتے۔ جب اس امت کے ان چیدہ و برگزیدہ افراد کا یہ حال ہے جنہیں دنیا مجدد اسلام مانتی ہے اور جن کی عظمت کے سامنے خود مولانا کے قلم کا سر بھی خم ہے تو امت کے باقی علماء و صلحاء کا کیا حال ہو گا؟ اس کا اندازہ مولانا مودودی کے

نقطے نظر سے خود ہی کر لیجئے۔ ۶) قیاس کن ز گلستان من بھار مرا

## مولانا مودودی اور اسلامی علوم

(۵) جب پوری امت کے آکا بر مولانا مودودی اور ان کے نیازمندوں کے اعتماد و احترام سے محروم ہوئے تو ان کے ذریعہ اور واسطہ سے جو اسلامی علوم ہم تک پہنچے ان پر اعتماد کیسے ممکن تھا؟ چنانچہ مولانا نے علوم اسلامی میں سے ایک ایک کا نام لے کر اس پر بے اعتمادی کا اظہار فرمایا۔ اپنے نیازمندوں کے ذہن میں یہ بات خوب اچھی طرح راجح کر دی کہ تمام اسلامی علوم میں نئے اجتہاد کی ضرورت ہے۔

## مولانا مودودی اور علم تفسیر

علم تفسیر کے بارے میں وہ لکھتے ہیں: "قرآن کے لئے کسی تفسیر کی حاجت نہیں۔ ایک عالی درجہ کا پروفیسر کافی ہے جس نے قرآن کا پہ نظر غائر مطالعہ کیا ہو اور جو جدید طرز پر قرآن پڑھانے اور سمجھانے کی الہیت رکھتا ہو وہ اپنے لیکھروں سے انتہمیہیث میں طلبہ کے اندر قرآن فہمی کی ضروری استعداد پیدا کرے گا پھر بی اے میں ان کو پورا قرآن اس طرح پڑھاوے گا کہ وہ عربیت میں بھی کافی ترقی کر جائیں گے اور اسلام کی روح سے بھی بخوبی واقف ہو جائیں گے" (تفصیلات)

## مولانا مودودی علم حدیث

علم حدیث کے بارے میں تفہیمات میں صفحہ ۲۸ سے صفحہ ۲۹۸ تک "سلک اعتدال" کے عنوان سے مولانا کا ایک مضمون ہے اس میں موصوف نے جن خیالات کا اظہار فرمایا ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ کسی حدیث کا "صحیح" ہونا حضرات محدثین کی تصریح پر موقوف نہیں بلکہ دراصل مزاج شناسی رسول پر موقوف ہے۔ مشہور منکر حدیث مسٹر غلام احمد پرویز نے ایک موقع پر لکھا تھا کہ حدیث کے بارے میں میری رائے بھی اس سے زیادہ سخت نہیں جو مولانا نے ظاہر فرمائی ہے۔ مولانا کی رائے کا خلاصہ انہی کے الفاظ میں یہ ہے۔

"محدثین حرحم اللہ کی خدمات مسلم یہ بھی مسلم کی نقد حدیث کے لئے جو مواد انہوں نے فراہم کیا ہے وہ صدر اول کے اخبار و آثار کی تحقیق میں بہت کارآمد ہے کلام اس میں نہیں بلکہ صرف اس امر میں ہے کہ کلیئہ ان پر اعتماد کرنا کہاں تک درست ہے؟ وہ بہر حال تھے تو انسان ہی انسانی علم کے لئے جو بددیں فطرۃ اللہ نے مقرر کر رکھی ہیں ان سے آگے تو وہ نہیں جا سکتے تھے۔ انسانی کاموں میں

جو شخص فطری طور پر رہ جاتا ہے اس سے تو ان کے کام محفوظ نہ تھے۔ پھر آپ کیسے کہہ سکتے ہیں کہ جس کو وہ صحیح تراویت ہے یہ وہ حقیقت میں بھی صحیح ہے؟

چونکہ مولانا کو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے خاص عقیدت ہے اس لئے وہ صحابہ کرام پر جرح کا کوئی نہ کوئی موقع تلاش کر لیتے ہیں۔ احادیث کا مدار چونکہ راویوں پر ہے اور حدیث کے سب سے پہلے راوی چونکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم تھے اس لئے حدیث کے سلسلہ سنن کو مخلوک کرنے کے لئے دیگر راویان حدیث کے علاوہ خود صحابہ کرام رضی اللہ عنہم پر خاک اڑانا ضروری تھا۔ چنانچہ مولانا لکھتے ہیں:- ”اول توراة کی سیرت اور ان کے حافظہ اور ان کی دوسری باطنی خصوصیات کے متعلق بالکل صحیح علم حاصل ہونا مشکل دوسرے خود وہ لوگ جوان راویوں کے متعلق رائے قائم کرنے والے تھے انسانی کمزوریوں سے مبرانہ تھے۔“

اس ضمن میں آگے لکھتے ہیں۔ ”ان سب سے بڑھ کر عجیب بات یہ ہے کہ بسا اوقات صحابہ رضی اللہ عنہم پر بھی بشری کمزوریوں کا غالب ہو جاتا تھا اور وہ ایک دوسرے پر چٹیں کر جایا کرتے تھے۔“ (ص ۲۹۲)

چونکہ مولانا کے نزدیک علم حدیث لاائق اعتبار نہیں جب تک کہ وہ ان کی مزاج شناسی رسول پر پورا نہ اترے اس لئے وہ صحیح مستند اور پوری امت کی سلسلہ احادیث تک کو بلا تکلف محکم رہتے ہیں۔ اس کی متعدد مثالیں میرے سامنے ہیں مگر طوالت کے خوف سے ان کو قلم انداز کرتا ہوں۔

### مولانا مودودی اور علم فقہ

علم تفسیر و حدیث کے بعد علوم اسلامیہ میں سب سے اہم اور عظیم الشان علم فقہ ہے اس سے تو مولانا کو اس حد تک نفرت ہے کہ بعض اوقات وہ اس پر دوزخ کی وعیدیں تک سنا دیتے ہیں۔ ”حقوق الزوجین“ میں ایک بحث کے ضمن میں لکھتے ہیں۔

”قیامت کے روز حق تعالیٰ کے سامنے ان گناہگاروں کے ساتھ ساتھ ان کے دینی پیشوائی بھی کپڑے ہوئے آئیں گے اور اللہ تعالیٰ ان سے پوچھنے گا کہ کیا ہم نے تم کو علم و عقل سے اس لئے سرفراز کیا تھا کہ تم اس سے کام نہ لو کیا ہماری کتاب اور ہمارے نبی کی سنت تمہارے پاس اس لئے تھی کہ تم اس کو لئے بیٹھنے رہوا اور مسلمان گمراہی میں جلتا ہوتے رہیں۔“

ہم نے اپنے دین کو یہ بنایا تھا۔ تم کو کیا حق تھا کہ اسے عمر بنا دو۔ ہم نے قرآن اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کا حکم دیا تھا مگر یہ کس نے فرض کیا کہ ان دونوں سے بڑھ کر اپنے اسلاف کی پیروی

کرو۔ (گویا مولانا نے پہلے یہ طے کر کھا ہے کہ امت اسلامیہ کے سلف صالحین قرآن و حدیث کی پیروی نہیں کرتے تھے بلکہ ان کے فتوے قرآن و حدیث کے خلاف ہوتے تھے۔ استغفار اللہ)

ہم نے ہر مشکل کا علاج قرآن میں رکھا تھا۔ تم سے کس نے کہا کہ قرآن کو ہاتھ ن لگاؤ اور اپنے لئے انسانوں کی لکھی ہوئی کتابوں کو کافی سمجھو۔ اس باز پرس کے جواب میں امید نہیں کہ کسی عالم دین کو کنز الدقائق، ہدایہ اور عالمگیری کے مصنفوں کے دامنوں میں پناہ ل سکے گی۔ البتہ جہلاء کو جواب دہی کرنے کا یہ موقعہ ضرور مل جائے گا کہ۔

**رَبَّنَا إِنَّا أَطْغَنَّا سَادَتَنَا وَكُلُّ إِنَّا فَأَحْضَلُونَا السَّيِّئَاتِ لَا رَبَّنَا أَتَهُمْ ضُنْعَفَيْنِ مِنْ**

**الْعَذَابِ وَالْعَنَّهُمْ لَعْنًا كَبِيرًا۔** (الازباب)

ان دونوں آیتوں کا ترجمہ مولانا مودودی نے تفہیم القرآن میں کیا ہے ”اے رب ہمارے ہم نے اپنے سرداروں اور اپنے بڑوں کی اطاعت کی اور انہوں نے ہمیں راہ راست سے بے راہ کر دیا۔ اے رب! ان کو دو ہر اعذاب دے اور ان پر سخت لعنت کر“ (تفہیم القرآن جلد ۳ ص ۱۳۲) (حقوق الزوجین) طبع ششم جون ۱۹۷۳ء)

مولانا کی یہ پوری عبارت اسلاف امت اور فقہائے امت کے بارے میں ان کی قلبی کیفیت کا آئینہ ہے اس کے ایک ایک لفظ سے بعض و نفرت کی وہ کیفیت پک رہی ہے جو کسی مسلمان کو ادنی مسلمان سے نہیں ہو سکتی چہ جائیکہ اسلاف امت سے؟ قرآن کریم کی جود و آیتیں مولانا نے اس مقام پر کلمی ہیں وہ کفار کے بارے میں ہیں کہ وہ قیامت کے دن خدا کے حضور یہ کہیں گے کہ یا اللہ! ہم کو انہیاء علیہم السلام کی دعوت پر بلیک کہنے سے ہمارے سرداروں اور بڑوں نے روکا تھا ہم ان کے زیر اثر تھے اس لئے اصل قصور ان کا ہے انہیں دو ہر اعذاب دیجئے۔ اور ان کو سخت لعنت کا مورد بنائیے۔

اکابر امت کے بارے میں مولانا کی یہ تحریر پڑھتا ہوں تو مجھے یہ فیصلہ کرنا مشکل ہو جاتا ہے کہ مولانا یہ عبارت لکھتے وقت غنوڈگی کی حالت میں تھے یا وہ خارجیوں کی طرح اسلاف امت کو واقعہ خارج اسلام ہی سمجھتے ہیں۔ کنز الدقائق، ہدایہ اور عالمگیری کے مصنفوں تو (اپنی جلالت قدر کے باوجود) محض ناقل ہیں۔ ان کا جرم تو بس اتنا ہے کہ انہوں نے یہ مسائل اپنی اپنی کتابوں میں نقل کر دیئے ہیں۔ ورنہ یہ مسائل خود ان کے نہیں۔ بلکہ ائمہ اجتہاد (امام ابوحنیفہ، امام ابو یوسف، امام محمد رحمہم اللہ) کے ہیں جو انہوں نے قرآن و سنت سے نکالے ہیں۔ کیا مولانا کے نزدیک یہی اکابر ”کافروں کے سردار“ ہیں جن کو دو ہر اعذاب دینے اور ان پر سخت لعنت کرنے کا قرآن کریم نے ذکر کیا ہے۔

صدق حیف کہ آج کا ایک لکھا پڑھا آدمی جو بد قسمتی سے منصف اجتہاد کی بلند یوں سے نا آشنا ہے اور جس کے لئے ائمہ سلف کی عبارت کا صحیح سمجھنا اور اسے اپنی زبان میں منتقل کرنا بھی مشکل ہے وہ امت کے ائمہ اجتہاد کو ”کافروں کے سرداروں“ میں شامل کر دیتا ہے کیوں؟ مخفی اس لئے کہ اسے اپنی رائے کی تائید میں ائمہ اجتہاد کا کوئی فتویٰ نہیں ملتا۔ انصاف کیجئے کیا عقل و دانش کی رو سے صرف اتنی بات اس بات کا جواز پیدا کر دیتی ہے کہ اکابر امت کو اتنی بڑی گالی دے ڈالی جائے؟ میں قبل ازیں بتا چکا ہوں کہ اس علم نما جہل کے دور میں دین پر ثابت قدم رہنے کے لئے اسلاف امت اور ائمہ اجتہاد کی انگلی پیڑ کر چلنا لازم ہے یہ سہارانہ ہو تو آج کا علم آدمی کے دین و ایمان کی حفاظت کے لئے کافی نہیں کیونکہ اگر اسلاف امت پر اعتماد نہ کیا جائے تو شیطان بہت جلد آدمی کے نفس امارہ کو علم کے ٹوپر سوار کر کے ہوا وہوس کی وادیوں میں بھٹکا دیتا ہے اور کسی کو پرویز کسی کو چکڑ الوی اور کسی کو غلام احمد قادریانی بنادیتا ہے۔ لیکن صدق حیف! کہ مولانا مودودی اسلاف امت کی اتباع کو جو تریاق ایمان ہے ہر گناہ سے بڑا گناہ نہیں ہوتا۔ اور ”ذہنی غلامی“ کہہ کر اس کا مذاق اڑاتے ہیں۔ ملاحظہ ہو۔

”میرے نزدیک صاحب علم آدمی کے لئے تقلید ناجائز اور گناہ بلکہ اس سے بھی کچھ شدید ترجیز ہے۔ مگر یہ یاد رہے کہ اپنی تحقیق کی بنابر کسی ایک سکول کے طریقے اور اصول کی اتباع کرنا اور چیز ہے اور تقلید کی قسم کھابی سجنہ بالکل دوسری چیز ہے اور یہی آخری چیز ہے جسے میں صحیح نہیں سمجھتا۔“ (رسائل وسائل) مولانا کی یہ رائے بھی خود رائی ہے اور اس غلط رائے کا اصل منشاء غلطی ہے کہ مولانا ہر حرف خواں کو صاحب علم سمجھتے ہیں اور ہر صاحب علم کو مجتہد کا منصب تفویض کرتے ہیں حالانکہ یہ دونوں باشیں غلط ہیں مولانا نے اگر ذرا بھی غور و تأمل سے کام لیا ہوتا تو انہیں نظر آتا کہ اجتہاد کا مقام بہت بلند ہے یہی وجہ ہے کہ چوتحی صدی کے بعد مجدد الف ثانی اور شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی تک پوری امت تقلید پر تفقیح چلی آتی ہے کیا یہ سارے اکابر مولانا کے نزدیک ”صاحب علم آدمی“ نہیں تھے؟ اور کیا وہ ائمہ اجتہاد کی تقلید کر کے مولانا کے بقول ”ناجاائز گناہ بلکہ اس سے کچھ شدید ترجیز کے مرتكب تھے؟“ اصل بات وہی ہے جس کو میں عرض کرتا آ رہا ہوں کہ مولانا کو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے لے کر بعد کی صدیوں تک کے اکابر امت میں سے کسی پر اعتماد نہیں۔ اس لئے ان کے واسطے سے جو علوم نبوت ہم تک پہنچے ہیں مولانا ان پر بھی اعتماد کرنے کو تیار نہیں۔

علم فقہ کے بعد دین کا ایک اہم ترین شعبہ جس کو پورے دین کی روح کہنا بے جا نہ ہو گا علم

تصوف ہے جس کو حدیث جبرئیل علیہ السلام میں "احسان" کے لفظ سے تعبیر فرمایا گیا ہے۔

قرآن کریم میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے تین فرائض نبوت بیان کئے گئے ہیں

(۱) آیات کی تلاوت (۲) کتاب و حکمت کی تعلیم (۳) تزکیہ۔ یہ تینوں فرائض اپنی جگہ اہم ترین مقاصد ہیں۔ مگر ان میں بھی الاہم فالاہم کی ترتیب ہے۔ چنانچہ تلاوت آیات تہبید ہے تعلیم کتاب و حکمت کی اور تعلیم کتاب و حکمت تہبید ہے تزکیہ کی۔ گویا نبوت کا کام تلاوت آیات سے شروع اور تزکیہ پر ختم ہوتا ہے۔ اس لئے مقاصد نبوت میں سب سے برا سب سے عالی سب سے اہم اور عایت الغایات مقصد تزکیہ ہے۔ جسے دوسرے الفاظ میں تعمیر سیرت یا انسان سازی کہا جاتا ہے۔ بلاشبہ تلاوت آیات بھی ایک اہم مقصد ہے۔ کوئی شخص نہیں کہ کتاب و حکمت کی تعلیم بھی بہت بڑا عالی شان منصب ہے۔ لیکن یہ دونوں چیزوں اپنی جگہ اہم مقصد ہونے کے باوجود تزکیہ کے لئے تہبید اور مقدمہ کی حیثیت رکھتی ہے۔ شاید یہی نکتہ ہے کہ قرآن کریم میں ان کا سہ گانہ فرائض نبوت کا ذکر کرتے ہوئے تلاوت آیات کو ہمیشہ مقدم رکھا گیا ہے۔ جبکہ تزکیہ کو ایک جگہ تعلیم کتاب و حکمت سے مونخر کیا ہے۔ اس کے علاوہ ہر جگہ اسے مقدم کیا گیا ہے۔ یا اشارہ ہے کہ تلاوت آیات کے بغیر نبوت کے کام کا تصور ہی نہیں کیا جاسکتا اور یہ کہ علوم نبوت کا اول و آخر اور مبدأ و عایت تزکیہ ہے۔ واللہ اعلم۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی بیک وقت ان تمام فرائض کی مستکفل تھی۔ آپ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو خود قرآن کریم کے الفاظ بھی پڑھاتے تھے۔ اس کے مفہوم و معانی اور احکام وسائل کی تعلیم بھی دیتے تھے اور ان کا تزکیہ اور اصلاح و تربیت فرماتے تھے۔

آپ کے بعد جب یہ دراثت نبوت امت کے سپرد ہوئی تو ان تینوں شعبوں پر الگ الگ کام ہونے لگا۔ اگرچہ اکابر امت میں بہت سی ہستیاں ایسی بھی ہوئیں جو بیک وقت تینوں کی جامع تھیں۔ مگر عام طور پر تلاوت آیات کا شعبہ ایک مستقل جماعت نے سنجا لा۔ تعلیم کتاب و حکمت کے مختلف النوع شعبوں کے الگ الگ رجال کا رپیدا ہونے اور ایک جماعت اصلاح و تربیت اور تزکیہ نفوس کی خدمت میں لگ گئی جن اکابر امت نے اپنے آپ کو اس تیرے شعبے کے لئے وقف کر دیا وہ صوفیاء کرام اور پیران طریقت کے نام سے معروف ہوئے اور ان کا شعبہ کا نام "سلوک و تصوف" مٹھرا۔

اس مختصری وضاحت سے معلوم ہوا ہو گا کہ تصوف شریعت محمدیہ (علیٰ صاحبہ الف الف صلوات والسلام) سے کوئی الگ چیز نہیں اور نہ صوفیاء کرام ہی کسی اور جہان کی مخلوق ہیں۔ جن کے نام سے بدکاجائے بلکہ تصوف دراثت نبوت کا ایک مستقل شعبہ اور وظائف نبوت میں سے ایک مستقل وظیفہ ہے

اور صوفیاء کرام اس وراثت بہوت کا مین اور اس عظیم الشان شعبہ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے خادم اور آپ کے جانشین ہیں اور یہ شعبہ اس قدر اہم اور اتنا نازک ہے کہ ناس کے بغیر مقاصد بہوت کی تجھیل ہوتی ہے اور نہ یہ امت ہی اپنے اس فریضہ سے عہدہ برآ ہوتی ہے جو اس کے ذمہ عائد کیا گیا ہے۔

حضرات صوفیاء کرام پوری امت کی جانب سے تشكیر و امتحان اور جزاۓ خیر کے مستحق ہیں کہ انہوں نے اس نازک ترین فریضہ کو سنبھالا اور نہایت خاموشی اور یکسوئی کے ساتھ افرا دامت کی اصلاح و تربیت تزکیہ لفوس اور انسان سازی کا کام کیا اگر یہ نہ ہوتا تو یہ امت وراثت بہوت کے اس شعبہ سے محروم عالم نما جاہلوں کی بھیڑ ہوتی۔

امت کو اگر میدان جہاد میں سر بکف جانبازوں کی ضرورت ہے اگر مکاتب و مدارس اور دانش کدوں میں لا اُق اساتذہ کی ضرورت ہے اگر ایوان عدالت میں عدل پرور قاضیوں اور جوں کی ضرورت ہوتی ہے اگر سائنس اور شیکنا لوچی کے شعبہ میں تحقیق کرنے والوں کی ضرورت ہے اگر ہر شعبہ زندگی کو زندہ و توانار کھنے کے لئے الگ الگ مخصوصین کی ضرورت ہے تو یقیناً انسان سازی کے کارخانوں میں انسانوں کو انسان بنانے والوں کی ضرورت ہے انسان سازی کے یہ کارخانے خانقاہیں ہیں۔ اور جو حضرات انسان سازی کا کام کر رہے ہیں انہیں صوفیاء کہا جاتا ہے۔ میری طرح مولانا مودودی نے چونکہ اس کوچہ میں گھوم پھر کرنیں دیکھا اور بد فستی سے زمانے کی فضا کچھ لکی ہے کہ دنیا کو انسان کے گرد و پیش پھیلی ہوئی چیزوں کی ضرورت تو نظر آتی ہے مگر خود ”انسان“ کی انسانیت کو ایک بے ضرورت چیز سمجھ لیا گیا ہے اس لئے عام ذہن یہ بن گیا ہے کہ صوفیاء کرام اور ان کی خانقاہیں دنیا کی سب سے زیادہ بے ضرورت چیز ہیں۔ آخر اس ترقی کے دور میں انہوں نے انسان سازی کی فیکٹریاں کیوں کھول رکھی ہیں؟ زمانے کی اس فضائے متابر ہو کر مولانا مودودی بھی صوفیائے کرام سے بے حد ناراض ہیں اور وہ علم تصوف کا ایسا مذاق اڑاتے ہیں جس کی توقع کم از کم کسی عالم دین سے نہیں کی جاسکتی وہ سمجھتے ہیں کہ جس نے قرآن و حدیث کے نقوش پڑھ لئے اس کی اصلاح آپ سے آپ ہو جاتی ہے اور اس کی کے جتوں میں جا کر بیٹھنے کی ضرورت نہیں حالانکہ اگر حرف خوانی کا نام نام علم ہوتا اور اگر اسی سے اصلاح و تزکیہ ہو جایا کرتا تو امام غزالی کو نظامیہ چھوڑ کر مارے مارے پھر نے اور الحقد من اهلال“ میں اپنی سرگزشت لکھنے کی ضرورت نہ ہوتی۔ اگر علم صرف ”خواندان“ کا نام ہوتا تو آج کے مغربی مستشرقین مولانا سے زیادہ وہ عالم کہلانے کے مستحق ہوتے۔

## مولانا مودودی اور علم تصوف

(۶) چونکہ مولانا مودودی کی نظر میں پوری امت نالائق اعتماد اور اس کے ذریعہ حاصل

ہونے والے سارے علوم محل نقد و نظر تھے اس لئے مولانا کو دین فہمی کے لئے صرف اپنے علم و فہم اور اپنی صلاحیتوں پر احصار کرنا پڑا: وہ لکھتے ہیں۔

”میں اپنادین معلوم کرنے کے لئے چھوٹے یا بڑے علماء کی طرف دیکھنے کا جتناج نہیں ہوں بلکہ خود خدا کی کتاب اور اس کے رسول کی سنت سے معلوم کر سکتا ہوں کہ دین کے اصول کیا ہیں اور یہ بھی تحقیق کر سکتا ہوں کہ اس ملک میں جو لوگ دین کے علمبردار سمجھے جاتے ہیں وہ کسی خاص مسئلہ میں صحیح مسلک اختیار کر رہے ہیں یا غلط؟ اس لئے میں اپنی جگہ پر مجبور ہوں کہ جو کچھ قرآن و سنت سے حق پاؤں اسے حق سمجھوں بھی اور اس کا اظہار بھی کروں“۔ (روئے داد جماعت جماعت اسلامی)

### دین فہمی یا خود رائی

”میں نے دین کو حال یا ماضی کے اشخاص سے سمجھنے کے بجائے ہمیشہ قرآن و سنت ہی سے سمجھنے کی کوشش کی ہے۔ اس لئے میں نے کبھی یہ معلوم کرنے کے لئے کہ خدا کا دین مجھ سے اور ہر مومن سے کیا چاہتا ہے یہ دیکھنے کی کوشش نہیں کی کہ فلاں اور فلاں بزرگ کیا کہتے ہیں اور کیا کرتے ہیں بلکہ صرف یہ دیکھنے کی کوشش کرتا ہوں کہ قرآن مجید کیا کہتا ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کیا کہا“۔ (روئے داد جماعت اسلامی)

بغیر واسطہ اسلاف کے دین فہمی کی کوشش ہی دراصل ان تمام فتنوں کی جڑ ہے جو آج ہمارے گروہوپیش میں منڈلارہے ہیں، میں بتایا یہ جاتا ہے کہ ہم قرآن و سنت سے دنیادین معلوم کر رہے ہیں لیکن ہوتا یہ ہے کہ بر عکس اس کے اسلاف امت سے بے نیاز ہو کر لوگ قرآن و سنت کو ”معیار حق“، ”بانے“ کے بجائے دراصل اپنے فکر و فہم کو ”معیار حق“، ”قرار دیتے ہیں۔ مثلاً مسٹر غلام احمد پرویز کا یہ دعویٰ ہے کہ ان کے تمام نظریات کی بنیاد کتاب و سنت پر ہے (پرویز صاحب حدیث کو نہیں مانتے مگر ”سنت“ کو مانئے کا دعویٰ وہ بھی کرتے ہیں، ”قادیانی امت“ کا دعویٰ ہے کہ وہ جو کچھ کہتی ہے قرآن و سنت سے کہتی ہے اور ثقیل یہی دعویٰ مولانا مودودی کا ہے کہ وہ جو کچھ لیتے ہیں بلا واسطہ قرآن و سنت سے لیتے ہیں۔ یہ تین فریق جو اپنے نظریات کے کتاب و سنت پر مبنی ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں۔ لفظی طور پر قرآن و سنت کے مانے سے ان میں سے کسی کو انکار نہیں۔ بحث یہ ہے کہ قرآن و سنت کے نام سے ہمارے سامنے جو کچھ پیش کیا جاتا ہے وہ صحیح ہے یا غلط؟ اس کے جانختے کا معیار ہمارے پاس کیا ہے؟ ہم کس کسوٹی پر پرکھ کریے کہہ سکتے ہیں کہ مولانا مودودی کے نظریات صحیح ہیں۔

اور مسٹر پرویز اور قادریانی امت کے نظریات غلط ہیں؟ یہ کسوٹی اور یہ معیار اسلامی امت کا فہم ہے۔ یعنی قرآن و سنت کا جو مفہوم سلف صالحین اور اکابر امت نے سمجھا وہ صحیح ہے۔

اور جو اس کے خلاف ہو وہ غلط ہے۔ اس کے برعکس قادریانی پرویز اور خود مولا نا مودودی اس معیار کے قائل نہیں وہ اس پیانا نے کوتور دینا چاہتے ہیں اور دین فہمی میں حال یا ماضی کے اشخاص کے زیر بار احسان نہیں رہنا چاہتے۔ بلکہ براہ راست قرآن و سنت سے انہیں جو کچھ سمجھ آئے اسے ”دین“ سمجھنے پر بعیند ہیں کتاب و سنت سے براہ راست جو کچھ انہوں نے سمجھا ہے وہ ان کے نزدیک حق ہے اور جو اس کے خلاف ہو وہ باطل ہے۔ گویا حق دبائل کا اصل معیار قرآن و سنت نہ ہوا بلکہ قرآن و سنت کا وہ فہم ہوا جس کا ہر ایک کو دعویٰ ہے۔

یہ ہے وہ اصل لکھتے جس پر مولا نا مودودی سے مجھے اختلاف ہے میرے نزدیک ”معیار حق“، قرآن و سنت کا وہ فہم ہے جو صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے زمانے سے آج تک نسل اور متوارث چلا آتا ہے اور مولا نا مودودی کے نزدیک حال یا ماضی کے اشخاص کو درمیان میں واسطہ بنانا ہی غلط ہے۔ اس لئے ان کے نزدیک ”معیار حق“، خود ان کا ذائقہ فہم ہے جو براہ راست انہیں قرآن و سنت میں حاصل ہے۔

### اسلام یا سیاسی تحریک

سلف صالحین کے بجائے خود اپنی ذاتی رائے اور ذاتی علم و فہم پر اعتماد کا نتیجہ یہ ہونا چاہئے تھا کہ سلف صالحین کے نزدیک دین کا جو تصور تھا مولا نا کا دینی تصور اس سے مختلف ہوتا۔ سلف صالحین قرآن حکیم کو جس نقطہ نظر سے دیکھتے تھے مولا نا کا زاویہ نظر اس سے الگ ہوتا۔ ان اکابر کی نظر میں دین کا جو خاکہ جو نقش اور جو نظام تھا مولا نا کے ذہن میں دین کا خاکہ اس سے جدا ہوتا ایسا ہونا ایک ناگزیر امر تھا اور تبھی ہوا۔

مولانا مودودی کے نزدیک دین اسلام ایک سیاسی تحریک کا نام ہے جو زمین پر خدا تعالیٰ کا اقتدار اعلیٰ قائم کرنے کے لئے برپا کی گئی۔ مولا نا لکھتے ہیں۔

”اسلامی تحریک“ میں ایک محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہی وہ تھا لیدر ہیں جن کی زندگی میں ہم کو اس تحریک کی ابتدائی دعوت سے لے کر اسلامی اسٹیٹ کے قیام تک اور قیام کے بعد اس اسٹیٹ کی شکل و دستور تک ایک ایک مرحلے اور ایک ایک پہلو کی پوری پوری تفصیلات اور تہایت مستند تفصیلات ملتی ہیں۔

”اس دوران میں تحریک کے ”لیڈر“ نے اپنی تحریک کے اصول کا اور ہر اس چیز کا جس کے لئے تحریک انھی تھی پورا پور مظاہرہ کیا ہے۔“

”مگر جس لیڈر کو اللہ نے رہنمائی کے لئے مقرر کیا تھا اس نے دنیا کے اور خود اپنے ملک کے ان بہت سے مسائل میں سے کسی ایک مسئلہ کی طرف بھی توجہ نہ دی (ایسی فلسفہ کی روشنی میں مولانا انگریز کے خلاف آزادی کی تحریک میں حصہ نہیں لیتے تھے بلکہ حصہ لینے کو بھی فلسطین کھجھتے تھے) بلکہ دعوت اس چیز کی طرف دی کہ خدا کے سواتمام الہوں کو چھوڑ دو اور صرف اسی اللہ کی بندگی قبول کرہ۔“ (اسلامی حکومت کس طرح قائم ہوتی ہے ص ۲۲۳ ص ۲۲۴)

اسلام کو ایک سیاسی تحریک کی حیثیت سے پیش کرنا اور انبیاء کرام علیہم السلام کو اس تحریک کے ”لیڈر“ قرار دینا دین کا وہ تصور ہے جس سے اس کی روح منخ ہو کر رہ جاتی ہے اور اس کا پورا نظام کچھ کا کچھ بن جاتا ہے۔ مثلاً آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا مشہور ارشاد گرامی ہے جس کو ہر عام و خاص جانتا ہے کہ اسلام کی بناء پانچ چیزوں پر ہے۔ (۱) کلمہ شہادت کا اقرار (۲) نماز قائم کرنا (۳) زکوٰۃ دینا (۴) بیت اللہ کا حج کرنا (۵) ماہ رمضان کے روزے رکھنا۔

اسلام کے پانچ بنیادی اركان خود مقصود بالذات ہیں اور دین کا سارا نظام انہی پانچ کے گرد گھومتا ہے۔ حتیٰ کہ جہاد ہے تو ان پانچ کے لئے تحریت ہے تو ان پانچ کی خاطر اور سیاست و حکومت ہے تو ان پانچ اركان کے لئے دین کے باقی تمام اعمال و اخلاق گویا انہی پانچ سے نکلتے ہیں۔ سبھی وجہ ہے کہ اسلام میں جو عظمت ان اركان خمسہ کی ہے وہ کسی اور عمل کی نہیں۔ لیکن مولانا کے دینی خاکہ میں اصل الاصول زمین پر اسلام کی سیاست و حکمرانی قائم کرنا ہے اور دین کا سارا نظام عقائد، عبادات، اخلاق، معاملات، معاشرت حتیٰ کہ یہ اركان خمسہ بھی اسی محور کے گرد گھومتے ہیں۔ مختصر الفاظ میں یوں کہا جائے کہ پورا دین خدا تعالیٰ کا نازل کردہ ایک سیاسی نظام ہے، جس کا مقصد حکومت الہیہ قائم کرنا ہے، یہ دین کی روح ہے اور باقی سب اس کے مختلف مظاہر یا اس کی ٹریننگ ہے۔ مولانا لکھتے ہیں۔

”سب سے پہلے یہ بات ذہن نشین کر لیجئے کہ اسلام محض چند منشر خیالات اور منتشر طریق ہائے عمل کا مجموعہ نہیں ہے جس میں ادھرا دھر سے مختلف چیزوں ملائک جمع کر دی گئی ہوں بلکہ یہ ایک باضابط نظام ہے جس کی بنیاد چند مضبوط اصولوں پر رکھی گئی ہے اس کے بڑے بڑے اركان سے لے کر چھوٹے چھوٹے جزئیات تک ہر چیز اس کے بنیادی اصولوں کے ساتھ ایک منطقی ربط رکھتی ہے۔ انسانی زندگی کے تمام مختلف شعبوں کے متعلق اس نے جتنے قاعدے اور ضابطے مقرر کئے ان

سب کی روح اور ان کا جوہر اس کے اصول اولیہ ہی سے مانخوا ہے ان اصول اولیہ سے پوری اسلامی زندگی اپنی مختلف شاخوں کے ساتھ بالکل اسی طرح نکلتی ہے جس طرح درخت میں آپ دیکھتے ہیں کہ بیج سے جڑیں۔ جڑوں سے تنہ اور تنہ سے شاخیں اور شاخوں سے پہیاں پھوٹتی ہیں اور خوب پھیل جانے کے باوجود اس کی ایک ایک پتی اپنی جڑ کے ساتھ مر بوطہتی ہے۔ پس آپ اسلامی زندگی کے جس شبے کو سمجھنا چاہیں آپ کے لئے ناگزیر ہے کہ اس کی جڑ کی طرف رجوع کریں کیونکہ اس کے بغیر آپ اس کی روح کو نہیں پاس سکتے" (اسلامی ریاست)

دین کی اس جڑ اور روح کی نشاندہی کرتے ہوئے مولانا لکھتے ہیں۔

"انبیاء علیہم السلام نے انسانی زندگی کے لئے جو نظام مرتب کیا ہے اس کا مرکز و محور اس کی روح اور اس کا جوہر بھی عقیدہ ہے اور اسی پر اسلام کے نظریہ سیاسی کی بنیاد بھی قائم ہے۔ اسلامی سیاست کا سنگ بنیاد یہ قاعدہ ہے کہ حکم دینے اور قانون بنانے کے اختیارات تمام انسانوں سے فرداً فرداً اور ممتعالب کر لئے جائیں اور کسی شخص کا یہ حق تسلیم نہ کیا جائے کہ وہ حکم دے اور دوسرا سے اس کی اطاعت کریں وہ قانون بنائے اور دوسرے اس کی پابندی کریں۔ یہ اختیار صرف اللہ کو ہے۔"

مولانا کے نزدیک سیاسی اقتدار قائم کرنا ہی اصل عبادت ہے اور نماز روزہ وغیرہ عبادات کی حیثیت محسن فوجی مشقوں کی ہے وہ لکھتے ہیں:-

"یہ ہے اس عبادت کی حقیقت جس کے متعلق لوگوں نے سمجھ رکھا ہے کہ وہ محسن نماز روزہ اور تسبیح و تہليل کا نام ہے اور دنیا کے معاملات سے کوئی سروکار نہیں حالانکہ دراصل صوم و صلوٰۃ اور حج و زکوٰۃ اور ذکر و تسبیح انسان کو اس بڑی عبادت کے لئے مستعد کرنے والی تحریکیات ہیں"۔ (تمہمات)

یہاں یہ عرض کر دینا ضروری ہے کہ دین اسلام کے مختلف شبے ہیں جن کو عقائد عبادات اخلاق معاشرت معاملات اور سیاست کے بڑے بڑے عنوانات پر تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ اس لئے سیاست بھی بلاشبہ دین کا ایک حصہ ہے۔ شریعت نے اس کے احکام و قوانین بھی دیئے ہیں مگر پورے دین کو ایک سیاسی تحریک بنادینا اور اس کے سارے شعبوں کو اسی محور پر گھمانے کی کوشش کرنا اور عقائد و عبادات تک کوئی سیاست کے خادم کی حیثیت دے ڈالنا اتنی خطرناک غلطی ہے جسے میں زم سے نرم الفاظ میں "فلکری کجروی" سے تعبیر کرنے سے مجبور ہوں۔ مولانا کی فلکری کجروی ہی کا نتیجہ ہے کہ جن عبادات اور جن اخلاق کو حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سب سے زیادہ اہمیت دی تھی جن کے بے شمار فضائل بیان فرمائے تھے اور جن پر جنت کی بشارت میں سنائی تھیں وہ

مولانا کی نظر میں نہ صرف ایک ہاتھی مقصد بن کر رہ جاتے ہیں بلکہ مولانا ان عبارات کا اس طرح تم خرازاتے ہیں کہ وہ ایمان کا نپ جاتی ہے ذرا سینے پر ہاتھ رکھ کر پڑھے!

”خواص نے اس کے برعکس دوسرا راستہ اختیار کیا۔ وہ تسبیح و مصلی لے کر جمروں میں بیٹھ گئے۔ خدا کے بندے گمراہی میں مبتلا ہیں۔ دنیا میں ظلم پھیل رہا ہے۔ حق کی روشنی پر باطل کی ظلمت چھارہ ہی ہے۔ خدا کی زمین پر طالموں اور باغیوں کا قبضہ ہو رہا ہے۔ الہی قوانین کے بجائے شیطانی قوانین کی بندگی خدا کے بندوں سے کروائی جا رہی ہے۔ مگر یہ ہیں کہ نفل پر نفل پڑھ رہے ہیں۔ تسبیح کے دانوں کو گردش دے رہے ہیں۔ ہو حق کے نفرے لگا رہے ہیں قرآن پڑھتے ہیں محض ثواب تلاوت کی خاطر حدیث پڑھتے ہیں مگر صرف تمہارا سیرت پاک اور اسوہ صحابہ رضی اللہ عنہم پر وعظ فرماتے ہیں مگر قصہ گولی کا لطف اٹھانے کے سوا کچھ مقصود نہیں۔ دعوت الی الخیر اور امر بالمعروف و نہی عن المنکر اور جہاد فی سبیل اللہ کا سبق نہ ان کو قرآن میں ملتا ہے نہ حدیث میں نہ سیرت پاک میں نہ اسوہ صحابہ میں کیا یہ عبادت ہے؟“ (تمہیمات)

میں یہاں اس پر بحث نہیں کرتا کہ علمائے امت نے کب دعوت الی الخیر امر بالمعروف و نہی عن المنکر اور جہاد فی سبیل اللہ کے فریضہ سے کوتا ہی کی ہے؟ میں اس بحث کو بھی چھوڑتا ہوں کہ مولانا اور ان کے نیازمندوں نے آج تک غلط سلط لٹریچر پھیلانے اور قوم کے نوجوانوں کو چند نعروں کے سلوگن دینے کے سواہ کون سا تیر مارا ہے جس سے ”خواص“ محروم رہے ہیں؟ میں اس بحث سے بھی قطع نظر کرتا ہوں کہ جب علمائے امت انگریزی طاغوت کے خلاف سینہ پر ہو کر مصروف جہاد تھے اور قید و بند اور ورن کی تاریخ خامد و قرطاس سے نہیں بلکہ جہد و عمل سے لکھ رہے تھے۔ تب مولانا اور ان کے رفقاء ”حکومت الہیہ“ کے خلائی سفر پر تھے اور ان کو ایک دن کے لئے بھی طاغوت کے خلاف میدان جہاد میں اترنے کی توفیق نہیں ہوئی۔ بلکہ ان مجاہدین کے خلاف فتوے صادر فرماتے رہے۔ میں ان ساری باتوں کو یہاں چھوڑتا ہوں۔ میں یہاں صرف یہ پوچھتا چاہتا ہوں کہ اگر تقسیم کار کے طور پر اللہ کے کچھ بندے ذکر و تسبیح کی مشق کرانے میں لگے ہوئے ہوں کچھ قرآن کریم کی تلاوت و تعلیم کی خدمت میں انجام دے رہے ہوں۔ کچھ دینی علوم کے تحفظ کا فریضہ بجالا رہے ہوں کچھ بقول آپ کے تسبیح و مصلی لے کر جمروں میں بیٹھ گئے ہوں اور نفل پر نفل پڑھ کر امت محمدیہ کی دعاوں سے مدد کر رہے ہوں۔

کیا آپ کے سیاہی اسلام میں یہ سب اس لئے گردن زدی ہیں کہ وہ باہر سڑکوں پر نکل کر

”اسلامی نظام اسلامی نظام“ کے نعرے کیوں نہیں لگاتے؟ میں بہ ادب پوچھنا چاہتا ہوں کہ آخر آپ ان کی کس بات کا مذاق اڑا رہے ہیں؟ کیا آپ کے نزدیک تسبیح و مصلی نفل پر نفل تلاوت قرآن حدیث پاک کا درس و مدرسی سیرت پاک اور اسوہ صحابہ رضی اللہ عنہم کا وعظہ یہ ساری چیزیں ایسی بے قیمت ہیں کہ آپ ان کا مذاق اڑانے لگیں؟

کیا آپ نے اپنے رسالہ ”ترجمان القرآن“ پڑھنے پر کبھی کسی کا مذاق اڑایا ہے؟ کیا تلاوت قرآن کی اہمیت آپ کے رسالے کی تلاوت جتنی بھی نہیں؟ اسلامی عبادات کا مذاق اڑانے کے بارے میں فقہاءِ امت کی تصریحات واضح ہیں اور یہ حرکت اسی شخص سے صادر ہو سکتی ہے جس کا دل ایمان کے نور اور عبادات کی عظمت سے خالی ہو لیکن مولانا کے نزدیک اسلام ایک سیاسی تحریک کا نام ہے (لادین الالیستہ) اس لئے وہ کسی بڑی سے بڑی عبادات کو اس وقت تک کوئی اہمیت نہیں دیتے جب تک کہ وہ سیاسی تحریک کے لئے مفید نہ ہو۔ اس لئے وہ بات بات پر عبادات کا مذاق اڑاتے ہیں۔ ”تجدد و احیائے دین“ میں امام مهدی کے بارے میں فرماتے ہیں:-

”مسلمانوں میں جو لوگ ”الامام المهدی“ کے قائل ہیں وہ بھی ان متعدد دین سے جو اس کے قائل نہیں اپنی غلط فہمیوں میں کچھ چھپے نہیں۔ وہ سمجھتے ہیں کہ امام مهدی کوئی اگلے وقوف کے مولویاتہ یا صوفیاتہ وضع قطع کے آدمی ہوں گے۔ تسبیح ہاتھ میں لئے یا کا یک کسی مدرسے یا خانقاہ کے مجرے میں برآمد ہوں گے۔ آتے ہی انا المهدی کا اعلان کریں گے۔ علماء اور مشارخ سنتا ہیں لئے پہنچ جائیں گے اور لکھی ہوئی علامتوں سے ان کے جسم کی شناخت وغیرہ کا مقابلہ کر کے انہیں شناخت کر لیں گے پھر بیعت ہوگی اور اعلان جہاد کر دیا جائے گا۔ چلے کھینچے ہوئے درویش اور پرانے طرز کے ”بقیۃ السلف“ ان کے جھنڈے تلنے جمع ہوں گے تو ارتونھن شرط پوری کرنے کے لئے براۓ نام چلانی پڑے گی۔ اصل میں سارا کام برکت اور روحانی تصرف سے ہوگا۔ پھر انکوں اور وظیفوں کے زور سے میدان جیتے جائیں گے۔ جس کافر پر نظر مار دیں گے تو پ کر بے ہوش ہو جائے گا اور محض بددعاہ کی تاثیر سے ٹیکوں اور ہوائی جہازوں میں کیڑے پڑ جائیں گے۔“

میں کسی طرح یقین نہیں کر پاتا کہ ایسی سوچیانے افسانہ طرازی کسی عالم دین کے قلم سے بھی نکل سکتی ہے مگر مولانا کو اہل اللہ کی شکل و صورت سے جو نفرت ہے اور ان کے اعمال و اشغال سے جو بغض و عداوت ہے اس نے انہیں ایسے غیر سنجیدہ مذاق پر مجبور کر دیا ہے۔

کسی احتمق نے ان سے کہا ہے کہ ”اصل میں سارا کام برکت اور تصرف سے ہو گا؟“ لیکن کیا

مولانا کہہ سکتے ہیں کہ سارا کام بغیر برکت اور تصرف کے ہو جائے گا؟ جس طرح انہوں نے "الامام المهدی" کی وضع قطع اور ان کی برکت و تصرف کا مذاق اڑایا ہے کیا یہی طرز فکر کوئی شخص نعوذ باللہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں اختیار کرے اور اسی طرح معاذ اللہ آپ کی وضع قطع اور آپ کی برکت و تصرف کا مذاق اڑانے لگے تو مولانا مودودی اسے کیا جواب دیں گے؟ کیا مولانا انبیاء کرام علیہم السلام کے معجزات اور اولیاء اللہ کی کرامت کے بھی منکر ہیں؟

جنگ بدر کا جومیدان شکر جرار کے مقابلے میں دو گھوڑوں آٹھ تکواروں اور تین سوتیرہ جانبازوں کے ذریعہ جیتا گیا تھا کیا وہ برکت و تصرف کے بغیر ہی جیت لیا گیا تھا؟ "العریش" میں خدا کا غیرفردہ ابی و امی و روحی وجسدی صلی اللہ علیہ وسلم

جو ساری رات بلبلاتا رہا اور جس نے بے خودی اور نازکی کیفیت میں خداتعالیٰ کی بارگاہ صمدیت میں یہ تک کہہ دیا تھا۔ اللهم ان تهلك هذه العصباء فلن تعبد بعد اليوم (اے اللہ! اگر یہ مٹھی بھر جماعت ہلاک ہو گئی تو آج کے بعد تیری عبادت نہیں ہوگی)۔ کیا خدا کی نصرت اس "برکت اور تصرف" کے بغیر نازل ہو گئی تھی؟ اور "شاهد الوجوه" کہہ کر جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کنکریوں کی مٹھی پھینکی تھی جس کو قرآن کریم نے وَمَا رَمِيَتْ إِذْرَمِيَّتْ وَلِكُنَ اللَّهُ رَمِيٌّ (وہ مٹھی جب آپ نے پھینکی تھی تو دراصل آپ نے نہیں بلکہ اللہ نے پھینکی تھی)

کیا مولانا کے نزدیک یہ "برکت و تصرف" نہیں تھا؟ اگر مولانا "الامام المهدی" کی "برکت و تصرف" کا مذاق اڑاتے ہیں تو کیا کوئی دوسرا الحد ذرا آگے بڑھ کر "یوم الفرقان" (جنگ بدر کا دن) جسے قرآن کریم نے فیصلے کا دن فرمایا ہے (اسی طرح افسانہ طرازی قرار دے کر اس کا مذاق نہیں اڑا سکتا؟ صد حیف! دین اور اہل دین کا اس سوچیانہ انداز میں مذاق اڑانے والے "مفکر اسلام" بنے بیٹھے ہیں) مع "تفوی بر تواے چرخ گردان تفوی!"

## امام مہدی جدید ترین لیڈر

اب ذرا "الامام المهدی" کے بارے میں مولانا کی رائے بھی سن لیجئے!

ارشاد ہوتا ہے:- "میرا اندازہ یہ ہے کہ آنے والے اپنے زمانے میں بالکل "جدید ترین طرز کالیڈر" ہو گا۔ وقت کے تمام علوم جدیدہ پر اس کو مجتہدانہ بصیرت حاصل ہو گی"۔ زندگی کے سارے مسائل مہم کو وہ خوب سمجھتا ہو گا عقلی و ہنری ریاست، سیاسی تدبیر اور جنگی مہارت کے اعتبار سے وہ تمام

دنیا پر اپنا سکھ جہادے گا اور اپنے عہد تمام جدیدوں سے بڑھ کر جدید ثابت ہوگا۔ مجھے اندریشہ ہے کہ اس کی جدتیں کے خلاف مولوی اور صوفی صاحبان، ہی سب سے پہلے شورش برپا کریں گے۔

یہاں اس امر سے بحث نہیں کہ ایک منصوص چیز جو ابھی پرداہ مستقبل میں ہے اس کے بارے میں مولانا کو اپنی انکل اور اندازے سے پیش گوئی کرنے کی ضرورت کیوں محسوس ہوئی؟ کیا وہ ”الامام المهدی“ کے بارے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمودات کو کافی نہیں سمجھتے؟ اور یہ کہ مستقبل کے بارے میں کوئی پیش گوئی یا تو کشف والہام سے کی جاتی ہے یا فراست صحیح سے یا کچھ لوگ علم نجوم کے ذریعہ اٹھ سیدھی ہاٹکتے ہیں۔ مولانا نے ”الامام المهدی“ کے بارے میں جو ”اندازہ“ لگایا ہے اس کی بنیاد آخ رکس چیز پر ہے؟

اور میں مولانا کے اس اندریشہ کے بارے میں بحث نہیں کرتا کہ امام مهدی کی ”جدتیں“ کے خلاف غریب مولوی اور صوفی صاحبان، ہی سب سے پہلے کیوں شورش برپا کریں گے۔ کیا مولانا کے خیال میں ”الامام المهدی“ کی یہ ”جدتیں“ دین کے مسائل میں ہوں گی یا دنیا کے انتظام میں؟ اگر دین کے مسائل میں ہوں گی تو وہ مجددوں گے یا خود مولانا کی اصطلاح کے مطابق متعدد؟ اور اگر مولانا کی مفروضہ ”جدتیں“ دنیا کے انتظامی امور میں ہوں گی تو مولانا کو کیسے اندریشہ ہوا کہ غریب مولوی اور صوفی اس کی مخالفت کریں گے؟

ان تمام امور سے قطع نظر جو باتیں میں مولانا سے یہاں دریافت کرنا چاہتا ہوں وہ یہ ہے کہ بقول ان کے ”الامام المهدی“ کو برکت و تصرف کی تو ضرورت نہ ہوگی۔ نہ وہاں تسبیح و سجادہ کا گزر ہوگا نہ ذکر و تبلیل کا قصہ چلے گا بلکہ بقول مولانا کے امام المهدی ایک ماڈرن قسم کے لیڈر ہوں گے علوم جدیدہ میں ان کو مجتہدانہ بصیرت ہوگی۔ زندگی کے مسائل میں کو خوب خوب سمجھتے ہوں گے سیاست و ریاست اور جنگی تدبیروں میں ان کی دھوم مچی ہوگی۔ اس طرح وہ ساری دنیا پر اپنا سکھ جہادیں گے۔

سوال یہ ہے کہ مولانا کی ذات گرامی میں آخ رکس چیز کی کی ہے۔ یہ ساری باتیں جو مولانا نے ”الامام المهدی“ کے لئے لکھی ہیں ایک ایک کر کے ماشاء اللہ خود مولانا میں بھی پائی جاتی ہیں۔ وہ خدا کے فضل سے جدید ترین طرز کے لیڈر بھی ہیں۔ تمام علوم جدیدہ میں ان کو مجتہدانہ بصیرت بھی حاصل ہے۔ زندگی کے سارے مسائل میں پر نہ صرف ان کی نظر ہے بلکہ ایک ایک مسئلے پر ان کے قلم نے لکھ لکھ کر کاغذوں کا ذہیر لگادیا ہے اور سیاسی تدبیر کی ساری باتیں بھی انہوں نے ذہن سے

کاغذ پر منتقل کر دی ہیں آخر کیا بات ہے کہ ”الامام المہدی“ کے بارے میں ذکر کردہ ساری صفات کے ساتھ متصف ہونے کے باوجود ان کی تحریک کا غذی گھوڑے دوڑانے سے آگئیں بڑھ کی اور ساری دنیا پر کیا نصف صدی کی لگاتار خامہ فرسائی کے نتیجہ میں ایک پاکستان پر بھی ان کا سکنه جم سکا اور پاکستان کیا ایک چھوٹی سی بستی میں (بلکہ اپنے منسحورہ میں) بھی وہ آج تک حکومت الہیہ قائم نہ کر سکے۔ آخر الامام المہدی بقول مولانا کے کوئی مافوق الفطرت ہستی تو نہیں ہوں گے۔ اب اگر برکت و تصرف ذکر و دعا تشیع و مصلی اور حق تعالیٰ سے مانگنا اور لینا یہ ساری صفات ان کی زندگی سے غارج کر دی جائیں تو آخر وہ اپنی ”جدتوں“ کے کرشمے سے ساری دنیا پر اپنا سکد کیسے جما دیں گے؟

درachi مولانا کو ”الامام المہدی“ کی آڑ میں اہل اللہ کی وضع قطع، خانقاہ و مدرسہ برکت اور روحانی تصرف کا مذاق اڑاتا تھا اور بس ورنہ مولانا اپنی قیاس آرائی کی عقلی و مطلقی توجیہ سے شاید خود بھی قاصر ہیں۔ کاش! جب مولانا ”الامام المہدی“ کی آڑ میں محض اپنے اندازوں اور قیاسوں کی بنا پر شعائر دین کا مذاق اڑا رہے تھے کوئی شخص ان کے کان میں شیخ سعدی کا شعر کہہ دیتا۔

— نہ ہر جائے مرکب تو ان تاخن کہ جاہا پر باید انداختن

### مولانا مودودی اور قرآن کریم

(۸) شریعت اسلامیہ کا مأخذ چار چیزیں ہیں جنہیں ”اصول اربعہ“ کہا جاتا ہے یعنی قرآن کریم، حدیث نبوی، اجماع امت اور مجتہدین امت کا اجتہاد و استنباط۔ اسلاف امت سے بے نیاز ہو کر جب مولانا مودودی نے اسلام کا ”آزادانہ مطالعہ“ کیا تو ان چاروں مأخذ کے بارے میں ان کا رویہ بڑا عبرت آمیز تھا۔ قرآن کریم کے بارے میں تو موصوف نے یہ فرمایا کہ رفتہ رفتہ اس کی اصل تعلیم ہی بھول بھلا کئی تھی اور اپنے زمانہ نزول کے بعد یہ کتاب تہذیب بالله بے معنی ہو کر رہ گئی تھی۔ چنانچہ اپنے رسالہ ”قرآن کی چار بنیادی اصطلاحیں“ میں وہ لکھتے ہیں کہ ”الله رب دین، عبادت یہ چار لفظ قرآن کی اصطلاحی زبان میں بنیادی اہمیت رکھتے ہیں“ اور بنیادی اہمیت کی وجہ یہ ہے کہ ”قرآن کی تعلیم کو سمجھنے کے لئے ان چار اصطلاحوں کا صحیح اور مکمل مفہوم سمجھنا بالکل ناگزیر ہے۔ اگر کوئی شخص یہ جانتا ہو کہ اللہ اور رب کا مطلب کیا ہے؟ عبادت کی کیا تعریف ہے اور دین کے کہتے ہیں تو درachi اس کے لئے پورا قرآن بے معنی ہو جائے گا۔ وہ نہ توحید کو جان سکے گا۔

شرک کو سمجھے سکے گا نہ عبادت کو واللہ کے لئے مخصوص کر سکے گا اور نہ دین ہی اللہ کے لئے خالص کر سکے گا۔ اسی طرح اگر کسی کے ذہن میں ان اصطلاحوں کا مفہوم غیر واضح اور نامکمل ہو تو اس کے لئے قرآن کی پوری تعلیم غیر واضح ہو گی اور قرآن پر ایمان رکھنے کے باوجود اس کا عقیدہ اور عمل دونوں نامکمل رہ جائیں گے۔ (ص ۹، ۱۰)

مختصر ان چار بنیادی اصطلاحوں کی جواہیت مولانا نے ذکر کی ہے وہ یہ ہے کہ اگر کسی شخص کو ان چار اصطلاحوں کا مفہوم ٹھیک ٹھیک معلوم نہ ہو تو دراصل اس کے لئے پورا قرآن بے معنی ہو جائے گا۔

اس کے بعد مولانا ہمیں بتاتے ہیں کہ عرب میں جب قرآن پیش کیا گیا اس وقت ہر شخص جانتا تھا کہ ان الفاظ کا اطلاق کس مفہوم پر ہوتا ہے اور صرف مسلمان ہی نہیں کافر تک قرآن کی ان اصطلاحات کے علم تھے لیکن۔

”لیکن بعد کی صدیوں میں رفتہ رفتہ ان سب الفاظ کے وہ اصل معنی جو نزول قرآن کے وقت سمجھے جاتے تھے بدلتے چلے گئے یہاں تک کہ ہر ایک اپنی پوری وسعتوں سے ہٹ کر نہایت محدود بلکہ مبہم مفہومات کے لئے خاص ہو گیا۔ اس کی ایک وجہ تو خالص عربیت کے ذوق کی کمی تھی اور دوسرا وجہ یہ تھی کہ اسلام کی سوائی میں جو لوگ پیدا ہوئے تھے ان کے لئے الہ اور رب اور دین اور عبادت کے وہ معانی باقی نہ رہے تھے جو نزول قرآن کے وقت غیر مسلم سوائی میں راجح تھے۔ انہی دونوں وجہوں سے دور اخیر کی کتب اقتضیت و تفسیر میں اکثر قرآنی الفاظ کی تشریع اصل معانی لغوی کے بجائے ان معانی سے کی جانے لگی جو بعد میں مسلمان سمجھتے تھے۔“ (ص ۱۲)

اور ان چار بنیادی اصطلاحوں سے امت کی غفلت و جہالت کا نتیجہ کیا ہوا؟

”پس یہ حقیقت ہے کہ بعض ان چار بنیادی اصطلاحوں کے مفہوم پر پردہ پڑ جانے کی بدولت قرآن کی تین چوتھائی سے زیادہ تعلیم بلکہ حقیقی روح نگاہوں سے مستور ہو گئی۔“

ممکن ہے مولانا کے نیاز مندوں کے نزدیک ان کی یہ تحقیق ایک لاائق قدر علمی اکتشاف کہلانے کی مستحق ہو مگر میں اسے قرآن کریم کے حق میں گستاخی اور امت اسلامیہ کے حق میں سوء ظن بلکہ تہمت سمجھتے اور کہنے پر مجبور ہوں۔ اس کا صاف صاف مطلب یہ ہے کہ زمانہ نزول قرآن کے غیر مسلم تک قرآن کی ان چار اصطلاحوں کا مطلب سمجھتے تھے لیکن بعد کی پوری امت مسلمہ قرآن سے جاہل رہی اور قرآن کریم معاذ اللہ ایک بے معنی اور نامکمل کتاب کی حیثیت سے پڑھا جاتا رہا۔ خدا نخواستہ مولانا مودودی عالم وجود میں قدم نہ رکھتے اور قرآن کریم کی ان چار اصطلاحوں کی گرہ نہ

کھولتے تو کوئی بندہ خدا کی بات ہی نہ سمجھ پاتا۔

مولانا کا یہ نظریہ نہ صرف پوری امت کی تضليل و تدليس ہے بلکہ قرآن کریم کے بارے میں ایک ایسے مایوسانہ نقطہ نظر کا اظہار ہے جس سے ایمان بالقرآن کی بنیاد میں ممزوز ہو جاتی ہیں۔ کیا خدا کی آخری کتاب کے بارے میں تصور کیا جاسکتا ہے کہ ایک مختصر سے عرصہ کے بعد اس کی تعلیم اور اس کی حقیقی روح دنیا سے گم ہو جائے، قرآن ایک بے معنی کتاب کی حیثیت سے لوگوں کے ہاتھ میں رہ جائے اور اس کی حقیقت تعلیم ایک بھولی بسری کہانی بن کر رہ جائے؟ مجھے مولانا کا پاس ادب ملحوظ نہ ہوتا تو میں اس نظریہ کو خالص جہل بلکہ جنون سے تعبیر کرتا۔

قرآن کریم کی تعلیم کا آفتاب قیامت تک چکنے کے لئے طلوع ہوا ہے لیل و نہار کی لاکھوں گردشیں تہذیب و معاشرت کی ہزاروں بولکمونیاں اور زمانے کے سینکڑوں انقلاب بھی اس آفتاب صداقت کو دھندا نے میں کامیاب نہیں ہو سکتے اس لئے مولانا کا یہ نظریہ قطعاً غلط اور گمراہ کن ہے۔

مولانا کی اس غلطی کا نشاء تین چیزیں ہیں:-

اول:- یہ کہ انہوں نے اس بات پر غور نہیں کیا کہ قرآن کریم کی حفاظت کا ذمہ خود اللہ تعالیٰ نے لیا ہے۔ ارشاد ربانی ہے۔ **إِنَّا نَحْنُ نَرْزَلُنَا الَّذِي كُرْ وَ إِنَّا لَهُ حَفِظُونَ**

ترجمہ:- بے شک ہم نے ہی یہ ”الذکر“ نازل کیا ہے اور ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔

اور اس حفاظت سے قرآن کریم کے صرف الفاظ و نقوش کی حفاظت مرا دنیں بلکہ اس کے مفہوم و معنی اس کی دعوت و تعلیم اور اس کے پیش کردہ عقائد و اعمال کی حفاظت مرا دے ہے۔ بلکہ اس سے بڑھ کر یہ کہنا صحیح ہو گا کہ وہ تمام اسیاب و ذرائع جن کی عالم اسیاب میں حفاظت کر یہ کہنا صحیح ہو گا کہ وہ تمام اسیاب و ذرائع جن کی عالم کی عالم اسیاب میں حفاظت قرآن کے لئے کسی درجہ میں بھی ضرورت تھی آیت کریمہ میں ان سب کی حفاظت کا وعدہ کیا گیا ہے۔ ”الذکر“ کی حفاظت کا مطلب اس کے سوا اور کیا ہو سکتا ہے کہ اس کے حروف و الفاظ بھی باقی رہیں گے۔ اس کے مفہوم و معانی بھی قائم و دائم رہیں گے اور اس کی تعلیم بھی اعقاد و عملاء و حالات و قالاً و قالاً ہر اعتبار سے باقی رہے گی۔ اس لئے مولانا کا یہ کہنا کہ رفتہ رفتہ یہ کتاب امت کے لئے ایک بے معنی اور مہمل کتاب بن کر رہ گئی تھی دراصل حفاظت قرآن کا انکار ہے۔

دوسرے مولانا نے اس پر بھی غور نہیں کیا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ختم نبوت کا تقاضا یہ ہے کہ آپ کی تعلیم غیر متبدل شکل میں قیامت تک دائم و قائم رہے اور اس کا سلسلہ ایک لمحے کے لئے بھی نٹھنے نہ پائے۔ کیونکہ اگر ایک لمحے کے لئے بھی کسی مسئلہ میں تعلیم نبوت اٹھ جائے تو نبی اور

امت کے درمیان ایک ایسا خلا پیدا ہو جاتا ہے جس کو پائنا ممکن نہیں اور اس منطق سے دین اسلام کی ایک ایک چیز مخلکوں ہو کر رہ جاتی ہے لیکن مولانا بتاتے ہیں کہ کچھ عرصہ بعد قرآن کی تمن چوتھائی سے زیادہ تعلیم گم ہو گئی مولانا کا یہ نظریہ بالواسطہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خاتمت اور دین اسلام کی حقانیت کے دوام و بقاء کا انکار ہے۔

تیسرے مولانا نے یہ نہیں سوچا کہ جس نظریہ کو بڑے خوبصورت الفاظ میں پیش کر رہے ہیں دور قدیم کے ملاحدہ و باطنیہ سے لے کر دور جدید کے باطل پرستوں تک سب نے اسی نظریہ کا سہارا لیا ہے اور اسی کے ذریعہ دین میں تحریف و تاویل کا راستہ اختیار کیا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ قرآن کریم کے انکار کی تمن صورتیں ہیں۔

اول:- یہ کہ قرآن کریم کے الفاظ و آیات کے منزل من اللہ ہونے کا انکار کر دیا جائے۔

دوم:- یہ کہ اسے منزل من اللہ تو مانا جائے مگر ساتھ ہی یہ بھی کہا جائے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اس کا مطلب نہیں سمجھتے تھے بلکہ ہم نے اسے سمجھا ہے۔

سوم:- یہ کہ قرآن کریم کے بارے میں یہ دعویٰ کیا جائے کہ اس کا جو مفہوم آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ رضی اللہ عنہم نے سمجھا تھا وہ بعد کی صدیوں میں محفوظ نہیں رہا۔ اس لئے آج امت کے سامنے تفسیر و حدیث کی شکل میں قرآن کریم کا جو مفہوم محفوظ ہے اور جسے مشرق سے مغرب تک اور جنوب سے شمال تک پوری امت صحیح بھی ہے یہ قرآن کا اصل منشاء اور صحیح مفہوم وہ ہے جسے ہم پیش کر رہے ہیں۔

انکار قرآن کی پہلی و صورتیں تو اتنی واضح کفر تھیں کہ کوئی بڑے سے بڑا زنداق بھی اسلامی معاشرے میں ان کا بوجھاٹھانے کی سکت نہیں رکھتا تھا اس لئے ملاحدہ کو یہ جرات تو نہیں ہو سکتی تھی کہ وہ اپنے مخفی کفر کا بر ملا اعلان کر دیں اور قرآن کریم کی آیات والالفاظ کا صاف صاف انکار کر ڈالیں۔ ان میں اتنی اخلاقی جرات بھی نہیں تھی کہ قرآن کریم کا جو مفہوم تو اتر کے ساتھ نہ لے۔ بعد نسل امت میں منقول چلا آتا ہے اس کے بارے میں یہ تسلیم کرالیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم قرآن کے اسی مفہوم کے قائل تھے اور اسی کو منشاء خدا سمجھتے تھے مگر ہم اس کے قائل نہیں۔ اگر ملاحدہ ان دونوں میں سے کوئی ایک راستہ اختیار کرتے تو ان کے الحاد کی رگ ہی کٹ جاتی اور ان کا کفر عربیاں رقص کرنے لگتا۔ اس لئے وہ انکار قرآن کا تیسرا راستہ اختیار کرتے ہیں کہ بعد کی صدیوں میں قرآن کا صحیح مطلب محفوظ نہیں رہا اور نعوذ بالله "مولویوں" نے

قرآن کو نئے معنی پہنادیئے۔ گویا جس طرح رات کی تاریکی سے فائدہ اٹھا کر چور خود گھروالے کا ہاتھ پکڑ کر ”چور چور“ کا شور مجاہدیتا ہے تو اتف لوگ اسی کی مرمت شروع کر دیتے ہیں اور چور وہاں سے گھکنے میں کامیاب ہو جاتا ہے اسی طرح ان ملادہ نے اکابر امت پر قرآن کریم کے مفہوم کو بدلتے کا الزام دھر کر گذشتہ صدیوں کے انہمہ ہدیٰ کو پتوادیا اور خود مخصوص بن بیٹھے۔ مسٹر غلام احمد پرویز اور قادریانیوں کی مثال ہمارے سامنے ہے۔ پرویز کا کہنا ہے کہ قرآن کریم میں جہاں جہاں ”اللہ و رسول“ کی اطاعت کا ذکر آیا ہے اس سے مراد ہے کہ مرکز ملت کی اطاعت۔ ”اللہ و رسول“ کا جو مطلب بلا سمجھتا ہے یہ عجمی ذہن کی پیداوار ہے۔ لعوذ بالله۔

یا قادریانی کہتے ہیں کہ ”خاتم النبین“ کے معنی ”مولوی صاحبان“ نہ نہیں سمجھے۔ یہ آیت نبوت بند کرنے کے لئے نہیں بلکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ہمراکے ساتھ جاری کرنے کے لئے ہے۔

یا یہ کہ قرآن کریم کی آیت ”بِلْ رَفَعَةُ اللَّهِ إِلَيْهِ“ میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا رفع جسمانی مراد نہیں بلکہ اس سے مراد ہے عزت کی موت۔ اور مولوی صاحبان جو معنی کرتے ہیں وہ بعد کی صدیوں میں بنائے گئے۔ اور جب ان ملادہ کے سامنے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات اور صحابہ و تابعین اور انہمہ ہدیٰ کی تصریحات پیش کی جائیں تو ان کا جواب ہوتا ہے کہ یہ سب بعد کے لوگوں کی تصنیف ہے۔ دراصل ان تمام ملادہ کو قرآن کریم کا انکار ہی مقصود ہے مگر صاف صاف انکار کی حراثت نہ پا کر وہ لوگوں کو یہ باور کرتے ہیں کہ قرآن کریم کے یہ مسلمہ معنی بعد کی صدیوں میں لوگوں نے بنائے ہیں۔ جب قرآن کریم کے متواتر معنی کا انکار کر دیا جائے تو نتیجہ وہی انکار قرآن ہے۔

بدسمتی سے ٹھیک ہی راستہ شعوری یا غیر شعوری طور پر مولانا مودودی نے اپنایا وہ ہمیں بتاتے ہیں کہ قرآن کے ان چار الفاظ کے جو معنی صدیوں سے مسلمان سمجھتے ہیں آرہے ہیں یہ عجمی ذہن کی پیداوار ہے جن کو عربیت کا ذوق نہیں تھا اور ان چار الفاظ کے اصل معنی کم ہو جانے کی وجہ سے پورا قرآن بے معنی ہو کر رہ گیا۔ مولانا کا یہ نظریہ سن کر مسٹر پرویز اور قادریانی صاحبان ضرور کہتے ہوں گے۔

ما د مجنوں ہم سبق بودیم در دیوان عشق او بصر ارفت و مادر کوچہ بار رسوا شدیم اور لطف یہ ہے کہ مولانا خود عجمی نژاد ہونے کے باوصف ذوق عربیت کی کی کی تہمت ان انہم عربیت پر لگا رہے ہیں جو لغت عرب کے حافظ نہیں ”دارۃ العارف“ تھے اور جو ایک ایک لفظ کے سینکڑوں معنی ہر ایک کے محل استعمال اور بیسوں شواہد کے ساتھ پیش کر سکتے تھے۔ ان کے سامنے تاج العرب اور سان العرب نہیں تھی۔ تھی کی ورق گردانی کر کے وہ الفاظ کے معانی تلاش کرتے

ہوں بلکہ ان کا اپنا حافظہ بجائے خود تاج العروس اور لسان العرب تھا۔ ان اکابر کے بارے میں کس سادگی سے فرمایا جاتا ہے کہ قرآن کے فلاں فلاں الفاظ کا مفہوم ان کی نظر سے او جمل ہو گیا تھا اور قرآن ان کے لئے ایک بے معنی کتاب بن کر رہ گیا تھا۔ لا حول ولا قوة الا بالله بہر حال مولانا نے قرآن کریم کے بارے میں جو نظریہ پیش کیا ہے میں اسے انکار قرآن ہی کی ایک صورت اور الحاد و زندقة کی اصل بنیاد سمجھتا ہوں۔

## مولانا مودودی اور سنت نبوی

(۹) قرآن کریم کے بعد حدیث نبوی اور سنت رسول کا درجہ ہے (صلی اللہ علیہ وسلم) مولانا کے نظریات اس کے بارے میں بھی ایسے نہیں اور لچک دار ہیں جن کی بناء پر وہ حدیث و سنت کو آسانی سے اپنی رائے میں ڈھال سکتے ہیں۔ تفصیل کی گنجائش نہیں یہاں مختصر اچندا امور کی طرف اشارہ کرتا ہوں۔  
اول:- علمائے امت کے نزدیک حدیث اور سنت دونوں ہم معنی لفظ ہیں لیکن مسٹر غلام احمد پرویز اور ڈاکٹر فضل الرحمن وغیرہ سنت اور حدیث کے درمیان فرق کرتے ہیں۔ مولانا مودودی صاحب کا نظریہ بھی یہی ہے کہ سنت اور حدیث دونوں الگ الگ چیزیں ہیں۔ رہایہ کہ ان دونوں کے درمیان فرق کیا ہے اس کی پوری توضیح شاید مولانا خود بھی نہ کر سکیں۔ (رسائل وسائل)

دوم:- مولانا کوفتافی الرسول، اور "مزاج"، "شناس رسول" ہونے کا دعویٰ ہے۔ اس لئے روایات حدیث کے صحیح ہونے نہ ہونے کا فیصلہ بھی خود انہی پر مختصر ہے۔ وہ لکھتے ہیں:-

"جس شخص کو اللہ تعالیٰ تقدیم کی تھت سے سرفراز فرماتا ہے اس کے اندر قرآن اور بصیرت رسول کے غائر مطالعہ سے ایک خاص ذوق پیدا ہو جاتا ہے جس کی کیفیت بالکل ایسی ہے جیسے ایک پرانے جوہری کی بصیرت کوہ جواہر کی نازک سے نازک خصوصیات تک کوپ کھلیتی ہے اس کی نظر بہ حیثیت مجموعی شریعت حق کے پورے ستم پر ہوتی ہے اور وہ اس ستم کی طبیعت کو پہچان جاتا ہے اس کے بعد جب جزئیات اس کے سامنے آتے ہیں تو اس کا ذوق اسے بتادیتا ہے کہ کوئی چیز اسلام کے مزاج اور اس کی طبیعت سے منابع رکھتی ہے اور کوئی نہیں رکھتی۔"

روایات پر جب وہ نظر ڈالتا ہے تو ان میں بھی یہی کسوٹی رو قبول کا معیار بن جاتی ہے۔ اسلام کا مزاج یعنی ذات نبوی کا مزاج ہے۔ جو شخص اسلام کے مزاج کو سمجھتا ہے اور جس نے کثرت کے ساتھ کتاب اللہ و سنت رسول اللہ کا گہر امطالعہ کیا ہوتا ہے وہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ایسا مزاج شناس ہو جاتا ہے کہ روایات کو دیکھ کر خود بخود اس کی بصیرت اسے بتاویتی ہے کہ ان میں سے کون ساقول یا کونسا

فعل میرے سرکار کا ہو سکتا ہے اور کوئی چیز سنت نبوی سے اقرب ہے۔ یہی نہیں بلکہ جن مسائل میں اس کو قرآن و سنت سے کوئی چیز نہیں ملتی ان میں بھی وہ کہہ سکتا ہے کہ اگر نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے فلاں مسئلہ پیش آتا تو آپ اس کا فیصلہ یوں فرماتے یہ اس لئے کہ اس کی روح محمدی میں گم اور اس کی نظر بصیرت نبوی کے ساتھ تھد ہو جاتی ہے۔ اس کا دماغ اسلام کے سانچے میں داخل جاتا ہے اور وہ اسی طرح دیکھتا ہے اور سوچتا ہے جس طرح اسلام چاہتا ہے کہ دیکھا اور سوچا جائے۔

اس مقام پر پہنچ جانے کے بعد انسان اسناد کا بہت زیادہ محتاج نہیں رہتا۔ وہ اسناد سے مدد ضرور لیتا ہے مگر اس کے فیصلے کا مدار اس پر نہیں ہوتا وہ بسا اوقات ایک غریب ضعیف منقطع السند مطعون فیہ حدیث کو بھی لیتا ہے اس لئے کہ اس کی نظر افتادہ پھر کے اندر ہیرے کی جو ت دیکھ لتی ہے اور بسا اوقات وہ ایک غیر معلل، غیر شاذ، متصل السند مقبول حدیث سے بھی "اعراض" کر جاتا ہے اس لئے کہ اس جام زریں میں جو بادہ معنی بھری ہوئی ہے اور اسے طبیعت اسلام اور مزاج نبوی کے مناسب نظر نہیں آتی۔" (عمہمات)

سوم:- آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سنتوں کو اہل علم نے دو حصوں میں تقسیم کیا ہے ایک قسم سن ہدیٰ کہلاتی ہے جو امور دینیہ سے متعلق ہے اور جن کی پیروی امت کے لئے لازم ہے۔ دوسرا حصہ سن عادیہ کا ہے یعنی وہ کام جو آپ نے کسی تشریعی حکم کے طور پر نہیں بلکہ عام انسانی عادات کے تحت کئے۔ ان کی پیروی اگرچہ لازم نہیں تاہم امور عادیہ میں بھی آپ کی پیروی جس حد تک ممکن ہو سماں یہ سعادت ہے اور راگرہم کسی امر میں آپ کی پیروی نہ کر سکیں تو اس کی وجہ نہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ لائق اقداء نہیں۔ بلکہ اس کی وجہ سے ہماری استعداد کا نقص ہے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم امت کے محبوب و مطاع ہیں اور محبوب کی ایک ایک ادا محبوب ہوا کرتی ہے۔ اس لئے آپ کی ادائیں کو اپنے اعمال میں ڈھالنا تقاضا ہے محبت ہے۔ اور پھر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی سراپا ختمی۔ اللہ تعالیٰ نے ہر خیر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی میں جمع کر دی تھی اور ہر شر اور برائی سے اللہ تعالیٰ نے آپ کو پاک رکھا تھا۔ اس لئے آپ کی سنت کی پیروی ہر خیر کے حصول اور ہر شر سے حفاظت کی ضمانت ہے۔ امام غزالی فرماتے ہیں۔

"چونکہ اصل سعادت بھی ہے کہ تمام حرکات و مکنات میں جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا اتباع کیا جائے اس لئے سمجھ لو کہ تمام افعال کی دو قسمیں ہیں۔ اول عبادات جیسے نماز روزہ حج زکوٰۃ وغیرہ دوم عادات مثلاً کھانا پینا سونا اٹھانا بیٹھنا وغیرہ اور مسلمانوں پر لازم ہے کہ دونوں قسم

کے افعال میں آپ کی اقتداء کریں۔۔۔” (تلخ دین)

امور عادیہ میں اتباع سنت کی ضرورت کے شرعی و عقلی دلائل بیان کرنے کے بعد امام غزالی فرماتے ہیں۔ ”جو کچھ ہم نے بیان کیا ہے وہ امور عادیہ میں سنت کی تغییر کے لئے بیان کیا ہے اور جن اعمال کو عبادات سے تعلق ہے اور ان کا اجر اور ثواب بیان کیا گیا ہے ان میں بلاعذر اتباع چھوڑ دینے کی تو سوائے کفر خفی کے یا حماقت جملی کے اور کوئی وجہ ہی سمجھ میں نہیں آتی۔“

اس کے برعکس مولانا مودودی نے معاشرتی و تمدنی امور میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کا مذاق نہایت بھوٹنڈے الفاظ میں اڑایا ہے۔ مولانا لکھتے ہیں کہ اکثر دیندار غلطی سے اتباع رسول اور سلف صالح کی پیروی کا مفہوم یہ لیتے ہیں کہ:-

”جیسا لباس وہ پہننے تھے ویسا ہی ہم پہنیں جس قسم کے کھانے وہ کھاتے تھے اسی قسم کے کھانے ہم بھی کھائیں جیسا طرز معاشرت ان کے گھروں میں تھا بعینہ وہ ہی طرز معاشرت ہمارے گھروں میں بھی ہو۔“

مولانا کے نزدیک اتباع سنت کا یہ مفہوم صحیح نہیں بلکہ۔ ”اتباع کا یہ تصور جو دور انحطاط کی کثی صدیوں سے (اس فقرے میں وہی مخدانہ نظریہ کا فرمایا ہے کہ بعد کی صدیوں میں اتباع سنت کا ”اصل مفہوم“، محفوظ نہیں رہا) دیندار مسلمانوں کے دماغوں پر مسلط رہا ہے۔ درحقیقت روح اسلام کے بالکل منافی ہے۔ اسلام کی یہ تعلیم ہرگز نہیں ہے کہ ہم ”جیتے جائے آثار قدیمه“ بن کر رہیں اور اپنی زندگی کو ”قدیم تمدن کا ایک تاریخی ڈرامہ“ بنائے رکھیں۔“ (تحقیقات)

بلashہ جدید تمدن نے جو ہوتیں بہم پہنچائی ہیں ان سے استفادہ گناہ نہیں اور حد جواز کے اندر رہتے ہوئے آپ تمدن و معاشرت کے نئے طریقوں کو ضرور اپنا سکتے ہیں۔ لیکن آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے لباس آپ کی وضع قطع اور آپ کی طرز معاشرت کو ”آثار قدیمه“ اور قدیم تمدن کا ایک تاریخی ڈرامہ“ جیسے کہ وہ الفاظ سے یاد کرنا نہ صرف آئین محبت کے خلاف ہے بلکہ تقاضائے ایمان و شرافت سے بھی بعید ہے۔ میں نہیں سمجھتا کہ جس شخص کے دل میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذرا بھی عظمت ہو وہ آپ کی وضع قطع اور آپ کے طرز معاشرت کی اس طرح پھیلتی اڑا سکتا ہے۔

مولانا مودودی کا یہ فلسفہ بھی انوکھا ہے کہ۔ ”(اسلام) ہم کو قاب نہیں دیتا بلکہ روح دیتا ہے اور چاہتا ہے کہ زمان و مکان کے تغیرات سے جتنے بھی مختلف قالب قیامت تک پیدا ہوں ان سب میں ہم بھی روح بھرتے چلے جائیں۔“ (تحقیقات)

گویا مولانا کے نزدیک اسلامی قالب کی پابندی ضروری نہیں۔ ہر چیز کا قالب وہ خود تیار کیا کریں گے البتہ اس میں ”اسلامی روح“ بھر کر اسے مشرف بہ اسلام کریں گے۔ مجھے معلوم نہیں کہ مولانا کے ہاں وہ کوئی فیکٹری ہے جس میں ”اسلامی روح“ تیار ہوتی ہے اور جس کی ایک چنکلی کسی قالب میں ڈال دینے سے وہ قالب اسلامی بن جاتا ہے؟ اس منطق سے مولانا نے سینما کی بھی دو قسمیں کرداری ہیں۔ اسلامی اور غیر اسلامی سینما کے قالب میں اگر اسلامی روح پھونک دی جائے تو وہ ”اسلامی سینما“ بن جاتا ہے۔ یہ ہے مولانا مودودی کافہم اسلام اور سنت نبوی کی ان کی نظر میں قدر و قیمت۔

چہارم:- میں ”سنۃ و بدعت“ کی بحث میں عرض کر چکا ہوں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقہ کا نام ”سنۃ“ ہے اور آپ کے طریقہ کے خلاف کو ”بدعت“ کہا جاتا ہے۔ مگر مولانا مودودی چونکہ صرف ”اسلامی روح“ کے قائل ہیں۔ اس لئے ان کے نزدیک ”اسلامی قالب“ پر بھی بدعت کا اطلاق ہوتا ہے۔ گویا ان کے فلسفہ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ”سنۃ دائمہ“ بدعت بن جاتی ہے۔ مولانا لکھتے ہیں:

”میں اسوہ اور سنۃ اور بدعت وغیرہ اصطلاحات کے ان مفہومات کو غلط بلکہ دین میں تحریف کا موجب سمجھتا ہوں جو بالعموم آپ حضرات کے ہاں رائج ہیں (یہاں وہی مخدان نظر سے کارفرما ہے کہ لوگوں نے اصطلاحات شرعیہ کا مطلب ہی نہیں سمجھا) آپ کا یہ خیال کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم جتنی بڑی ڈاڑھی رکھتے تھے اتنی ہی بڑی ڈاڑھی رکھنا سنۃ رسول یا اسوہ کامل ہے یہ معنی رکھتا ہے کہ آپ عادات رسول کو وہ سنۃ سمجھتے ہیں۔ جس کے جاری اور قائم کرنے کے لئے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور دوسرا نبی انبیاء کرام علیہم السلام مبعوث کے جاتے رہے ہیں۔ مگر میرے نزدیک صرف یہی نہیں کہ یہ سنۃ کی صحیح تعریف نہیں۔ بلکہ میں یہ عقیدہ رکھتا ہوں کہ اس قسم کی چیزوں کو سنۃ قرار دینا اور پھر ان کے اتباع پر زور دینا ایک سخت قسم کی ”بدعت“ ایک خطرناک تحریف دین ہے۔ جس سے نہایت برے نتائج پہلے بھی ظاہر ہوتے رہے ہیں اور آئندہ بھی ظاہر ہونے کا خطرہ ہے۔“ (رسائل وسائل)

یہاں مولانا کو وہ غلط فہمیاں ہوئی ہیں۔ ایک یہ کہ انہوں نے ڈاڑھی رکھنے کو ”عادات رسول“ کہہ کر اس کے سنۃ ہونے سے انکار کیا ہے۔ حالانکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو فطرت اور انبیاء کرام علیہم السلام کی متفق علیہ سنۃ فرمایا ہے۔ امت کو اس کی اقتداء کا صاف حکم فرمایا ہے اور اس کی علت بھی ذکر فرمادی ہے۔ یعنی کفار کی مخالفت اس لئے اس کو سنن عادیہ میں شمار کرنا اور اس کے سنۃ کہنے کو دین

کی تحریف تک کہہ ڈالنا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے مقابلہ میں بیہودہ جسارت ہے۔ فقہائے امت نے مثاٹے نبوی کو تھیک سمجھ کر اسے سنن واجبہ میں شمار کیا ہے۔

دوسرا غلط مولانا مودودی کو یہ ہوئی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ڈاڑھی کے بڑھانے کا حکم تو ضرور دیا ہے مگر اس کی کوئی مقدار مقرر نہیں فرمائی اس لئے بقول ان کے ڈاڑھی کی کوئی خاص مقدار سنت نہیں۔ حالانکہ یہ بات از خود غلط ہے اس لئے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ڈاڑھی کے بڑھانے کا حکم دیا ہے اس کے کائنے کا کہیں حکم نہیں فرمایا اس کی اجازت دی ہے۔

اس کا مقتضی تو یہ تھا کہ اس کا کائنات کسی حد پر بھی جائز نہ ہوتا مگر بعض صحابہ رضی اللہ عنہم کے اس عمل سے کہ وہ ایک قبضے زائد بال کٹوادیا کرتے تھے ثابت ہوتا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی کم از کم حد یہ مقرر فرمائی تھی۔ اگر اس سے کم بھی جائز ہوتی تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس کی ضرور اجازت دیتے۔ یہی وجہ ہے کہ فقہائے امت میں سے کسی نے بھی ایک مشت سے کم ڈاڑھی رکھنے کو جائز نہیں رکھا۔ شیخ ابن ہبام مشرح ہدایہ میں لکھتے ہیں۔

لیکن ایک مشت سے کم ڈاڑھی کے بال کائنات جیسا کہ مغرب کے بعض لوگوں اور عورت نما مردوں کا معمول ہے اس کی کسی نے اجازت نہیں دی۔ (فتح القدير)

صدحیف کہ ایسی سنت متواترہ کو مولانا مودودی شخص خود رائی سے نہ صرف مسترد کر دیتے ہیں بلکہ الثانی سے ”تحریف دین“ تک کہہ ڈالتے ہیں اور ڈاڑھی کا طول کتنا ہے“ کے طفیری فقرے سے اس کا مذاق اڑاتے ہیں (رسائل وسائل)

جو شخص آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سنتوں کے مقابلہ میں اتنا جری ہو کیا وہ عالم دین کھلانے کا مستحق ہے؟

### مولانا مودودی اور اجماع امت

پنجم:- میں اس سے پہلے عرض کر چکا ہوں کہ حضرات خلفائے راشدین رضی اللہ عنہم کی سنت بھی سنت نبوی کا ایک حصہ ہے اور یہ بھی امت کے لئے واجب الاتبع ہے یہاں اس سلسلہ میں ایک اہم ترین نقطہ عرض کرنا چاہتا ہوں وہ یہ کہ اجماع امت کی اصل بنیاد خلفائے راشدین کے فیصلے ہیں۔ کتاب و سنت کے منصوص احکام کے علاوہ جن مسائل پر امت کا اجماع ہوا ہے ان کا پیشتر حصہ ہے جن کے بارے میں خلفائے راشدین رضی اللہ عنہم نے فیصلہ کیا اور فقہائے صحابہ رضی اللہ عنہم نے ان سے اتفاق کیا۔ اس طرح صدر اول ہی میں امت اس پر متفق ہو گئی۔

خلفاء راشدین رضی اللہ عنہم کے بعد شاذ و تاریخی کسی کے مسئلہ پر امت کا اجماع ہوا ہے شاہ ولی اللہ محدث دہلوی فرماتے ہیں۔ ”معنی اجماع کے برزبان علماء شنیدہ باشی ایس نیست کہ ہم مجتہدان لا یہذ فرد در عصر واحدہ بر مسئلہ اتفاق کندز زیرا کہ ایس صورت است غیر واقع بل غیر ممکن عادی۔ بلکہ معنی اجماع حکم خلیفہ است“ بھیزے بعد مشاورہ ذوی الرائے یا بغیر آں و نفاذ آں حکم تا آنکہ شائع شد و در عالم ممکن گشت۔“

”قال النبی صلی اللہ علیہ وسلم علیکم بستی و سنۃ الخلفاء  
الراشدين من بعدی“ (ازالۃ الخلفاء)

اور اجماع کا لفظ جو تم نے علماء کی زبان سے سنا ہو گا اس کا مطلب یہ نہیں کہ ایک زمانے کے سارے مجتہدان یا ایک طور پر ایک فرد بھی باہر نہ رہے کسی مسئلہ پر اتفاق کر لیں کیونکہ یہ صورت نہ صرف یہ کہ واقع نہیں بلکہ عادۃ ممکن بھی نہیں بلکہ اجماع کے معنی یہ ہیں کہ خلیفہ ذوراً یا لوگوں سے مشورہ کر کے یا بغیر مشورے کے کسی چیز کا حکم کرے اور وہ حکم نافذ ہو جائے۔ یہاں تک کہ وہ شائع ہو جائے اور دنیا میں اس کے پاؤں جم جائیں۔ آخر خضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ لازم پکڑو میری سنت کو اور میرے بعد میرے خلفاء راشدین رضی اللہ عنہم کی سنت کو۔  
مگر ارشاد نبوی کے بر عکس مولانا مودودی کی رائے یہ ہے کہ۔

”خلفاء راشدین کے فیصلے بھی اسلام میں قانون قرار نہیں پائے۔ جوانہوں نے قاضی کی حیثیت سے کئے تھے“۔ (ترجمان القرآن)

قرآن کریم سنت نبوی: خلفاء راشدین کی سنت (جو اجماع امت کی اصل بنیاد ہے) کے بارے میں مولانا مودودی کے ان نظریات سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ اصول دین اور شریعت اسلامیہ کے مآخذ کے بارے میں ان کا ذہن کس قدر الجھا ہوا ہے باقی رہا اجتہاد! تو مولانا اپنے سوا کسی کے اجتہاد کو لا ائمۃ اعتماد نہیں جانتے۔ اس لئے ان کی دین فہمی کا سارا مدار خود ان کی عقل و فہم اور صلاحیت اجتہاد پر ہے۔ ان چند نکات سے مولانا مودودی کے دینی تفہر اور ان کے زاویہ نظر کو سمجھا جاسکتا ہے۔ ورنہ جیسا کہ پہلے عرض کر چکا ہوں کہ ان کی غلط فہمیوں یا خوش فہمیوں کی فہرست طویل ہے۔ میرے نزدیک مولانا مودودی کا شمار ان اہل حق میں نہیں جو سلف صالحین کا تتبع اور مسلک اہل سنت کی پیروی کرتے ہیں بلکہ انہوں نے اپنی عقل و فہم سے دین کا جو تصور قائم کیا ہے وہ اسی کو حق سمجھتے ہیں خواہ وہ سلف صالحین سے کتنا ہی مختلف کیوں نہ ہو۔

## مودودی صاحب میں مفسر قرآن کی شرائط نہیں

سوال..... قرآن مجید کی تفسیر لکھنے میں کون سی باتوں کا ہونا لازمی ہے؟: مودودی صاحب میں کون سی باتیں موجود ہیں۔ جواب..... تفسیر لکھنے کے لئے پندرہ علوم میں مہارت تامہ کا ہونا ضروری ہے۔ (۱) لغت (۲) نحو (۳) صرف (۴) اشتاق (۵) معانی (۶) بیان (۷) بدیع (۸) علم القراءت (۹) اصول الدین (۱۰) اصول فقہ (۱۱) اسباب النزول والقصص (۱۲) ناسخ و منسوخ (۱۳) فقہ (۱۴) احادیث (۱۵) علم الموبہۃ۔

مودودی صاحب کو ان علوم میں مہارت تو کیا ہوتی، انہیں تو محض عربی زبان پر بھی پوری قدرت نہیں۔ ان کی کتابوں کے عربی ترجمے مولانا مسعود عالم مددی نے کئے ہیں۔ اگر ان کو کسی علم سے واقفیت ہے تو وہ محض ان کے مطالعہ تک محدود ہے انہوں نے کوئی علم کسی مستند دینی درسگاہ سے حاصل نہیں کیا، ماہر اساتذہ کی زرینگرانی تحصیل علم کے بغیر صرف مطالعہ سے کوئی فن حاصل نہیں کیا جا سکتا، کوئی شخص دنیا بھر کی کتب طب کا مطالعہ کر لے تو بھی اسے ڈاکٹری کی سند نہیں دی جا سکتی۔

(۱) (اصن الفتاوى ص ۲۹۹-۳۰۲)

## مولانا مودودی اور ایک آیت کی تفسیر

سوال..... ولا تصل على اصحابهم کی تفسیر میں مولانا ابوالاعلیٰ مودودی صاحب نے لکھا ہے کہ اس سے یہ مسئلہ اٹلا کہ فساق و فجار اور مشہور بالفسق کی نماز جنازہ نہیں پڑھی جائے گی۔ اب حل طلب یہ ہے کہ

۱۔ بے نمازی انسان کی نماز جنازہ پڑھی جائے یا نہیں؟

۲۔ آیت بالا کن لوگوں کے بارے میں نازل ہوئی؟

۳۔ مودودی صاحب کی تفسیر صحیح ہے یا نہیں؟

۴۔ ذرا نے کی نیت سے نماز جنازہ کے پڑھنے پڑھانے سے انکار کیا ہے؟

۵۔ نمازی بنانے کے لئے کیا طریقہ اختیار کیا جائے؟

جواب..... ا۔ نماز فرض میں ہے بے نمازی گنہگار ہے، مگر نماز جنازہ اس کی بھی ضروری ہے۔

۲۔ آیت منافقین کے سردار عبداللہ بن سلول کے بارے میں نازل ہوئی، ان کے انتقال پر حضورؐ نے اس کی نماز جنازہ پڑھی تب یہ آیت شریفہ نازل ہوئی، اس کے بعد آپ نے کسی منافق

کی نماز جنازہ نہیں پڑھائی۔

- ۳۔ مودودی صاحب کی تفسیر تفہیم القرآن میں بہت سی چیزیں اہل سنت والجماعت کے خلاف ہیں۔ عوام کو اس کا پڑھنا یا استناد کا موجب بن سکتا ہے اس لئے اس سے پرہیز لازم ہے۔
- ۴۔ جب یہ مسئلہ غلط ہے تو اس کی دھمکی دینا بھی غلط ہے۔
- ۵۔ اہل اللہ کی صحبت اختیار کی جائے، ہر مکان اور مسجد میں اہل اللہ کی کتابیں شائی جائیں۔ اکابر کی خدمت میں جا کر کچھ وقت اپنی تربیت کے لئے گزار جائے اپنے احوال کی اطلاع کر کے ہدایات حاصل کی جائیں، اور ان پر عمل کی فکر کی جائے، ان شاء اللہ صحیح ماحول بنے گا، دین کا عام چرچا ہو گا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۵ ج ۱۵)

## جناب مودودی صاحب کا حضرت داؤد علیہ السلام

### کے قصے میں اور یاء کی بیوی کا واقعہ ذکر کرنا

سوال:- مودودی صاحب لکھتے ہیں کہ: "مگر اس کی اصلیت صرف اس قدر تھی کہ حضرت داؤد نے اپنے عہد کی اسرائیلی سوسائٹی کے عام رواج سے متاثر ہو کر اور یاء سے طلاق کی درخواست کی تھی۔ لیکن، اس عبارت پر اعتراض یہ ہے کہ کیا خدا کا نبی بڑی سوسائٹی سے متاثر ہو سکتا ہے؟ دوسری عرض یہ ہے کہ مفسرین حضرات نے اس واقعے کو نقل کیا ہے، لیکن کیا کسی مفسر نے یہ لکھا ہے کہ ہمارے نزدیک باقی تمام تاویلات سے یہ تاویل ہی مندرج ہے؟

- ۲:- عصمت انبیاء علیہم السلام کے لوازم ذات سے ہے یا نہیں؟
- ۳:- کیا انبیاء علیہم السلام کو نبوت سے قبل بھی وہی عصمت حاصل ہوتی ہے جو کہ نبی ہونے کے بعد ہوا کرتی ہے؟

جواب:- اصل یہ ہے کہ تحقیق مفسرین نے حضرت داؤد علیہ السلام کے اس واقعے میں اور یاء کی بیوی کے قصے کو اختیار نہیں کیا۔ حافظ ابن کثیر تحریر فرماتے ہیں کہ:

اکثرها مأخوذه من الاسرائيليات، ولم يثبت فيها عن المعموم حديث  
يجب اتباعه، لكن روى ابن أبي حاتم ههنا حديثاً لا يصح سنه، لأنه من  
رواية يزيد الرفاعي عن أنسٌ، ويزيد وان كان من الصالحين لكنه ضعيف  
الحديث عند الأئمة. تفسير ابن كثير ج: ۳ ص ۳۵۷ سورۃ ص.

اور یاء کا یہ قصہ درحقیقت بائل کی کتاب سمیل سے مأخوذه ہے جس کے مصنف کا آج تک پڑھنیں چل سکا۔ لہذا بہت سے محققین نے صحیح اسے قرار دیا ہے کہ دراصل حضرت داؤد علیہ السلام نے خالم کے بجائے مظلوم سے خطاب فرمایا جس سے طرف داری متوجه ہوتی تھی اور اسے خلاف عدل بھجھ کر استغفار فرمایا۔ (بیان القرآن ج: ۱۰ ص: ۸)۔ بیان القرآن ج: ۱۰ ص: ۶ (طبع سعید) نیز تفصیل کے لئے دیکھئے: معارف القرآن حضرت کامنڈ حلوبی ج: ۶ ص: ۳۱۲ (طبع مکتبہ عثمانیہ لاہور) امام رازی نے اسی قسم کی اور توجیہات بھی نقل کی ہیں۔ (تفسیر کبیر ج: ص: ۱۸۹)۔ دیکھئے: تفسیر کبیر ج: ۱۶ ص: ۱۹۰ تا ۱۹۹۔

لہذا آیت کی بے غبار اور محقق تفاسیر تو وہی ہیں جو امام رازی یا حضرت تھانوی اور علامہ آلوی وغیرہ نے نقل کی ہیں۔

البته بعض مفسرین نے اس کو بھی اختیار کیا ہے کہ حضرت داؤد علیہ السلام کے زمانے میں کسی شخص سے اس کی بیوی کو طلاق دینے کی درخواست کرنا مردوت کے خلاف نہ کھا جاتا تھا اور قانونی قباحت تو اس میں آج بھی نہیں ہے اس لئے حضرت داؤد علیہ السلام نے اور یاء سے اسی قسم کا مطالبہ کیا تھا۔

فقیل: انه عليه السلام رأى امرأة رجل فساله أن يطلقها فاستحبى أن يرده ففعل فتنزوجها وهي أم سليمان، وكان ذلك جائزًا في شريعته معتاداً فيما بين أمهات غير مخل بالمرءة . (روح المعانی ج: ۲۳ ص: ۱۸۵) (۳) (۳) (طبع مکتبہ رسیدیہ لاہور)

لہذا یہ تفسیر جو سوال میں نقل کی گئی ہے بے اصل تو نہیں، مگر اول تو مرجوح ہے، دوسرے ”سو سائی“ کے رواج سے متاثر ہونے“ کا لفظ قدرے خلاف احتیاط ہے، اس کے بجائے ”سو سائی“ کے عام رواج کے مطابق،“ کا لفظ ہوتا تو مناسب تھا، لیکن اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ نبی کسی برے کام میں سو سائی“ کے رواج سے متاثر ہو گیا، کیونکہ یہ کام نہ تاجراز تھا اور نہ خلاف مردوت۔ ہاں! نبوت کے مقام بلند کے پیش نظر حضرت داؤد علیہ السلام نے اسے برا کجھ کر اس پر استغفار فرمایا۔

۲: عصمت انبیاء علیہم السلام کے لئے لازم ہے اور ان سے کسی وقت بھی یہ صفت جدا نہیں ہوتی، ان کی لغزشوں کا ذکر قرآن کریم وغیرہ میں آیا ہے، وہ سب خلاف اولیٰ باطنی تھیں، جو شرعاً معصیت نہیں، مگر انبیاء علیہم السلام کو ان کی جلالت قدر کی وجہ سے ان پر بھی حسیبیہ کی گئی۔

۳: صحیح یہ ہے کہ نبوت سے قبل بھی انبیاء علیہم السلام سے کوئی کناہ رزغہ نہیں ہوا۔ فتاویٰ عثمانی ج: ص: ۲۲۶۔

## تفصیر بالرائے جو اصول عربیہ کے خلاف ہو

سوال..... قرآن پاک کی تفسیر بالرائے کرنا شرعاً جائز ہے یا نہیں؟ جبکہ اسی تفسیر پر وہ مفسر بصفہ ہو تو اس کا شرعاً کیا حکم ہے؟

جواب..... ائمہ تفسیر نے صحت تفسیر کے لئے جن امور کو لازم کیا ہے، ان کی پابندی کرتے ہوئے کلام اللہ کی تشریع کو تفسیر کہا جاتا ہے اور ان اصولوں کو نظر انداز کرتے ہوئے مفاسدین کی تشریع کو اصطلاح علماء میں تفسیر بالرائے اور تحریف قرآن کہتے ہیں اور تفسیر بالرائے پر مضر وال اور مصلح ہے۔ (خیر الفتاوىٰ ص ۲۲۲ ج ۱)

## آیت، رکوع اور سورۃ کی وجہ تسمیہ

سوال..... آیت کو آیت، رکوع کو رکوع اور سورۃ کو سورۃ کیوں کہتے ہیں؟

جواب..... لغت میں آیت علامت کو کہتے ہیں، اور آیت قرآنی بھی چونکہ اپنے ما بعد کو ما قبل سے جدا کرنے کی علامت ہے، اس لئے اس کو آیت کہتے ہیں اور رکوع لغت میں "طمیان" کے معنی میں ہے۔ اور قاری وہاں پہنچ کر کیوں کہ قرأت کے سفر سے مطمئن ہو جاتا ہے، اور تراویح وغیرہ میں وہاں پر رکوع کرتا ہے، اس لئے اس کو رکوع کہتے ہیں۔ سورۃ سورا البلد سے مشتق ہے، قرآن پاک کے ایک حصہ کو محیط ہونے کے باعث سورۃ کہتے ہیں (احسن الفتاوىٰ ص ۳۸۸ ج ۱)

## سورۃ واقعہ میں دوسرے رکوع کی ابتدا

سوال..... سورۃ واقعہ کا دوسرਾ رکوع کہاں سے شروع ہوا ہے۔

ثلة من الاولین سے یا واصحاب الشمال سے؟

جواب..... مصاحف رکوعیہ میں ثلثہ سے شروع ہوا ہے، مگر مضمون کے اعتبار سے واصحاب الشمال سے مناسب ہے اور میرا بھی یہی معمول ہے اور چونکہ یہ رکوعات کسی ائمہ فن سے منقول نہیں اس لئے اتنا اجتہاد ان میں جائز ہے، چنانچہ بعض مصاحف میں یہ رکوعات نہیں لکھے گئے، اس لئے ان کو اجتماعی بھی نہ کہا جائے گا اور اگر و جو布 کو بھی مان لیا جائے تو کتابت میں و جو布 ہو گا۔ رکعت ختم کرنے میں نہیں۔ غیر رکوع پر رکعت ختم کرنا بلکہ یہ تمام امت کا معمول ہے، پس اس کے جواز میں کچھ شبہ نہیں۔ (امداد الفتاوىٰ ص ۵۰۰ ج ۲)

## مکی اور مدنی سورتوں میں فرق

**سوال:** - قرآن کریم کی بعض سورتوں کو مکی اور بعض کو مدنی کہا جاتا ہے؟ نہ میں کیا فرق ہے؟

**الجواب:** - قرآن کریم کی سورتیں دو قسم کی ہیں۔ مکی اور مدنی، لیکن ان کے بارے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کوئی ارشاد منقول نہیں، اور اس کی وجہ یہ تھی کہ آپ کے زمانہ اقدس میں صحابہ کرامؓ وحی کے زمان و مکان وغیرہ کا مشاہدہ کرتے تھے لہذا ان کو مکی اور مدنی کی پہچان کی ضرورت نہیں پڑی۔ لیکن جب حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا وصال ہوا اور صحابہ کرامؓ کو ناسخ و منسوخ کی معرفت کی ضرورت پڑی تو اس کے بعد صحابہ کرامؓ کو مکی اور مدنی سورتوں کا جانتا ضروری ہوتا کہ ناسخ و منسوخ کی معرفت میں آسانی ہو۔ یہی وجہ ہے کہ مکی اور مدنی سورتوں کی پہچان کے بارے میں ہر صرف صحابہ کرامؓ اور تابعین کے اقوال دستیاب ہو سکتے ہیں۔

شیخ محمد عبدالعزیز زرقان فرماتے ہیں۔

لَا سِبْلَ إِلَى مَعْرِفَةِ الْمُكَيْ وَالْمُدْنَى إِلَّا بِمَا وَرَدَ عَنِ الصَّحَّابَةِ وَالْتَّابِعِينَ فِي  
ذَلِكَ لَأَنَّهُ لَمْ يَرُوْ عَنِ النَّبِيِّ يَبَانَ الْمُكَيْ وَالْمُدْنَى وَذَلِكَ لَأَنَّ الْمُسْلِمِينَ  
فِي زَمَانِهِ لَمْ يَكُونُوا فِي حَاجَةٍ إِلَى هَذَا الْبَيَانِ كَيْفَ وَهُمْ يَشَاهِدُونَ الْوَحْيَ  
وَالتَّزْيِيلَ وَيَشْهُدُونَ مَكَانَهُ وَزَمَانَهُ وَاسْبَابَ النَّزُولِ عِيَانًا لِلْخَ

(مناهل العرفان ج ۱ ص ۱۸۹ الطریق الموصلاہ إلى معرفة المکی والمدنی)

۱: ہم بعد ازاں مفسرین نے مضامین اور حالات و واقعات کی روشنی میں مکی اور مدنی سورتوں کی تقسیم کی ہے جس میں ہر ایک سورۃ کی مختلف خصوصیات شمار کی گئی ہیں؛ بعض کے نزدیک جو سورتیں بھرپور سے پہلے نازل ہوئی ہیں انہیں مکی کہا جاتا ہے اور جو سورتیں بھرپور سے کے بعد نازل ہوئیں انہیں مدنی کہا جاتا ہے اس میں نکان کا اعتبار نہیں ہے۔ چاہے جہاں بھی نازل ہوئی ہوں۔ یہ اصطلاح سب سے زیادہ مشہور ہے۔

اصطلاح نمبر ۲: جو سورتیں مکہ مکرمہ میں نازل ہوئیں تکی جہاں تک ہیں نزول چاہے بھرپور سے پہلے ہو یا بعد میں اور جو سورتیں مدینہ طیبہ میں نازل ہوئیں وہ مدنی کہلاتی ہیں اس صورت میں مکی اور مدنی سورتوں کے درمیان واسطہ ثابت ہوتا ہے اور وہ مکہ و مدینہ سے باہر والی سورتیں ہیں۔

اصطلاح نمبر ۳: جن سورتوں میں خطاب الہل مکہ کے ساتھ ہوا جو وہ مکی ہیں اور جن میں خطاب مدینہ والوں سے ہوا جو مدنی ہیں۔ (البرہان فی علوم القرآن ج ۱ ص ۱۸۷ تا ۱۹۰) (النوں التاسع عشرۃ المکی والمدنی)

## مکی اور مدنی سورتوں کی پہچان

سوال:- مکی اور مدنی سورتوں کی پہچان اور ان کی علامات کیا ہیں؟

جواب:- آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے اس بارے میں کوئی روایت مروی نہیں تاہم بعد میں مفسرین حضرات نے اپنی اپنی علمی استطاعت کے مطابق علامات بتائی ہیں جو مندرجہ ذیل ہیں:-

## مکی سورتوں کی علامات

(۱) جن سورتوں میں لفظ کا ذکر ہو وہ مکی ہوں گی۔

(۲) جس سورۃ میں آیت بجدہ ہو وہ مکی ہوگی۔

(۳) جس سورۃ میں انبیاء کرام امام سابقہ کے قصے اور واقعات کا ذکر ہو وہ مکی ہوگی سوائے سورۃ البقرہ کے۔

(۴) جس سورۃ میں حضرت آدم علیہ السلام اور آبیلیس کے واقعہ کا ذکر ہو وہ مکی ہوگی سوائے سورۃ بقرہ کے۔

(۵) جس سورۃ میں یا یہا الناس کے ساتھ خطاب ہوگی ہوگی۔

(۶) جس سورۃ کی ابتداء حروف تہجی سے ہو مکی ہوگی سوائے سورۃ بقرہ آل عمران کے۔

## مدنی سورتوں کی علامات

(۱) جس سورۃ میں حدود اور فرائض کا بیان ہو وہ مدنی کہلاتی ہے۔

(۲) جس سورۃ میں جہاد اور احکام جہاد کا ذکر ہو وہ مدنی کہلاتی ہے۔

(۳) جس سورۃ میں منافقین کا ذکر ہو وہ مدنی ہوگی سوائے سورۃ العنكبوت کے۔

(۴) جس سورۃ میں یا یہا الذين امنوا کے ساتھ خطاب ہو وہ مدنی کہلاتی ہے۔

(البرهان في علوم القرآن) (بد الردین زکریٰ) ج ۱۸۸ ص ۱۹۱ تا ۱۹۱ النوع التاسع معرفة المکی والمدنی، من احص العرفان (محمد عبد العظیم الزرقانی) ج ۱۹۰ الطریق الموصلاة الی معرفة المکی والمدنی (فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۱۳۳، ۱۳۲)

## قرآن میں رکوع اور پارے کس نے ترتیب دئے؟

سوال..... قرآن کریم میں رکوع کس نے نگائے اور ان کا معیار کیا ہے؟ اسی طرح قرآن کریم کے تیس پارے کس نے کب اور کیسے شروع کئے؟

جواب..... رکوع اور پاروں کا ثبوت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے نہیں ملتا، مشائخ بخارا نے

قرآن کریم میں پانچ سو چالیس رکوع لگائے تاکہ تراویح میں ہر رکعت میں ایک رکوع پڑھا جائے تو ستائیں رمضان تک ایک ختم ہو جائے جیسے کہ محدثین نے ہر دس آیات کے بعد تعاشری کی علامت لگائیں جس سے یہ فائدہ ہوتا ہے کہ تراویح کی ہر رکعت میں اتنی مقدار پڑھنے سے پورے مہینے میں قرآن کریم ختم ہو جائے گا۔ کیونکہ پورے ماہ میں رکعات تراویح کی تعداد چھ سو ہے اور کل آیات چھ ہزار سے کچھ زائد ہیں۔ رکوع کی مقدار کے بارے میں کوئی واضح چیز نظر سے نہیں گزری یوں معلوم ہوتا ہے کہ کسی مشہور قاری نے تراویح میں قرآن کریم ختم کیا اور جتنی مقدار تلاوت کرنے کے بعد رکوع کرتے گئے اتنی مقدار پڑھانے نے رکوع کی علامت لگادی ”ممکن ہے ایسا ہی ہوا ہوا شکال ذرا یہ ہے کہ بہت مقامات پر پہلی رکعت میں قرأت کم اور دوسرا میں زیادہ قرأت ہو گی جو کہ مکروہ ہے۔“ (مع) پاروں کی تعداد کے بارے میں بعض حضرات کا خیال ہے کہ ان کی تعین قصداً نہیں کی گئی بلکہ حضرت عثمانؓ نے جب قرآن کریم کو نقل کیا تو اتفاقاً تیس برابر پاروں میں تقسیم ہو گیا، مگر اس خیال کا ثبوت کہیں نظروں سے نہیں گزرا بندے کے خیال میں ایک وجہ یہ بھی ہو سکتی ہے کہ ختم قرآن سے متعلق روایات مختلف ہیں، تین روز، سات روز، اور ایک ماہ ایک مہینے میں ختم کے پیش نظر اس کے تمیں پارے متعین کردئے گئے جس طرح ایک ہفتہ میں ختم کرنے والوں کے لئے سات منزلیں بنادی گئیں۔ (حسن الفتاوى ص ۳۹۰-۳۹۲ ج ۱)

## تعداد حروف قرآن کریم

سوال:- قرآن کریم کے حروف کی صحیح تعداد کیا ہے؟

جواب:- جس طرح قرآن کریم کی آیات میں اختلاف ہے اسی طرح حروف کی تعداد میں بھی علماء کی آراء مختلف ہیں، چند مشہور اقوال تحریر کیے جاتے ہیں:-

- (۱) امام قرطبی رحمہ اللہ اپنی مشہور تفسیر ”احکام القرآن“ میں سلام ابو محمد الحماقی سے نقل کرتے ہیں کہ حجاج بن یوسف ثقیفی کے زمانے میں اس کے حکم سے قرآن کریم کے حروف کو شمار کیا گیا تو کل تعداد ۷۳۲۰ ہوئی۔ (احکام القرآن للقرطبی ج اص ۲۶ باب ما جاء في ترتیب سورۃ القرآن و آیات و شکل)
- (۲) عطاء بن يسار سے منقول ہے کہ قرآن کریم کے حروف کی تعداد ۱۵۱۵ ہے۔

(البرهان فی علوم القرآن ج ۱ ص ۲۳۹ فصل فی عدد سورۃ القرآن و آیاتہ و کلماتہ و حروفہ)

(۳) علامہ شمس الحق افغانی رحمہ اللہ نے ابن الجوزی سے نقل کیا ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے حساب کے مطابق قرآن مجید کے تمام حروف ۳۲۲۶۷ ہیں۔

(علوم القرآن ص ۰۷۸ تعداد حروف)

### تعداد آیات قرآن کریم

سوال:- قرآن کریم کی آیات کریمہ کی تعداد کتنی ہے؟

جواب:- قرآن کریم کی آیات کریمہ کی ابتداء اور انتہاء میں اختلاف کی وجہ سے ان کی تعداد کے بارے میں بھی علماء کے درمیان اختلاف ہے تاہم ان بات پر سب کا اتفاق ہے کہ قرآن کریم کی آیات چھ ہزار سے زائد ہیں۔ یہاں چند مشہور علماء کرام کے اقوال نقل کئے جاتے ہیں:-

(۱) علامہ شمس الحق افغانی نے ابن جوزی کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ بشرام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے آیات قرآن کریم کی کل تعداد ۶۶۰۶ ہے۔

(علوم القرآن ص ۰۷۸ تعداد آیات)

(۲) اہل مدینہ سے اس بارے میں دو قول منقول ہیں، پہلے قول کے مطابق کل آیات مبارکہ ۶۲۱۷ ہیں جو حضرت نافع کی طرف منسوب ہے اور دوسرے قول کے مطابق ۶۲۱۳ ہیں۔

(۳) اہل مکہ کی رائے کے مطابق کل آیات ۶۲۲۰ ہیں جو کہ حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب ہے۔

(۴) اہل کوفہ کے نزدیک کل آیات ۶۲۳۳ ہیں۔

(۵) اہل بصرہ سے دو قول منقول ہیں جن کے مطابق کل آیات ۶۲۰۵ یا ۶۲۱۹ ہیں۔

(۶) اہل شام سے ۶۲۲۵ اور ۶۲۲۶ کی روایات بھی مردی ہیں۔

(البرهان فی علوم القرآن لبدرالدین زرکشی ج ۱ ص ۲۳۹ فصل فی عدد سور القرآن و آیاتہ و کلماتہ و حروفہ مناہل العرفان از محمد عبدالعظيم زرقانی ج ۱ ص ۳۳۶ تحت قوله عدد آیات القرآن)

فتاویٰ حقائیق ج ۲ ص ۱۳۱، ۱۳۲

حرکات و نقااط قرآن میں کب سے ہیں؟

سوال..... قرآن کریم میں اعراب اور نقطے عہد رسالت اور عہد خلفاء راشدین میں تھے یا نہیں، اگر نہیں تھے تو یہ بدعت ہے یا نہیں؟ جواب..... وہ زمانے جن کے بہتر ہونے کی شہادت خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے دی، اسی زمانے میں حفاظت قرآن پاک کے لئے یہ سب کچھ کیا گیا،

تاكہ غلط نہ پڑھیں اور تحریف نہ ہو جائے۔ یہ بدعت نہیں، بدعت کہتے ہیں ”” دین میں نئی بات پیدا کرنے کو، اور یہ تمام دین کی حفاظت کے لئے کیا گیا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۹ ج ۱)

## قرآن پاک کو حضورؐ کی تصنیف لکھنا

سوال..... زید کے ملٹری کے امتحانات چل رہے ہیں، ان میں ممتحن اس طرح سوالات کرتے ہیں کہ پہلے سوال تحریر کر دیا، اس کے بعد چند جوابات تحریر کر دئے، مثلاً سوال ہے کہ قرآن کا مصنف کون ہے؟ اس کے ساتھ جوابات لکھتے ہیں (۱) حضور پاکؐ نے (۲) حضرت ابو بکر صدیقؓ نے، (۳) حضرت عمرؓ نے، (۴) ان میں سے کوئی نہیں؛ زید خوب جانتا ہے کہ جواب (۴) بالکل صحیح ہے، مگر ممتحن کے نزدیک جواب (۱) صحیح ہے، اب اگر زید (۱) جواب دیتا ہے تو ایک نمبر ملتا ہے اور اگر نہیں لکھتا، یا جواب (۴) لکھتا ہے تو ایک نمبر فوت ہو جاتا ہے، ایسی صورت میں جواب (۱) دینا ایمان سے خارج کرتا ہے؟ ایک نمبر کم ہونے سے زید کافی لڑکوں سے پیچھے ہو جائے گا۔

جواب..... قرآن پاک کے متعلق الفاظ مذکورہ لکھنا کفر و انکار کو اختیار کرتا ہے، جس کی قطعاً ممانعت ہے، ہرگز اجازت نہیں..... (فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ) ”زید یوں لکھ سکتا ہے کہ قرآن کریم اللہ تعالیٰ کی کتاب ہے جو حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل کی گئی ہے“ (مُع)

## علم القراءات اور قراءاء کرام

### قراءات سبعہ کا تواتر

سوال..... قراءات سبعہ متواتر ہیں یا مشہور؟

جواب..... بعض قراءاتیں تو متواتر ہیں کہ جن کے ناقل اس قدر کثرت سے موجود ہیں کہ ان کا کذب پر جمع ہونا عقلاءً محال ہے اور یہ کثرت ہر زمانہ میں رہتی ہے اور بعض قراءاتیں مشہور ہیں کہ جن کی سند یہ صحیح رسم الخط عثمانی اور قواعد عربیہ کے متوافق ہیں اور قاریوں میں مشہور مگر متواتر کے مرتبہ کوئی پہنچیں اور کسی قاری نے بھی ان کو غلط اور شاذ نہیں کہا۔ (مجموعہ فتاویٰ ص ۷۱)

### قراءات شاطیٰ و تیسر

سوال..... قراءات شاطیٰ اور قراءات تیسر قراءات سبعہ متواترہ کو حادی ہیں یا نہیں؟

جواب..... امام شاطبی اور صاحب تیسیر نے اپنی کتابوں میں متواترات کا التزام نہیں کیا بلکہ ان کی کتابوں میں بہت سی قرأتیں مشہور بھی مندرج ہیں اور انہی قرأت نے قرأت مشہورہ کا ان کتابوں میں انحصار کرنے والوں کا شدت سے روکیا ہے۔ (مجموعہ فتاویٰ ص ۱۱۸)

### روايات عشرہ کا مرتبہ

سوال..... اگر کوئی عالم یا حافظ قرأت عشرہ میں سے کوئی ایک قرأت کرتا ہے اس کو خاطلی کہنا درست ہے یا نہیں؟ جواب..... درست نہیں ہے، کیونکہ جب قرأت عشرہ مشہورہ ثابت السنہ اور صحیح الروایت ہیں تو اب خطأ اور غلطی کی نسبت کرنے کا کیا مطلب ہے؟ درستہ صحابہ اور تابعین کا تحفظیہ اور تقلیل لازم آئے گی۔ (مجموعہ فتاویٰ ص ۱۱۸)

### ایک قرأت کو دوسری قرأت کے ساتھ ملانا

سوال..... ایک قرأت دوسری قرأت کے ساتھ، جیسے قرأت حفص کو قرأت ابن عامر کے ساتھ ایک آیت یا ایک سورۃ میں ملا کر پڑھنا کیسا ہے؟

جواب..... ابن صلاح اور نووی فرماتے ہیں کہ اگر کسی نے قرأت سبعہ یا قرأت عشرہ میں سے کوئی ایک درأت شروع کی تو پوری جملہ میں اسی قرأت کے ساتھ پڑھنا چاہئے، لیکن اگر ایک جملہ پورا کرنے کے بعد دوسرے جملہ دوسری قرأت میں شروع کر دیا تو یہ بھی جائز ہے، اور بعض انہی نے اس اختلاط کو بالکل ناجائز لکھا ہے۔ اور ابن جزری فرماتے ہیں کہ اگر اختلاط سے کلام قواعد عربیہ سے نکل جائے اور مہمل بن جائے تو یہ صورت ناجائز ہے جیسا کہ ”فلقی‘ آدم من ربہ کلمت“ میں آدم پر رفع پڑھنا غیرتفسیر ابن کثیر کی قرأت کی رو سے اور کلمات پر ابن کثیر کی قرأت کی رو سے جائز نہ ہو گا اور اگر تلاوت کا مقصد کسی خاص راوی اور قاری کی روایت کا بیان کرنا ہے تو اس میں خلط کرنا جائز نہیں کیونکہ اس صورت میں کذب لازم آئے گا ہاں اگر حفص برائے تلاوت ہے تو مطلقاً جائز ہے کیونکہ یہ بھی قرآن ہی ہے۔ (مجموعہ فتاویٰ ص ۷۷)

### قرأت صحیحہ وغیر صحیحہ کی پہچان

سوال..... قرأت صحیحہ کوئی ہیں؟ اور شاذ، باطل اور ضعیف کون ہی ہیں؟

جواب..... نظر ابن جزری میں مکتوب ہے، جو قرأت تواعد عربیہ کے موافق ہو یا مصادر عثمانیہ میں سے کسی ایک مصحف کے مطابق ہو اور اس کی سند صحیح ہو، وہی قرأت صحیح ہے، جس کا انکار صحیح

نہیں ہے، خواہ قرأت سبع سے منقول ہوں یا عشرہ سے اگر تین شرطوں میں کسی ایک میں نقصان ہو تو وہی قرأت ضعیفہ شاذہ اور باطلہ ہو جائے گی۔ (مجموعہ فتاویٰ ص ۷۱)

## سبعہ احرف کی تشریح

سوال..... حدیث میں وارد ہوا ہے کہ ”قرآن سات حروف پر نازل ہوا ہے“ آج کل جو قرأت معروف ہیں وہ دس تک ہیں تو تین قرأتیں زیادہ کیسے ہو گئیں؟

جواب..... حدیث میں سبعہ احرف سے مراد معروف سات قراءتیں نہیں بلکہ اختلاف قرأت کی سات قسم مراد ہیں۔ ۱۔ صنیع اسماء، ۲۔ صنیع افعال، ۳۔ اختلاف اعراب، ۴۔ کمی بیشی، ۵۔ تقدیم و تاخیر، ۶۔ الفاظ متراوہ، ۷۔ صفات حروف۔ ابتداء میں لوگ اسلوب قرآنی سے ناقص تھے۔ مختلف علاقوں اور قبیلوں کے علاوہ بڑھنے والوں اور تناخواندہ لوگوں کو ایک اسلوب پر چلانے میں حرج تھا، اس لئے حضورؐ کی خواہش کے مطابق اللہ تعالیٰ نے سات اقسام کے الفاظ کی اجازت عطا فرمائی۔ ان سات قسموں میں ہر شخص کو یہ اختیار نہ تھا کہ وہ اپنی مرضی سے قرآن کریم میں روبدل کرے بلکہ یہ مختلف قرأتیں اللہ کی طرف سے معین تھیں، بعد میں جب لوگ اسلوب سے واقف ہو گئے تو جبریل علیہ السلام سے حضور اکرمؐ کے آنحضرتی دور قرآن کے وقت بہتی قرأتیں منسوخ ہو گئیں، اس کے بعد جو قرأتیں باقی رہیں ان کی رعایت رکھتے ہوئے حضرت عثمان غنیؓ نے جمع قرآن کے وقت رسم الخط ایسا اختیار فرمایا جس میں سب قراؤں کے مطابق پڑھنے کی گنجائش ہو ملک کو ملک ملک اور مالک تینوں طرح پڑھ سکتے ہیں۔ نیز نقطوں اور اعراب وغیرہ کو ترک کر کے اسی رسم الخط میں مزید وسعت پیدا کی گئی۔ مثلاً نشرہا پر نقطے نہ لگائے جائیں تو اسے نشر اور نشہز دونوں طرح پڑھ سکتے ہیں۔ بعض قرأتیں اس رسم الخط میں نہ سامنے کیں تو ان کو دوسرے مصحف میں مستقل لکھوا دیا۔ اس قسم کے سات مصاحف لکھوا کر مختلف اطراف میں بھیجیے۔ اور ان کے ساتھ سکھانے کے لئے بھی بھیجیے، اس زمانے میں مذکورہ بالا اقسام کے اندر قراؤں کی بہت بڑی تعداد تھی، مگر بعد میں ان میں سے دس کی زیادہ شہرت ہو گئی، بقیہ کو وہ شہرت نہ ہوئی، پھر ان دس میں سے بھی سات زیادہ مشہور ہو گئیں، اس لئے سبع قرأت اور عشرہ قرأت کا عرف ہو گیا۔ اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ معروف قرأت کو سبعہ احرف کا مصدق سمجھنا صحیح نہیں۔ (حسن الفتاویٰ ص ۳۹۳-۳۹۶ ج ۱)

## قرأت سبعہ بھی منقول ہیں محدث نہیں

سوال..... ہمارا عقیدہ ہے کہ قرآن پاک میں ایک شوشہ کا فرق نہیں ہوا، جیسا اور جو نبی کریمؐ

پر نازل ہوا، وہ آج بھی میں الدخین موجود ہے، قرأت سبعد کی روایات میں زبر زیر پیش ہتی کہ الفاظ کا فرق! کیا اس سے عقیدہ پر زدنیں پڑتی؟

جواب..... قرأت سبعد کی قرأتیں بھی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہیں، اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل شدہ ہیں، ان کی خود ایجاد نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۰ ج ۱)

### سات قرأتوں کے مطابق تلاوت قرآن کا حکم

سوال..... قرآن مجید پڑھنے کے کتنے طریقے ہیں؟ رمضان میں ایک قاری صاحب کی قرأت سے مستفید ہوا، قرأت کا طریقہ انتہائی جدا تھا۔ مثلاً کھڑی زبر کو وہ زیر کے طریقے سے کھینچتے تھے۔ مثلاً: ملک یوم الدین، کو "ملک یوم الدین" پڑھتے تھے، اور شاید "ملک یوم الدین" بھی پڑھتے ہیں، مثلاً: "مغضوب علیہم" کو بھی اسی طرح پڑھتے تھے یعنی "علیہم" معلوم کرنے پر فرمایا کہ تقریباً یا ۱۰ طریقے ہیں۔ تلاوت کلام اللہ کے غالباً اس طریقے کی تلاوت حضرت قاری فتح محمد صاحب پانی پتی مظلہم بھی اکثر فرماتے ہیں۔

جواب..... قرآن کریم کا سات حروف پر نازل ہونا بخاری و مسلم وغیرہ کی صحیح احادیث سے ثابت ہے (دیکھئے ص: ۱۹۲ کا فتویٰ اور اس کا حاشیہ) جو معنی متواتر ہیں۔ ان سات حروف کے مطابق قرآن کریم کی تلاوت کے متعدد طریقے ہیں اور ان سب پر تلاوت قرآن جائز ہے۔ "ملک یوم الدین" میں ایک قرأت "ملک یوم الدین" بھی ہے۔ "ملک یوم الدین" کوئی قرأت نہیں، اسی طرح "علیہم" کے بجائے "عَلَيْهِمْ" پڑھنا بھی بعض قرأتوں میں درست ہے۔ اس مسئلے کی مکمل تحقیق کے لئے احرک کی کتاب "علوم القرآن" کی طرف رجوع فرمائیں۔ واللہ سبحانہ اعلم (فتاویٰ عثمانی جلد اص ۱۹۱)

### لاتامنا میں ادعام صریح ہے

سوال..... سورہ یوسف میں قول باری لاتامنا کا دیوار ہند میں ادعام صریح، اور تشدید کے ساتھ مشہور ہے اور بعض بغیر ادعا میں دنوں نون علیحدہ علیحدہ پڑھتے ہیں دنوں میں صحیح کون سی ہیں؟

جواب..... اس میں اظہار و ادعا م کی حیثیت سے چند احتمال ہیں۔ اول اظہار صریح، یعنی ادعام بالکل نہ کیا جائے اور اس صورت میں نون اول کو مضموم پڑھا جائے، لیکن قراء سبعد اور عشرہ میں سے کوئی بھی اس کا قائل نہیں، کیونکہ رسم الخط کے مخالف ہونے کے ساتھ یہ قرأت لُفیل بھی ہے۔

البنا اربع عشرہ کے قرائیں سے اعمش اور طلحة اظہار صریح کے ساتھ پڑھتے ہیں۔

**دوسرًا احتمال:** بغیر ادغام ہر دونوں جدا جدا پڑھے جائیں اس طرح کہ نون اول کی حرکت کو اس قدر اخفا کے ساتھ پڑھا جائے کہ حرف ساکن کا شہہ ہونے لگے اسی اخفا کو علامہ سیوطیؒ نے الروم اور صاحب تیسیر نے اشام سے تعییر کیا اور اشام کی حقیقت اسی اخفا کو لکھا ہے۔

**تیسرا احتمال:** نون اول کو نون ثانی میں ادغام کر کے ضمہ کے اشام کے ساتھ پڑھیں اور اس اشام کی حقیقت یہ ہے کہ دونوں ہوتوں کو باہم ملائیں اس طرح کہ کوئی آواز یا حرکت نہ پیدا ہو؛ صرف بیوں سے اتنا اشارہ ہو جائے گویا بیوں سے ضمہ نون کا اشارہ کر رہے ہیں اور کوئی حرکت نہ پیدا ہو۔

**چوتھا احتمال:** نون اول کو نون ثانی میں مدغم کر کے بعض ادغام صریح کے ساتھ اشام اور اشارہ ضمہ کے بغیر پڑھیں۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ اگر کوئی شخص لاتاما ادغام صریح کے ساتھ بغیر اشام اور بغیر روم کے پڑھتا ہے تو مستحق ملامت نہ ہوگا۔ (مجموعہ فتاویٰ ص ۱۲۰-۱۱۸)

### ینقلب کی باء پر جزم کیوں؟

سوال..... سورۃ ملک میں لفظ ینقلب کی باء پر جزم کیوں ہے؟ جبکہ عامل جازم کوئی نہیں ہے۔

جواب..... یہ جواب امر ہے جوامر کی طرح مجزوم ہوتا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۲ ج ۱۱)

### آیت فلیدع نادیہ پر وقف کرنا جائز ہے

سوال..... سورۃ اقراء میں آیت ۱۲ فلیدع نادیہ جب ایک طالب علم اس آیت کو پڑھ رہا تھا تو یہاں وقف کر رہا تھا دوسرے سنبھالے والے نے اعتراض کیا کہ یہاں پر وصلہ پڑھنا چاہئے۔

جواب..... فلیدع نادیہ۔ پر گول آیت ہے اور گول آیت پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے وقف کیا ہے اور آپ کے وقف کرنے اور بتانے ہی سے آیات کا پوتہ چلا ہے، گول آیت پر نہ پڑھ رہا جائز ہے اس پر اعتراض کرنا بہت ہی بڑی بات ہے۔ البنا اگر کوئی شخص سائنس لمبا ہونے کی وجہ سے کئی آیات ایک سائنس میں پڑھے تو بھی جائز ہے غرض کہ نہ پڑھ رہا نہ پڑھ رہا دونوں جائز ہیں اور نہ پڑھنے نہ پڑھنے پر اعتراض سنت پر اعتراض ہے۔ (خیر الفتاویٰ ص ۲۲۹ ج ۱)

### ویتفہ کے قاف پر سکون کیوں ہے؟

سوال..... کلام پاک میں ویتفہ قاف کے سکون کے ساتھ ہے، بیضاوی نے لکھا ہے کہ کف

اور فخذ کے قاعدے کے موافق یہاں بھی قاف سا کن ہے اور یہ بعد معلوم ہوتا ہے کہ فعل کے وزن کا قیاس اسم کے وزن پر کیا جائے؟

جواب..... اس کی بنا اس پر ہے کہ تہہ کی تشبیہ "جو کہ جزو کلمہ ہے" فخذ کے ساتھ ہے ایسا نہیں کہ مجموع فعل کی تشبیہ اسم کے ساتھ ہے اور یہ تشبیہ صرف قرأت اور تلفظ کی تسهیل میں ہے نفس کلمہ کی تعلیل میں تشبیہ نہیں اور اس میں مضاف تہہ نہیں کہ فعل کا قیاس اسم پر ایسے امر میں کیا جائے کہ اس کا تلفظ اور قرأت میں اثر ظاہر ہوتا ہے اس واسطے کہ حروف ادا کرنے میں عمرت ہونا اسم اور فعل دونوں میں برابر ہے اور تخفیف کا لحاظ دونوں میں مشترک ہے اور جب علت مشترک ہے تو ضروری ہے کہ اثر بھی مشترک ہو اور اسمیت اور فعلیت کا فرق اس امر کے لئے مانع نہیں ہو سکتا، اس واسطے کہ یہ فرق اسمیت اور فعلیت کا کلمہ کے معنی اور اس کے توالع سے ہے اور تخفیف کی بنا تلفظ اور قرأت پر ہے۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۱۱۳ ج ۲)

### اعراب فاصدق وَاكْنُ مِنَ الصَّالِحِينَ

سوال..... فاصدق واکن من الصالحين لفظ اکن معطوف ہے اصدق پر تو معطوف علیہ "یعنی اصدق ہے اور اکن "معطوف" مجروم ہے، ایسا کیوں؟ جبکہ معطوف معطوف علیہ کا اعراب موافق ہوتا ہے۔ جواب..... فاصدق یہ لفظاً منصوب ہے۔ لو لا اخرتني یعنی تمنا کا جواب ہونے کی وجہ سے اور تمنا کے بعد جواب شرط مقدر ہونے کی وجہ سے مخالف مجروم ہے۔ اور لفظ اکن منصوب بھی ہے اور مجروم بھی، یعنی اس میں دونوں صورتیں جائز ہیں اور قرأت متواترہ میں محل اعراب ہی کا اعتبار کیا گیا ہے۔ (امداد الفتاویٰ ص ۲۹ ج ۵)

### علیٰ حبہ کی ضمیر کا مرجع

سوال..... و آتی المال علیٰ حبہ میں حضرت والا نے حبہ کی ضمیر کا مرجع اللہ کو قرار دیا ہے حالانکہ المال بھی مرجع بن سکتا ہے کیونکہ لن تنا لوا البر حتیٰ تنفقوا مما تحبون سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ اپنا محظوظ مال را خدا میں صرف کرے تو اجر عظیم ہے، وجہ ترجیح سمجھ میں نہیں آئی کہ دونوں لفظ مرجع بن سکتے تھے مگر حضرت والا نے قریب کو ترک فرمایا کہ بعد کو اختیار فرمایا، نیز لفی حبہ کے بجائے علیٰ حبہ سے بھی امرا آخر کی ترجیح معلوم ہوتی ہے۔

جواب..... وجہ ترجیح یہ ہے کہ اگر کسی مال خرچ کرنے والے کو مال کی محبت بالکل نہ ہو مگر

خلاص نیت سے (یہ مراد ہے محبت حق سے) خرج کرے تو بالا جماع یہ خرج کرنا موجب تعریف ہے، اور مال کو مرجع بنانے میں تعریف کا مستحق نہ ہونا لازم آتا ہے اور آیت لن تناولوا میں سما تھبون سے یہ مراد ہے کہ جو چیزیں عمدہ ہونے کی وجہ سے تم کو مرغوب ہوں وہ خرج کریں اور علی اور فی کافر قسم بھتایا دیب کا کام ہے مجھ کو اس میں زیادہ خلل نہیں، البتہ اتنا روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ علی کبھی بمعنی لام بھی آتا ہے۔ چنانچہ ایک حدیث میں ہے تکح المرأة على ای خصال اور دوسری حدیث میں یہ ہی مضمون ان الفاظ سے ہے۔ تکح المرأة لاربع، یہ میرے مدعائیں صریح ہے، اسی طرح علی ہجبہ بمعنی ہجبہ کے کہنا صحیح ہو گا، پس اس کی کوئی دلیل نہیں کہ یہاں علی بمعنی مع ہے جس سے مال کا مرجع ہونا راجح ہو سکے۔ (امداد الفتاویٰ ص ۳۶ ج ۵)

### وقف امر پر ہے یا سلام پر؟

سوال..... سورۃ قدر میں امر پڑھرے یا سلام پر؟ یا دونوں پر؟

جواب..... دونوں جگہ میں اختیار ہے، جہاں چاہے وقف کرے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۲ ج ۱۸)

### علم تجوید سیکھنا کیسا ہے؟

سوال..... علم تجوید فرض میں ہے یا کفایہ اور کہاں تک مستحب ہے؟

جواب..... علم تجوید جس سے حروف کی تصحیح ہو جائے اور قرآن شریف کے معنی نہ بگڑیں فرض میں ہے، مگر عاجز معدود ہے اور اس سے زیادہ علم قراؤ فرض کفایہ ہے۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۳۷ ج ۲)

### کیا ہجبہ سیکھنا حرام ہے؟

سوال..... کیا ہجبہ سیکھنا اور اسکے مطابق پڑھنا غلط ہے، ایک صاحب کہتے ہیں کہ حرام ہے۔

جواب..... کسی چیز کو حرام کہنا جب تک اس کے حرام ہونے کی دلیل نہ ہو جائز نہیں اور جو چیز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام سے ثابت ہو اس کو حرام کہنا تو انتہائی جمارت ہے، بعض لوگ جو حقیقت تو اعد تجوید سے واقف نہیں، تو اعد موسيقی کے مطابق سر ملا کر پڑھتے ہیں جس سے بعض حروف کو زیادہ دراز کرتے ہیں حالانکہ وہ مد نہیں، بعض کو جلدی پڑھتے ہیں حالانکہ وہ مد ہے اور اسی طرح دیگر تغیرات ہوتے ہیں جیسا کہ راگ گانے میں ہوتا ہے، اس طرح پڑھنا یقیناً ناجائز ہے، اس سے معنی میں کافی تغیر پیدا ہوتا ہے اور الفاظ بھی مسخ ہوتے ہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۸ ج ۱)

## شان نزول

### سورہ فاتحہ کا شان نزول وغیرہ

سوال..... سورہ فاتحہ قرآن مجید کی سورۃ ہے کہ نہیں؟ اگر ہے تو کون سے پارے کی سورۃ ہے؟ نیز یہ کہ سورہ فاتحہ پڑھنے سے نماز میں تو کوئی قصور واقع نہیں ہوتا، نیز شان نزول بھی تحریر فرمائیں۔

جواب..... سورہ فاتحہ بالیقین قرآن شریف کی سورۃ ہے، مصحف عثمانی میں سب سے اول سورۃ فاتحہ ہے، اس کے بعد سورۃ بقرہ ہے، پھر کی تعلیم میں سہولت کی خاطر پارہ عم میں خلاف ترتیب سورتیں لکھی گئی ہیں، سورہ فاتحہ نماز میں امام اور منفرد کے لئے پڑھنا واجب ہے، اگر بھولے سے واجب چھوٹ جائے تو بجدہ سہولازم آتا ہے، عدم اترک واجب سے اعادہ واجب ہوتا ہے، شان نزول اور مزید معلومات، باب المنشوق، الدر المخور، مقام الغیب وغیرہ میں ملاحظہ فرمائیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۹ ج ۱۳)

سورہ فاتحہ کا شان نزول درمنثور میں اس طرح سے منقول ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت خدیجہؓ سے فرمایا کہ جب میں تھا ہوتا ہوں تو ایک آواز سنائی دیتی ہے مجھے اندیشہ ہوتا ہے کہ کہیں کوئی اثر تو نہیں ہو گیا، حضرت خدیجہؓ نے فرمایا معاذ اللہ۔ اللہ تعالیٰ آپ کے ساتھ ایسا نہیں کرے گا۔ بخدا آپ امین ہیں، صدر حمی کرنے والے ہیں، صدقہ دینے والے ہیں آپؐ کی عدم موجودگی میں حضرت خدیجہؓ نے اس کا تذکرہ حضرت ابو بکرؓ سے کیا اور کہا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو لے کر ورقہ کے پاس جائیں، جو ایک بہت بڑے عیسائی عالم تھے۔ چنانچہ حضرت ابو بکرؓ آپ کو لے کر ورقہ کے پاس گئے تو آپ نے اپنا حال بیان کیا کہ میں جب تھا ہوتا ہوں، تو مجھے آواز آتی ہے کہ کوئی پکارنے والا پکار رہا ہے یا محمدؐ ایا محمدؐ!

میں اس آواز سے ڈر کر بھاگنے لگتا ہوں۔ ورقہ نے کہا اب اگر وہ آواز سنائی دے تو بھاگنا نہیں، بلکہ ثابت قدم رہنا، اور پکارنے والا جو کچھ کہے اس کو سننا کہ وہ کیا کہتا ہے؟ اور پھر مجھے آ کر بتانا، چنانچہ پھر اس کے بعد جب آپ تھا ہوئے تو پھر آواز آئی اے محمدؐ کہہ بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العلمين یہاں تک کہ پوری سورۃ پڑھ کر سنائی، پھر اس نے کہا، کہولا اللہ الا اللہ پھر ورقہ کو اس کی اطلاع دی گئی۔ تو اس نے کہا مبارک ہو۔ اور پھر مبارک ہو شہادت دیتا ہوں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی نوید اور بشارت کے مظہر ہیں۔ اور آپ پر حضرت موسیٰ کی طرح وحی نازل ہوئی ہے۔ اور آپ نبی مرسل ہیں۔ (درمنتور ج ۱ ص ۲۴ از محمد ناصر عفی عنہ)

## معوذتین کاشان نزول

سوال..... معوذتین جو آخری سورتیں ہیں ان کاشان نزول کیا ہے؟ کیا اس کے متعلق جدا و کا قصہ صحیح ہے؟

جواب..... لبید بن اعصم اور اس کی لڑکیوں نے یہودیوں کے وعدہ انعام پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بال مبارک لے کر گیا رہ گر ہیں لگا کر کتوں میں میں دبادے، جس سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو کچھ تکلیف ظاہر ہوئی یہ دونوں سورتیں نازل ہوئیں، اور آپ کو وہ مقام بتلا یا گیا جہاں بال مفون تھے، آپ نے ان کو نکال کر یہ دونوں سورتیں پڑھیں جس سے وہ گر ہیں کھل گئیں اور آپ کو آرام ہو گیا، اس سحر کا اتنا اثر نہیں تھا کہ آپ بالکل بے ہوش ہو جاتے ہوں یا وظائف و عبادات میں فرق آتا ہو۔ (خیر الفتاوى ص ۲۳۱ ج ۱)

## لاتقربوا الصلوة کاشان نزول

سوال..... لاتقربوا الصلوة کاشان نزول کیا ہے؟

جواب..... درمنشور میں وہی شراب نوشی کا مشہور واقعہ سبب نزول نقل کیا ہے نیز نوم یعنی نعاس بھی سبب نزول منقول ہے، مفسر کو اس قول کو بھی لینے کی محاجاش ہے۔

سوال..... ابو داؤد ترمذی میں جو واقعہ حضرت علیؓ کی شراب نوشی کا درج ہے وہ کہاں تک صحیح ہے؟

جواب..... دونوں کتاب میں رجال کو دیکھ لیا جاوے۔

بقیة السوال..... اور بخاری میں یہ حدیث کیوں نہیں پائی جاتی؟

جواب..... بخاری میں یہ حدیث نہ ہونا موجب جرح نہیں، ورنہ بہت سی حدیثیں مسلم کی بھی مجرد ہو جاویں گی اور سمجھ میں نہیں آتا کہ حدیث کی لفظی کی کیا ضرورت ہے جبکہ اس وقت حلال تھی۔ (امداد الفتاوى ص ۲۵ ج ۵)

## یا ایها الرسول بلغ کاشان نزول

سوال..... تفسیر کبیر، تفسیر واحدی میں ہے کہ حجۃ الوداع سے واپسی پر غدرِ خم پہنچنے کے بعد یہ آیت نازل ہوئی۔ آپ پہلے اس فریضہ کی انجام دہی میں مشغول ہو گئے۔ مگر اب زیادہ اہتمام ہو گیا اور فوراً سواری سے اتر کر خطبہ دینا شروع کیا۔ جس کے آخر میں یہ حدیث تھی، من کنت مولاہ فعلی مولاہ۔ اس خطبہ سے فارغ ہوتے ہی آیت کریمہ الیوم اکملت لکم اتح نازل ہوئی۔ مفسرین مذکور نے یہ بھی لکھا ہے کہ حضرت علیؓ کے بارے میں نازل ہوئی، صحابہ کرام

نے حضرت علیؑ کو مولا ہونے کی بشارت دی اور حضرت حسان نے حضرت علیؑ کی شان میں ایک قصیدہ لکھ کر حدیث نبویؐ میں پیش کیا جس کا ایک مصرعہ یہ تھا۔ و جعلہ اماماً و هادیا۔ اس صورت میں آیت مذکور کو پہلی آیت کا شان نزول کہنا صحیح ہے یا نہیں اور آیت سے حضرت علیؑ کے لئے امامت ثابت ہوئی ہے یا ولایت؟ اور دوسری آیت کا نزول غدریم ہے یا کوئی اور جگہ؟ پہلی صورت میں اکمال دین اور اتمام نعمت سے حضرت علیؑ کے مولا ہونے کو ثابت کرنا ہے یا کسی اور چیز کو؟ اور اس سے مولا سیت مراد ہو جس کا دوسرا نام ولایت ہے تو اس کے اظہار سے اکمال دین و اتمام نعمت کس طرح ہوا؟ اور قصیدہ میں حضرت علیؑ کے منصب امامت و ولایت کے عطا ہونے کی طرف اشارہ کیا اور آنحضرت نے زجر و توبغ کے بجائے ان کی تعریف کی اس سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ آپ کا نشاء بھی وہی تھا جس کو حضرت حسان نے بیان کیا اس کا بھی جواب تحریر فرمائیں۔

جواب..... آیت کریمہ الیوم اکملت لکھا۔ کاشان نزول موضع غدریم نہیں ہے اور اس جگہ نازل ہونے کی روایت ناقابل اعتبار ہے بلکہ صحیح یہ ہے کہ جمع الوداع میں بروز عرفہ میدان عرفات میں جمع کے دن نازل ہوئی اور آیت کی مراد شرعی احکام ہے اور مناسک حج تام کر کے بھیل کرنا ہے اور آیت کریمہ کو حضرت علیؑ کی امامت سے کوئی تعلق نہیں، اور آیت یا یہا رسول بلغ اخ - کاشان نزول یہ ہے کہ تبلیغ دین کی وجہ سے کفار نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تکلیف پہنچائی تو آپ کو حد و رجہ ملاں ہوا تو تسلی کے لئے یہ آیت نازل ہوئی جس میں حکم ہے کہ رنج و غم سے آزاد ہو کرتبلیغ فرماتے رہئے۔ آپ کا خدا محافظ ہے اور اس آیت میں محض تبلیغ احکام کا حکم عام ہے امامت علیؑ وغیرہ کا کوئی تعلق اس سے نہیں، اور بعض مفسرین تخلی وغیرہ نے شان نزول میں اس کا تعلق حضرت علیؑ کی امامت و ولایت کے بارہ میں اس کا ذکر کیا ہے وہ محدثین کے نزدیک قابل اعتبار نہیں۔

البته من کنت مولاہ کا قصہ اگر صحیح ہے لیکن اس سے کوئی بھی انکار نہیں کر سکتا کہ لفظ مولی ناصر، محبت، مقتدی وغیرہ معنی کے لئے استعمال ہوتا ہے، اتنی بات عکلنے کے لئے کافی ہے اور اگر اس قصہ میں یا آیات مذکورہ میں کوئی اشارہ حضرت علیؑ کی خلافت کا ہوتا تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات ظاہریہ کے بعد مہاجرین و انصار میں اختلاف کے وقت حضرت علیؑ ان جھتوں کو پیش کرتے، مگر پیش نہ کرنا علامت ہے اس بات کی کہ آیت میں امامت کی طرف کوئی اشارہ نہیں۔  
(فتاویٰ عبدالجعیں ص ۱۳۶)

## آیت واذا قری القرآن کا شان نزول

سوال..... اس آیت کا شان نزول کیا ہے؟ اور اس کی تفسیر کیا ہے؟ بعض علماء اہل حدیث فرماتے ہیں کہ یہ آیت سورہ فاتحہ کے بارے میں نہیں اتری اور علماء حنفی یہ کہتے ہیں کہ آیت سورہ فاتحہ کے معنی میں اتری ہے آپ واضح طور سے آیت کا شان نزول لکھیں۔

جواب..... اولاً بعض حضرات صحابہ کرام امام کے پیچھے قرأت کیا کرتے تھے۔ ان کو منع کرنے کے لئے یہ آیت نازل ہوئی۔ ابو بکر حاصہ رازی نے تفسیر احکام القرآن میں ایسا ہی نقل کیا ہے ابن کثیر میں بھی ابن عباس اور عبد اللہ بن مغفل سے یہ روایت موجود ہے، تعلیق الحسن میں اس پر اجماع نقل کیا ہے و اخراج البیهقی عن الامام احمد قال اجمع الناس على ان هذه الآية في الصلة. اور یا اپنے عموم کے اعتبار سے فاتحہ اور غیر فاتحہ سب کو شامل ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳۲ ج ۱۰)

## وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْجِبُكَ كَا شان نزول

سوال..... اس آیت کا شان نزول کیا ہے؟

جواب..... یہ آیات اخنس بن شریق کے بارے میں نازل ہوئی جو کہ بدرا فضیح و بلیغ تھا، وہ حضور ﷺ کی خدمت اقدس میں آ کر قسمیں کھا کر اسلام کا جھوٹا دعویٰ کرتا تھا۔ اور مجلس سے اٹھ جاتا تو فساد ایذ ارسانی خلق میں لگ جاتا۔ (خیر الفتاویٰ ص ۲۳۲ ج ۱)

## آیت ولو علم الله فیھم کا شان نزول

سوال..... آیت میں ہے ”الله تعالیٰ ان کو سمجھاتا اور سناتا وہ پھر بھی نہ سنتے اور سمجھتے اور بھاگ جاتے یہ عقل میں نہیں آتا اس سے قلب میں یہ اثر ہوتا ہے کہ گویا اللہ تعالیٰ کا یہ کہنا کہ ان کو کیا سنانا میر اتنا بیکار ہے۔ اگر میں ان کو سناتا تو وہ پھر بھی نہ سنتے اور من پھیر کر بھاگ جاتے اس آیت کے صحیح مطلب سے آگاہ فرمائیں۔

جواب..... آیت کے شان نزول میں یہ مذکور ہے کہ مشرکین نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ کہا کہ اگر آپ پچ سو گیر ہیں تو قصی کو زندہ سمجھے، قصی عربوں کا جدا علی بڑا چھا آدمی تھا، اگر وہ زندہ ہو کر آپ کی تصدیق کرے اور ہم اس کی تصدیق نہیں تو ایمان لے آئیں گے اس کے جواب میں آیت نازل ہوئی کہ اگر اللہ تعالیٰ جائز کہ ان کے دل میں خیر ہے تو ان کو قصی کی زبانی تمہاری نبوت کی تصدیق نہیں کیا، مگر چونکہ اللہ تعالیٰ کے علم میں ان کے دل میں خیر نہ تھی اور اللہ

تعالیٰ جانتا تھا کہ ان کا یہ مطالبہ خلوص پر مبنی نہیں ہے اگر قصی زندہ ہو کر حضور کی تصدیق کرے اور یہ لوگ قصی کو زندہ دیکھ لیں اور اس کی زبان سے تصدیق نبوت سن لیں، تب بھی ایمان نہ لائیں گے اس لئے حضرت حق نے ان کا مطالبہ پورانہ کیا، اس کے علاوہ اور بھی توجیہ ہے مگر مسلمانوں کے اطمینان قلب کے لئے یہ کافی ہے۔ (کفایت المفتی ص ۸۸ ج ۲)

## تطبیقات اور رفع تعارض

### حضرت آدم علیہ السلام سے متعلق دو آیتوں میں تعارض کا جواب

سوال..... ان دو آیتوں میں تعارض معلوم ہوتا ہے۔ ولقد عهدنا الٰی آدم من قبل فنسی۔ (۲) و قال ما نهَا كمَا رَبَّكُمَا عَنْ هَذِهِ الْأَخْنَةِ۔ آیت نمبر ایک سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت آدم بھول گئے تھے اور آیت نمبر دو سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت آدم کو دونوں باتیں یاد تھیں، ان دونوں میں سے بھولے ایک بھی نہیں تھے، خدا کو جھوٹا سمجھا اور شیطان کو سچا اور دوست مان کر درخت ممنوعہ چکھ لیا۔ یعنی یہ حکم کہ درخت کے قریب نہ جاؤ اور یہ کہ شیطان تمہارا دشمن ہے۔

جواب..... حضرت آدم کو جس وقت شیطان نے درخت کھانے کی ترغیب دی تو اس وقت یہ دونوں باتیں یاد تھیں، ممانعت بھی، عداوت شیطان بھی، لہذا اس کے کہنے کو قبول نہیں فرمایا جس پر شیطان نے اپنی خیرخواہی کو بیان کیا، اور قسم کھائی، مگر اس کی قسم کی بھی تصدیق نہیں فرمائی، یہاں تک کہ زمانہ دراز گزر گیا اور ممانعت کو بھول گئی، مگر اتنی بات یا اور ہی کہ ملائکہ کو بہت سی فضیلیتیں حاصل ہیں مثلاً عبادت میں ہر وقت مشغولی ضعف و تھکان کا نہ ہونا وغیرہ اس لئے درخت کے کھانے کا طبیعت میں میلان پیدا ہوا اور اس کو چکھ لیا، چکھنے کے واقعہ کو آیت نمبر ایک میں بیان کیا ہے اور ابتداء ترغیب اور قسم کے واقعہ کو آیت نمبر دو میں بیان کیا ہے دونوں کے درمیان ایک لمبا زمانہ ہے، ایک ہی وقت کے متعلق دونوں باتیں ہوتیں تو تعارض ہوتا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۰۲ ج ۸)

### حضرت آدم کی لغزش اور دو آیتوں میں تعارض

سوال..... قرآن کریم میں ہے کہ ابلیس کو اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ یقیناً میرے مخلص بندوں پر تجھ کو قابو نہیں " اور خود ابلیس کا بھی یہ اقرار ہے۔ الا عبادُكَ مِنْهُمُ الْمُخْلصُونَ " حضرت آدم کے مخلص ہونے میں شک نہیں، لیکن ابلیس نے پھر بھی ان کو بہکایا، اس سے من وجہ قابو بھی ثابت ہے یہ تعارض رفع فرمائیں۔

جواب..... آیت اس بارے میں صریح ہے کہ شیطان کا مقرین و مخلصین پر قابو اور غلبہ نہیں ہوتا، بہکانے کی کوشش کرنے کی نفی نہیں اور لاغوینہم اجمعین الاعباد ک میں استثناء دراصل لاغوینہم سے نہیں بلکہ اس کے مطابع سے ہے تقدیر عبارت کی یوں ہے، لاغوینہم اجمعین فیکون من الغاوین الا عبادک مگر چونکہ مطابع مذکور نہیں گو مراد ہے اس لئے مستثنی کا اعراب نصب لایا گیا ہے۔

حضرت آدم سے جو لغزش ہوئی وہ ابلیس کے قابو پانے سے نہیں ہوئی بلکہ ہوا ہوئی اور شیطان کی طرف اس کی نسبت اس کوشش کے اظہار کے لئے کی گئی کہ اس نے ایڑی چوٹی کا زور لگایا، مگر آدم پر قابو نہ پاس کا، لیکن حضرت آدم سے زیانا وہ فعل سرزد ہو گیا جو شیطان چاہتا تھا۔ (کفایت المفتی ص ۹۶ ج ۲)

### آدم علیہ السلام کے بیٹوں میں نزاع کا سبب

سوال:- حضرت آدم علیہ السلام کے بیٹوں کے درمیان بھگڑے کا سبب کیا تھا اور ان میں ہن بھائی کا احتیاز کیا تھا؟

جواب:- اس نزاع اور بھگڑے کے سبب کے بارے میں اکثر مفسرین کا خیال یہ ہے کہ حضرت آدم علیہ السلام کے ہاں جب بھی بچہ پیدا ہوتا تو ایک لڑکے اور ایک لڑکی کا جوڑا ہوتا، چونکہ آدم علیہ السلام دنیا میں پہلے انسان تھے اور اللہ تعالیٰ کو ان کی نسل باقی رکھنا منظور تھی اس لئے اللہ تعالیٰ نے ضابطہ یہ مقرر کیا تھا کہ ہر جوڑے کا آپس میں نکاح ناجائز ہوتا اور دوسرے جوڑے کے ساتھ جائز ہوتا تھا اور ان کے لئے ضرورت کی بناء پر افتراق بطور بمنزلہ افتراق نسب کے تھا۔ تو اسی طرح حضرت آدم کے ایک بیٹے قاتل کے ساتھ جوڑکی پیدا ہوئی اس کا نام اقیما تھا اور وہ حسین بھی تھی اور ان کے بعد دوسرے بطن سے جو بیٹا پیدا ہوا اس کا نام ہاتھیل اور اس کی بہن کا نام بیودا تھا۔ اب اصول کے مطابق جب نکاح کا وقت آیا اور اقیما کا نکاح ہاتھیل سے ہونے لگا تو قاتل نے اس سے انکار کیا اور کہا کہ چونکہ یہ میرے ساتھ پیدا ہوئی لہذا میرا حق ہے اور یہ بیودا سے حسین بھی ہے۔ اس پر حضرت آدم علیہ السلام نے قاتل کو سمجھایا مگر وہ نہ مانا تو پھر آدم علیہ السلام نے قاتل اور ہاتھیل دونوں کو نذر رکا حکم دیا کہ جس کی نذر قبول ہو گئی فیصلہ اس کے حق میں ہو گا۔ اب ہاتھیل کی نذر قبول ہو گئی جس پر قاتل کا غصہ مزید بڑھا اور آخر کار اس نے ہاتھیل کو قتل کر دیا۔

لما نقل الطبری: عن ابن عباس و عن مرة و عن ابن مسعود و ناس من اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كان لا يولد لأدم

مولود الاول مع جارية فكان يزوج غلام هذا البطن جارية هذا البطن الآخر، ويزوج جارته هذا البطن غلام هذا البطن الآخر حتى ولدله ابنان يقال لهما قابيل و هابيل و كان قابيل صاحب ذرع و كان هابيل صاحب ضرع و كان قابيل اكبرهما و كان له اخت احسن من اخت هابيل و ان هابيل طلب ان ينكح اخت قابيل فابى عليه وقال هي اختي ولدت معي وهي احسن من اختك وانا احق ان اتزوجها فامرها ابوه ان يزوجها هابيل فابى وانهما قربانى الى الله ايهمما احق بالجارية الخ . (طبرى ج ۳ ص ۱۸۸ سورة المائدة)

وقال ابن كثير قال السيدى فيما ذكر عن ابن عباس و ابن مسعود و ناس من اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم انه كان لا يولد لآدم مولود الاول معه جارية فكان يزوج غلام هذا البطن جارية هذا البطن الآخر و يزوج جارية هذا البطن غلام هذا البطن الآخر حتى ولدله ابنان يقال لهما هابيل و قابيل و كان قابيل صاحب ذرع و كان هابيل صاحب ضرع و كان قابيل اكبرهما و كان له اخت احسن من اخت هابيل و ان هابيل طلب ان ينكح اخت قابيل فابى عليه وقال هي اختي ولدت معي وهي احسن من اختك وانا احق ان اتزوج بها فامرها ابوه ان يزوجها هابيل فابى وانهما قربانى الى الله عز وجل ايهمما احق بالجارية الخ (تفسير ابن كثير ج ۲ ص ۱۳۱ سورة المائدة) تحت الآية واتل عليهم نبا ابني آدم...) و مثله في التفسير المظہری للقاضی ثناء الله پانی پتی ج ۲ ص ۷۸ سورة المائدة) فتاویٰ حقانی ج ۲ ص ۱۳۰

## ماضل صاحبکم اور وجدک ضالاً میں تعارض کا جواب

سوال..... اللہ تعالیٰ نے ایک جگہ فرمایا مااضل صاحبکم و ماغوی اور ایک جگہ ارشاد ہے وجدک ضالاً فھدی۔ اس میں تطبیق کی کیا صورت ہے؟

جواب..... ضلال کے معنی ہیں راستے سے ہٹنا اس کی وقتمیں ہیں ایک راستے سے ہٹنا علم سے پہلے اور یہ کوئی بُخیں آتی ثانیہ میں اسی کا اثبات ہے اور دوسرا تم راستے سے پھرنا علم کے بعد اگر یہ جان بوجہ

کر ہو عیب ہے اور پہلی آیت میں اسی کی نفی ہے پس کچھ تعارض نہیں۔ (امداد الفتاوی ص ۲۹ ج ۵)

### آیت الف سنۃ اور خمسین الف سنۃ کے درمیان تطبیق

سوال..... قرآن پاک میں قیامت کے دن کو ایک ہزار سال برابر بتایا گیا ہے اور دوسری  
جگہ پچاس ہزار سال کے برابر دونوں میں کیا تفاوت ہے؟

جواب..... تطبیق دونوں آیتوں میں یہ ہے کہ مختلف لوگوں کے مختلف احوال کے اعتبار سے  
روز قیامت کے طول میں فرق ہو گا۔ (امداد الفتاوی ص ۱۵ ج ۵)

خداؤند کریم نے ایک جگہ ارشاد فرمایا کہ کیا تم لوگوں کے پاس قوم نوح اور عاذ و شووذ کی خبر نہیں آئی۔

### دو آیتوں میں تعارض کا جواب

سوال..... یعنی آئی، اور دوسری جگہ ارشاد ہے کہ نوح علیہ السلام کے متعلق خبر یہ غیب کی خبروں میں  
سے ہے جس کو نہ تم جانتے تھا ورنہ تمہاری قوم تو پہلی آیت میں اثبات اور دوسری میں نفی کے کیا معنی؟

جواب: تعارض اس لئے نہیں کہ ثابت درجہ احتمال کا ہے اور عبرت کے لئے وہ بھی کافی ہے  
اور منفی درجہ تفصیل کا ہے اور وہ موقوف علیہ عبرت کا نہیں۔ (امداد الفتاوی ص ۲۹ ج ۵)

### لیعلم ان قد ابلغوا - کی ضمیر کا مرجع

سوال..... ابلغوا کی ضمیر جتاب نے فرشتوں کی طرف پھیری ہے اور دیگر متوجہین نے  
رسولوں کی طرف؟ جواب..... کیا یہ دونوں ذہنیں صحیح نہیں ہو سکتیں؟ (امداد الفتاوی ص ۶۱ ج  
۵) ”یقیناً دونوں وجہ صحیح ہیں۔“ (مع)

### ذکھا و تزکی میں تعارض کا جواب

سوال..... آیت قد افلح من ذکھا اور قد افلح من تزکی میں تعارض کا شہہ ہو رہا  
ہے کہ اول میں تزکی پر افلح کا عدم توقف اور نہانی میں توقف معلوم ہوتا ہے؟

جواب..... تزکی کی مطابع ہے تزکی کا جب آیت اولی میں تزکیہ موقوف علیہ ہے، فلاح کا تو تزکی  
بھی اسکا موقوف علیہ ہوا تو تزکی پر عدم توقف کا حکم بھی غلط ہے اور دونوں آیتوں کا حاصل ایک ہی ہے۔

بقیہ السوال..... نیز نہانی آیت سے تزکی کے مکلف پر ہونے کا شہہ ہوتا ہے، جو غیر اختیاری  
ہے۔ تزکی بواسطہ ترکیہ کے اختیاری ہے اور کثرت سے افعال اختیار یا ایسے ہیں کہ وہ بالذات غیر

اختیاری ہیں، مگر بواسطہ اختیاری ہیں جیسے البصار "دھلانا" بواسطہ فتح اعين و جعلہ محافیل للمرئی اختیاری ہے، گو بالذات غیر اختیاری ہے۔ (امداد الفتاویٰ ص ۲۷ ج ۵)

## شبہات واشکالات کے جوابات

### تکلیف مالا یطاق پر ایک شبہ کا جواب

سوال..... ام سابقہ سے بھی خطاء و نیان معاف تھا۔ آیت لا یکلف اللہ نفساً سے یہ ہی مفہوم ہوتا ہے اور حدیث رفع عن امتی الخطاء والنیان سے اس امت کی تخصیص معلوم ہوتی ہے۔  
جواب..... میری تفسیر میں اس سے تعریض ہے اس کا ضروری حصہ نقل کرتا ہوں "تو یہ بھی ممکن ہے کہ جتنے مراتب خطاء و نیان کے اور اسی طرح وساوس و خطرات کے معاف کئے گئے ہیں ان میں بعض اختیاری ہوں چنانچہ تامل سے یہی معلوم ہوتا ہے اس لئے ان کا مکلف بنانے میں کوئی اشکال نہ تھا۔ اور حدیثوں میں عن امتی کی قید سے ام سابقہ کا بعض مراتب میں مکلف ہونا بھی مفہوم ہوتا ہے ورنہ بعض تکلیف مالا یطاق کی نقیٰ تونفساً سے عام معلوم ہوتی ہے سب ام کو۔ (امداد الفتاویٰ ص ۲۳ ج ۵)

### قرآن مجید کے شفاء جسمانی ہونے پر ایک شبہ کا جواب

سوال..... احمدی لوگوں کا اعتقاد ہے کہ کوئی قرآنی آیت برائے شفاء جسمانی نہیں اتری یہ توعید جو کہ مولوی لکھ رہے ہیں یہ شرک ہے اور قرآن میں لفظ شفاء سے مراد شفاء جسمانی نہیں روحانی ہے کیا یہ دلیل صحیح ہے؟

جواب..... قرآن میں لفظ شفاء عام ہے، اس کو خاص کرنے کے لئے کسی دلیل کی ضرورت نہیں ہے۔ صحیحین میں صحابہؓ کا سورہ فاتحہ سے سانپ کے ذمے ہوئے کو جھاڑنا پھونکنا ثابت ہے نیز صحیحین میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا معاوذتمن کو پڑھ کر دم کرنا نہ کورہ ہے۔ (امداد الاحکام ص ۱۵۳ ج ۱)

### انک لعلیٰ خلق عظیم پر ایک شبہ کا جواب

سوال..... حضرت عائشہؓ کا فرمان ہے کہ آپؐ کے اخلاق قرآن کریم کے طبعاً مطابق تھے اور علم کلام میں یہ اصول محقق ہے کہ ہر خلاف طبیعت عبادت افضل ہے اس عبادت سے جو موافق طبیعت ہو، جیسا کہ نوع انسانی افضل ہے نوع ملائکہ سے کیونکہ ملائکہ کی عبادت موافق طبیعت ہے، اس توجیہ سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی عبادت کا ناقص ہونا لازم آتا ہے۔

جواب..... فرمان عائشہؓ کا مطلب یہ ہے کہ آپؐ کو قرآن کریم پر عمل کرنے میں ملکہ رانجھ حاصل ہے جو کہ شرہ ہے اہتمامِ مجاہدہ کا، اور یہ "ملکہ رانجھ" عین طبعی نہیں بلکہ مثل طبعی کے ہے پس طبعی ہونے سے جو سوال پیدا ہوتا ہے وہ یہاں جاری نہ ہوگا۔ اس لئے کہ یہ مرتبہ "یعنی ملکہ رانجھ" مشقت اختیار کرنے سے حاصل ہوتا ہے، جو کہ مدار ہے کثرت اجر کا۔ ملاحظہ ہو باری تعالیٰ کا قول: فاذ افرغت فانصب اور آیت مآنزلنا علیک القرآن لتشقی کا سبب نزول نیز حدیث الی ان اشتکت قد ماہ (امداد الفتاوی ص ۱۱۷)

### لتکون لمن خلفک آیہ پر ایک اشکال کا جواب

سوال..... سورۃ یونس میں فرعون کی لاش کو پچھلے لوگوں کیلئے نشان قدرت اللہی قرار دیا گیا ہے، خیر القرون اور سلف کی کتابوں میں اس کی تفسیر لشکر سے پیچھے آنے والوں سے کی ہے، حالانکہ چودھویں صدی میں اس کی صحیح تفسیر ثابت ہوئی کہ فرعون کی لاش دریائے نیل کے کنارے سے کسی صندوق سے نکل آئی ہے، جو بالکل محفوظ تھی، اور قیامت تک محفوظ رہے گی، جس کا ذکر سفرنامہ حضرت حسن نظامی دہلویؓ میں ہے، سلف کی تفسیر میں یا حدیث سے زمانہ موجودہ کے مطابق اس کی تفسیر بیان نہیں ہوئی اس کی کیا وجہ؟

جواب..... حسن نظامی صاحب کے سفرنامہ میں فرعون کی لاش کے متعلق جو واقعہ مذکور ہے اس کو قرآن کی تفسیر بنا تا پہنچ وجوہ غلط ہے۔

۱۔ اس لئے کہ مصر کے اندر فرعون کی لاش کے سوا دیگر سلاطین کی لاشیں بھی محفوظ برآمد ہوئی ہیں، تو فرعون کی اس بارے میں کوئی خصوصیت نہ رہی، کہ اسی کو خاص نشانی قدرت قرار دیا جائے۔  
۲۔ لاش کا ادویہ کے ذریعہ محفوظ رکھنا ہر زمانہ میں ممکن ہے، چنانچہ لندن میں وکٹوریہ کی لاش اسی طرح محفوظ ہے، تو یہ ایسی کوئی نشانی نہیں جس کو خدا کی نشانی کہا جائے۔

۳۔ فرعون کسی ایک شخص کا نام نہیں، بلکہ مصر کے ہر بادشاہ کا لقب فرعون ہوتا تھا، تو ایسی صورت میں صرف تابوت پر فرعون لکھا ہوا ہونے سے یہ کیوں کریقین کر لیا جائے کہ یہ وہی فرعون ہے، جس کا قصہ قرآن میں ہے۔

۴۔ علاوہ ازیں اس کا کیا بھروسہ ہے کہ مصر کے عجائب خانہ میں یہ لاش قیامت تک محفوظ رہے گی، اب اگر ہم نے تفسیر بدلتی، اور یہ مطلب بیان کیا کہ "تیری لاش تیرے پیچھے آنے والوں کے لئے عبرت و نشانی ہوگی"، اور اس کے بعد کسی عیسائی بادشاہ نے فرعون کی لاش کو جلا دیا کسی وقت

وہ مصالحت لاش پر سے اتر کر بے کار ہو گیا اور لاش خاک خوردہ ہو گئی تو اس تفسیر کو پھر بدلا پڑے گا، اس لئے ہمارے سلف و اکابر نے ایسی بات نہیں کی جو بھروسہ کی نہ ہو، ان اگر قرآن میں اس کا صراحتاً دعویٰ ہوتا تو پھر یہ تفسیر بھروسہ کی ہو جاتی بلکہ اس کی وہی تفسیر ہے جو مفسرین نے بیان کی ہے کہ آج ہم تیری لاش کو پانی میں نہشین ہونے سے نجات دیں گے تاکہ ان کے لئے عبرت ہو جو تیرے بعد موجود ہیں۔ کیونکہ فرعون نے خدائی کا دعویٰ کیا تھا، اگر اس کی لاش نہشین ہو جاتی تو شاید اس زمانے کے بعض لوگوں کو اس کی بیبیت کی وجہ سے اس کے غرق ہونے میں شبہ ہوتا، اس لئے اس کی لاش کو پانی کے اوپر تراکر سب کو اس کا یقین دلادیا، اور جن لوگوں نے اس کو خدائی کا دعویٰ کرتے ہوئے دیکھا تھا ان کو اس کی تباہی دیکھ کر پوری عبرت ہوئی۔ (امداد الاحکام ص ۱۸۹-۱۹۰، اج ۱)

### ضربۃ علیہم الذلة پر ایک اشکال کا جواب

سوال..... قرآن کریم کی آیت سے تو بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ قوم یہود ہمیشہ ذلیل و خوار رہے گی اور فقر و فاقہ میں بیٹھا رہے گی اور قیامت تک ان کی حکومت قائم نہ ہوگی۔ حالانکہ ہم دیکھتے ہیں کہ قوم یہود مال دار چلی آ رہی ہے، اور ان کی حکومت بھی اسرائیل کے نام سے قائم ہو چکی ہے بلکہ ایک مرتبہ عرب ان سے نکست بھی کھاچکے ہیں۔

جواب..... قرآن کریم کی مختلف آیات سے ان کے متعلق چار چیزیں معلوم ہوتی ہیں۔

(۱) ذلت (۲) مسکنت (۳) دوسری قوموں کا معتوب رہنا، اور ان کے ہاتھوں مختلف مصائب کا شکار ہوتے رہنا، (۴) مغلوبیت۔

۱۔ ذلت سے مراد حکم قتل ہے، الا بحبل من الله سے مراد راہب نابالغ بچے اور عورت کو قتل نہ کیا جانا مراد ہے۔ اور حبل من الناس سے مراد مستامن اور اہل ذمہ کا استثناء ہے۔

۲۔ مسکنت کے معنی فقر و فاقہ کے نہیں بلکہ پستی کے معنی مراد ہیں۔ جیسے دعا اللهم احینی مسکینا میں مسکنت کے معنی تھی ہیں اور پستی کی دو قسمیں ہیں اللہ تعالیٰ کی عظمت کے سامنے تواضع یہ نعمت ہے اور دعا میں تھی مراد ہے دوسری قسم اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کی وجہ سے ذلت میں ابتلاء یہ عذاب ہے، یہود پر دوسری قسم کی پستی مسلط کر دی گئی۔

وہ خود بھی اپنے آپ کو ذلیل سمجھتے ہیں، اور ساری دنیا ان کو ذلیل سمجھتی ہے۔

۳۔ یہود قوم پر ہمیشہ ایسی طاقتیں مسلط ہیں جو ان کو طرح طرح کی پریشانیوں میں بیٹھا کھیں گی۔

۴۔ مسلمان اور نصاریٰ قیامت تک یہود یوں پر غالب رہیں گے۔ حضرت عیسیٰ کے قبیل میں

مسلمان اور عیسائی دونوں داخل ہیں، نصاریٰ میں اتباع نقش ہے اور مسلمانوں میں اتباع کامل۔ اور آیت دونوں قسم کے اتباع کو شامل ہے اس تفصیل کے بعد کوئی اشکال باقی نہیں رہتا، اس لئے کہ قرآن میں یہود یوں کی حکومت کی نفعی نہیں کی گئی بلکہ مسلمانوں اور نصاریٰ کی مجموعہ حکومتوں کے مقابلے میں یہود یوں کی مغلوبیت کی پیشین گوئی کی گئی ہے جس کے صدق میں کوئی شبہ نہیں، اسی طرح ان کے فقر و فاقہ کی پیشین گوئی نہیں، بلکہ مغلوب اور معذب رہنے کی پیشین گوئی ہے، یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ اتباع کے کامل اتباع مراد ہے اور نصاریٰ سب کے سب اور مسلمانوں کی اکثریت اتباع کامل سے محروم ہے، پس اگر خدا نخواستہ کسی وقت یہود کی حکومت مسلمانوں اور نصاریٰ کی مجموعہ حکومتوں کے مقابلے میں بھی غالب ہو جائے تو بھی فیصلہ قرآنی کے خلاف نہ ہوگا۔ البتہ اتنا ضرور ہے کہ یہود پر قیامت تک کسی نہ کسی قوم کی طرف سے کوئی نہ کوئی آفت آتی رہے گی۔ (حسن الفتاوى ۳۹۶-۳۹۹ ج ۱)

### ان الذين آمنوا والذين هادوا پر اشکال کا جواب

سوال..... موسمن ہونے کے لئے ایمان باللہ اور ایمان بالرسول دونوں ضروری ہیں۔ لیکن آیت ان الذين آمنوا والذين هادوا والنصارى والصابرين الخ میں ایمان بالرسول کا کہیں تک ذکر نہیں اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ ایمان بالرسول ضروری نہیں، اگر ضروری ہے تو عدم ذکر کی وجہ تحریر فرمائیے۔ جواب..... عدم ذکر، ذکر عدم کو مستلزم نہیں، نیز موقعہ اور مقام کے لحاظ سے کہیں کسی چیز کو بیان کیا، کہیں کسی کو اسی طرح یہاں بھی بعض کے بیان پر اتفا کیا، جس کی حکمت یہ بیان کی جاسکتی ہے کہ یہ جتنے فرقے اس آیت میں بیان کئے گئے وہ سب ایمان بالرسول رکھتے تھے، یہود و نصاریٰ کا حال تو ظاہر ہے، صابین کے متعلق بھی ایک قول یہی ہے، نیز جس طرح عدم ذکر سے ایمان بالکتاب و بالملائکہ و بالقدر کی ضرورت کی نفعی کرنا صحیح نہیں، اسی طرح ایمان بالرسول کی ضرورت کی نفعی کرنا بھی درست نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۱ ج ۱)

### لواردنا ان نتخدلهو ا پر ایک اشکال کا جواب

سوال..... آیت لواردنا ان نتخدلهو ا لا تخدنا من لدنا اس سے اتحاذ پر قدرت مفہوم ہوتی ہے۔ جواب..... میرے نزدیک تو اس سے امکان ارادہ لازم نہیں آتا، بلکہ ارادہ مقصود ہو کے امتناع پر استدلال مستلزم ہے اتحاذ کو اور لازم محال ہے، پس مژوہم بھی محال ہے اور اس کی نظر اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان ہے۔ لوارا داللہ ان يتخذ ولداً لاصطفى مما يخلق ما يشاء سبخنه یہاں احتمال

بھی نہیں اتنا ذاولد کے مقدور ہونے کا سچانہ میں اسی طرف اشارہ ہے۔ (امداد الفتاوى ص ۲۹ ج ۵)

## کلمہ نصیحت جلو دهم پر ایک اشکال کا جواب

سوال..... اس آیت میں بیان ہے کہ جس جلد سے گناہ صادر ہوتے ہیں جب وہ گل جائے گی تو اس کے عوض دوسری جلد تیار ہو گی کہ اس سے گناہ صادر نہ ہوا ہو گا تو وہ جلد کیوں عذاب میں بٹلا کی جائے گی۔

جواب..... حدیث میں ہے کہ کافر کا بدن آخرت میں جبل احد کے مانند بڑھا کر کر دیا جائے گا اور اس کے گوشت اور جلد کے درمیان اس قدر دن کی راہ کا فاصلہ ہو گا۔ تو جس کو منکور خدشہ ہے وہ اس بارے میں کیا کہے گا، کہ ان زائد اجزاء سے گناہ صادر نہ ہوا ہو گا۔ تو وہ کیوں عذاب میں بٹلا کئے جائیں گے۔ اس کو اسی طرح سمجھنا چاہئے کہ مثلاً کسی چور نے اس وقت چوری کی کہ ولاغر تھا اور پھر جب وہ فربہ ہوا تو اس وقت گرفتار ہو کر ہاتھ کا نا گیا، تو وہ چور کہے کہ میرے ان اجزا کو کیوں سزا دی گئی کہ چوری کرنے کے بعد ہوئے ایسا ہی بیچارہ یہ شخص ہے جس کو یہ خدشہ ہوا ہے جانتا ہے کہ انسان سے مراد صرف جسم ہے اور اس نے تعذیب و تنعیم کا حال نہ سمجھا۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۷۹ - ۸۲ ج ۲)

## وَإِنَّ شَاءَ اللَّهُ لِمُهْتَدِوْنَ پر ایک اشکال کا جواب

سوال..... اس آیت کی تفسیر میں لکھا ہے کہ اگر بنی اسرائیل انشاء اللہ نہ کہتے تو ہرگز اس طرح کی گائے کا پتہ ان لوگوں کونہ ہوتا۔ اس سے معلوم ہوا کہ انشاء اللہ کہنے سے ضرور مراد پوری ہوتی ہے حالانکہ حضرت موسیٰ نے حضرت خضر کے سامنے انشاء اللہ کہہ کر صبر کرنے کا وعدہ کیا تھا مگر پھر بھی صبر نہ کر سکے۔

جواب..... حضرت موسیٰ نے انشاء اللہ بمقابلہ اپنے معلم حضرت خضر کے کہا تھا تو اس واسطے اس کا اثر مرتب نہ ہوا۔ نیز حضرت موسیٰ نے ابتدأستجدنی ان شاء اللہ صابر انہیں کہا تھا کہ اس کی تاثیر ظاہر ہوتی، بلکہ حضرت خضر کے تاکیدی کلام انک لئے تستطيع معنی صبراً کے رد میں فرمایا، اس وجہ سے اس کی برکت کا اثر نہ ہوا اور وہ مضمون حدیث اس صورت میں ہے کہ جس کلام میں انشاء اللہ مذکور ہو وہ معارض اس کلام کا نہ ہو کہ وہ قطعی الصدق نہ ہو مثلاً کوئی کہے انشاء اللہ قیامت نہ ہو گی تو اس صورت میں انشاء اللہ لغو ہو گا اور لغو کا کچھ اثر نہیں۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۸۸ ج ۲)

## آیت ولو شئنا لاتینا پر ایک اشکال کا جواب

سوال..... مشیت باری تعالیٰ جب ابتدائیں ہی تھی کہ بعض سعید ہوں اور بعض شقی تو شیطان کو متهم

کرنا کیسے صحیح ہوا؟ کیونکہ شفاقت و سعادت دونوں صفتیں خدا ہی نے جن و انس کے متعلق فرمائی ہیں۔  
 جواب ..... ممکن تمام تراشکال کا صرف ایک مقدمہ ہے وہ یہ کہ مشیت و ارادہ الہیہ کا تعلق کسی فعل کے ساتھ موجب لغتی اختیار ہے اور مدار مواجهہ کا بھی اختیار ہے اس کا جواب تحقیقی یہ ہے کہ متعلق ارادہ موجب لغتی اختیار نہیں بلکہ جب اس طرح سے تعلق ہوا کہ حق تعالیٰ ارادہ کریں کہ فلاں عبد سے فلاں فعل بالاختیار صادر ہو تو اس صورت میں جیسا وقوع فعل ضروری ہے تعلق الارادہ بے اسی طرح اختیار عبد کا تحقق بھی ضروری ہے تعلق الارادہ بے۔ اور جواب الزامی یہ ہے کہ حق تعالیٰ کا ارادہ خود حق تعالیٰ کے افعال اختیار یہ سے بھی تومتعلق ہے تو اگر مطلق تعلق مستلزم لغتی اختیار ہو تو نوع ذہن اللہ تعالیٰ کا غیر مختار ہونا لازم آجائے گا۔ وہ مثال (امداد الفتاوی ص ۱۲ ج ۵)

### شجرہ طور کے متعلق ایک اشکال کا جواب

سوال ..... حضرت موسیٰ کو وادی ایمن کی طرف سے درخت میں سے آواز آئی کہ اے موسیٰ! ادھر آئیں خداوند ہوں، اس میں تردید یہ ہے کہ درخت میں ذات باری تعالیٰ نے حلول فرما کر یہ آواز دی اور درخت ادنیٰ مخلوقات میں سے ہے اور جو یہ خیال کرے کہ ذات باری نے درخت میں جلوہ نہیں فرمایا بلکہ درخت کو حکم فرمایا کہ جس کی وجہ سے وہ یوں لئے لگا، تو یہ فرمانا غلط ہو جائے گا۔ ”انی انا اللہ رب العلمین“ اور ظاہری و حقیقی معنی کو چھوڑ کرتا ویل پر کیسے اعتبار ہوگا؟

جواب ..... کلام مذکور درخت کی جہت سے اور درخت میں سے اگر آیا ہو تو اس سے ہرگز یہ لازم نہیں آتا کہ وہ شجر متکلم ہو، اگر کوئی شخص دیوار کے پیچھے سے یا پرده کی آڑ سے آواز دے تو ظاہر ہے کہ آوازان اشیاء میں سے ہو کر نکلے گی مگر کوئی عاقل یہ نہیں کہہ سکتا کہ وہ دیوار اور کپڑا متکلم ہے متکلم تو وہی ہے کہ جس سے کلام صادر ہوا ہے پس اسی طرح یہاں بھی متکلم جناب باری تعالیٰ ہے اور درخت کی جانب سے صرف آواز آ رہی ہے اس سے حلول کا شبہ یا یہ شبہ کہ وہ شجرہ مدعا الوہیت ہوا سراسر نہ ادا ہے۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۸۸-۱۸۹)

### ان المتقین فی ظلال پر ایک اشکال کا جواب

سوال ..... جنت میں متقی لوگ سائے میں رہیں گے جب جنت میں سورج نہیں تو سایہ کس شے کا ہوگا؟

جواب ..... جب وہاں سورج نہیں تو سایہ ہی ہوگا جیسا طلوع نہش سے پہلے اور تاریکی ہونا لازم نہیں جیسا طلوع نہش سے پہلے۔ (امداد الفتاوی ص ۱۳ ج ۵)

## واستعينوا بالصبر والصلوة پر ایک اشکال کا جواب

**سوال** ..... واستعينوا بالصبر والصلوة کے مخاطب یہود ہیں جبکہ وہ شرہ (لائج) و حب ریاست کی وجہ سے ایمان ہی نہیں لائے تو پھر صوم و صلوٰۃ کے مخاطب کیوں کر ہوئے؟  
**جواب** ..... اس لئے کہ صوم و صلوٰۃ ان کی شریعت میں بھی مشروع تھا اگر منع اس کے حقوق کے اس کو ادا کرتے تو یہ اثر اس میں بھی ہوتا، نیز اس سے بھی قطع نظر شرہ و حب ریاست ایسا منع نہ تھا کہ قدرت ہی منعی تھی؛ بلکہ سہولت منعی تھی؛ ترتیب معاملہ کی یہ ہو گی کہ اول قدرت کی بنا پر ایمان لاویں پھر صوم و صلوٰۃ ادا کریں اس سے وہ منع ضعیف ہو کر ایمان پر دوام ہل ہو جائے گا۔ (امداد الفتاوى ص ۳۵ ج ۵)

## لاینال عهدی الظالمین پر ایک اشکال کا جواب

**سوال** ..... بیان القرآن، قال لاینال عهدی الظالمین حاشیہ تھاتی یسار الكلام احتج ببعض اہل البدع بالآیة علی عصمة الانماء بعض اہل بدعت نے انہم کی عصمت پر اس آیت سے استدلال کیا ہے جواب کا حاصل یہ ہے کہ امامت انبیاء کو حق تعالیٰ نے اپنی طرف منسوب فرمایا ہے اور امامت متنازع فیہ بوجہ شوریٰ کے مخلوق کی طرف منسوب ہے، وجہ اشکال یہ ہے کہ اہل بدعت اس امامت کو بھی منصوص عن اللہ مانتے ہیں اور اسی وجہ سے خلفاء مثليٰ کی امامت کے منکر ہیں کہ انہیں لوگوں نے امام بنایا اور حضرت علیؓ کو حق تعالیٰ نے بذریعہ وحی امام بنایا تھا۔

**جواب** ..... آپ نے جواب میں غور نہیں کیا میں نے پوری عبارت جواب کی دیکھی؛ جواب کا حاصل منع ہے اور منع کے لئے سند کی ضرورت نہیں اور اگر تبرع کے طور پر پیش کروی جائے تو اس میں توحید مضر منع نہیں حاصل اس منع کا احتمال ہوتا ہے اور احتمال باوجود ہدم سند کے بھی باقی ہے۔ خلاصہ جواب کا یہ ہے کہ چونکہ احتمال ہے کہ امامت سے مراد نبوت ہو اس لئے عصمت کا غیر نبی کے لئے ہوتا لازم نہیں آتا، آگے اس احتمال کی ایک سند ہے کہ اتنا دلی اللہ مرتعج ہے اس احتمال کا۔ پس اول تو اگر یہ مرتعج بالکل منعدم ہو جائے تب بھی مضر نہیں، دوسراے اس کا ابھی انعدام بھی نہیں ہوا، جب تک شیعہ اپنے دعویٰ امامت علیؓ الی اللہ پر دلیل نہ لائیں۔ (فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ)۔

## انہ فکر و قدر الآیة پر ایک اشکال کا جواب

**سوال** ..... انہ فکر و قدر، فقتل کیف قدر ترجمہ اس شخص نے سوچا، پھر ایک بات تجویز کی، سو اس پر خدا کی مارہو کیسی بات تجویز کی اس پر اعتراض یہ ہے کہ ہماری تعالیٰ کا کلام تو

محظوق کے کلام کی طرح ہو گیا جس طرح ایک انسان دوسرے کو عاجز ہو کر یہ کو سنا دیتا ہے ”تیرا ناس ہو جائے تو مر جائے“ اسی طرح اللہ تعالیٰ نے بھی بندہ کو کوسا، حالانکہ باری تعالیٰ تو بعزم سے پاک ہے اللہ کی صفات تو قہار و جبار بھی ہے۔

جواب ..... یہ مسئلہ تحریر سے سمجھنا سمجھانا مشکل ہے اس لئے خود آ کر زبانی دریافت کریں تاکہ جواب باعث اطمینان ہو سکے اور آئندہ آپ کو ترجمہ دیکھنا جائز نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۵ ج ۱۵)

### کیا بتت ید آ ابی لہب کو سنا ہے؟

سوال ..... سورہ لہب کے اندر اللہ تعالیٰ نے ابو لہب کو کوسا ہے اور کوستادہ ہے جس کو سزا پر قدرت نہ ہو جب اللہ تعالیٰ کو سزا دینے پر قدرت ہے تو کونے کی کیوں ضرورت پیش آئی؟

جواب ..... یہ کو سنا نہیں ہے بلکہ ابو لہب کے اس جملے ”بالک سائر الیوم الہذا جمعتنا“ کا جواب ہے ابو لہب نے حضورؐ کی تبلیغ کے جواب میں کہا تھا کہ تو بالک ہو ”معاذ اللہ“ کیا تو نے اسی لئے ہمیں جمع کیا تھا اس کا جواب اللہ تعالیٰ نے دیا کہ بتت ید آ ابی لہب کہ ابو لہب ہی بالک ہوا اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت کاملہ سے کر دکھایا کہ اس کو اور اس کی بیوی کو کس طرح بالک کیا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۶ ج ۱)

### سورہ فاتحہ کون سے پارے میں داخل ہے؟

سوال ..... سورہ فاتحہ میں پاروں میں سے زائد الگ ہے یا پہلے پارے میں داخل ہے؟ یا کسی اور پارے میں؟ اگر وہ پہلے پارے میں داخل ہے تو اس کا نام الحمد کیوں نہیں رکھا گیا؟ اور اگر کسی اور پارے میں داخل ہے تو اس کو قرآن کے شروع میں کیوں رکھا گیا؟

جواب ..... سورہ فاتحہ متن کے درجہ میں ہے اور قرآن اس کی شرح کے درجہ میں پس اس اعتبار سے سورہ فاتحہ نہ قرآن سے خارج ہے اور نہ کسی متین پارے میں داخل؛ بلکہ مشترک ہے تمام پاروں کے درمیان۔ (حسن الفتاوى ص ۳۸۶ ج ۱)

### حضرت عیسیٰ کی فضیلت کلمہ و روح منہ سے

سوال ..... قرآن کریم میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو ایک تو کلمہ کہا گیا، اس معنی کر کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو ”کن“ کہہ کر پیدا فرمایا اور ”کن“ اللہ تعالیٰ کا کلمہ تخلیقی ہے دوسرے یہ کہ ”روح منہ“ فرمایا، اس سے دو باتیں مفہوم ہوتی ہیں ایک تو یہ کہ روح بدن کا ایک حصہ ہے تو اللہ تعالیٰ کے

شایان شان بدن فرض کر کے اس سے روح کو اگر مانا جائے تو شاید آدم کی صلب میں تمام ارواح کو ڈالا اور پھر آپ کی صلب سے تمام ارواح پیدا کیں، لیکن حضرت عیسیٰ کی روح الگ تھی جو صلب آدم سے نہیں نکالی گئی، اس معنی کر کہا جائے گا کہ آپ ابن آدم نہیں بلکہ اللہ کے کلمہ سے پیدا شدہ ہیں اللہ کی روح سے ہیں یا روح ہیں، ہر صورت اس میں حضرت عیسیٰ کو اللہ تعالیٰ سے خاص گھر اجز کا سالگارہ ہے، اور تمام مخلوق پر فضیلت ابن آدم بتائی اور حضرت عیسیٰ ابن آدم نہیں اس لئے اس طرح تو حضرت آدم پر بھی فضیلت ثابت ہوئی، غرض کہ آیت مذکورہ سے حضرت عیسیٰ کی افضیلت پر طرح طرح سے استدلال کیا جاسکتا ہے؟

جواب..... اگر یہ تقریر عیسائی مفترض کی ہے تو معلوم ہوتا ہے ”کوہ“ قرآن و حدیث کو بھی مانتا ہے پھر اس نے مجتہدانہ انتساب سے اشکال کیا ہے تو اس کو چاہئے کہ قرآن کریم کی جو تشریع نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمائی اور آپ کے تمام رسولوں سے افضل الرسول ہونے کی جو روایات موجود ہیں ان سب کے ہوتے ہوئے ہرگز اجتہاد سے کام نہ لے، کیونکہ نص صریح کے مقابلے میں اجتہاد کی گنجائش نہیں، یہ بات کون سی روایت میں ہے کہ صلب آدم میں ارواح ڈالتے اور نکالتے وقت حضرت عیسیٰ کی روح علیحدہ محافظت خانے میں رکھی گئی تھی؟۔

معراج میں جب حضور مسیح لے گئے تو وہاں بیت المقدس میں تمام انبیاء کو نماز کس نے پڑھائی؟ اور حدیث میں ہے آدم و من دونہ تحت لوائی۔ نیز بغیر باپ کے پیدا ہونے پر اشکال کیا گیا تھا تو اس کا جواب یہ دیا گیا تھا کہ عیسیٰ کو بغیر باپ کے صرف ماں سے پیدا کیا گیا، مگر آدم بغیر ماں باپ کے پیدا کئے گئے۔ نیز حضرت عیسیٰ نے جو بشارت دی مبشر ابروسول یا تی من بعد اسمہ احمد اور نبی کریم کے مناقب و فضائل معلوم ہونے پر درخواست کی کہ یا اللہ مجھے ان کی امت میں بنادئے، مگر چونکہ وہ نبی تھا امتحی کا درجہ نبی سے کم ہوتا ہے اس لئے ان کو یہ اعزاز بخشنا گیا کہ زندہ آسمان پر اٹھا لیا گیا اور آخری زمانے میں بطور مہمان آسمان سے نازل ہوں گے کہ ان کی خواہش بھی ایک معنی کر پوری ہو جائے گی اور ان کی نبوت بھی برقرار رہے گی اور جس حدیث میں ان کے نازل ہونے کی بشارت ہے اس میں یہ بھی ہے کہ ان کے آنے کے باوجود امامت کی فضیلت اسی امت کو حاصل ہوگی۔ اس سب کے علاوہ غور طلب بات یہ ہے کہ جس عیسیٰ کا تذکرہ قرآن کریم میں ہے عیسائی تو اس کے قائل ہی نہیں بلکہ وہ تو عیسیٰ کو ”اللہ“ مانتے ہیں۔ ”ابن اللہ“ مانتے ہیں۔ ایسے عیسیٰ کا تذکرہ تو قرآن کریم میں کہیں نہیں بلکہ اس کی کمکمل تردید موجود ہے جس عیسیٰ کو ”اللہ“ اور ”ابن اللہ“ کہا

جاتا ہے اس کا جب وجود ہی نہیں تو اس کی فضیلت کا کیا سوال "کہ قرآن کریم سے اس پر استدال کیا جائے؟" ان عیسائیوں کا تو ایمان ہی حضرت عیسیٰ علیہ السلام پر نہیں اور جس عیسیٰ پر ایمان ہے اس کا وجود نہ بھی ہوا ہے نہ بھی ہو گا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۶ ج ۱)

## حضرت زکریاؑ کی بیوی حضرت مریمؑ کی خالہ تھیں یا نہیں؟

سوال..... جناب کی تفسیر سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت زکریاؑ کی بیوی حضرت مریمؑ کی خالہ تھیں اور تفسیر بیضاوی سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ حضرت مریمؑ کی بہن تھیں۔

جواب..... تفسیر مظہری میں بسانادی قول نقل کیا ہے کہ حضرت زکریاؑ نے کہا میں سب سے زیادہ حق دار ہوں میرے نکاح میں ان کی خالہ اشباح بنت فاقودا ہیں اور درمنثور میں اخت یعنی بہن ہونے کا قول بھی نقل کیا ہے اور چونکہ حکم شرعی اس کے ساتھ متعلق نہیں، اس لئے کسی قول کے قائل ہونے میں مضافاً تھے نہیں۔ (امداد الفتاویٰ ص ۵۰ ج ۵)

## آیت قرآنی کو استشهاد ادا اور تلاوۃ لکھنے کا فرق

سوال..... قاضی ثناء اللہ صاحب رحم عثمانی کی اکثر جگہ پابندی نہیں کرتے، ایسا کیوں؟

جواب..... میرے خیال میں حضرت قاضی صاحبؒ کا اجتہاد یہ ہے کہ قرآن مجید جب تلاوت کے لئے لکھا جائے اس میں تو رسم مصحف عثمانی کا اتباع واجب ہے۔ ورنہ واجب نہیں جیسے کوئی شخص اپنے خط میں آیت بطور استشهاد لکھنے اس میں اتباع کے وجوب کا دعویٰ غالباً دشوار اور بے دلیل ہے اس لئے قاضی صاحبؒ پر کوئی شبہ نہیں ہو سکتا۔

تمہارہ السوال:- جن قرآنی جملوں کو بطور استشهاد لاتے ہیں اکثر حروف رابطہ عاطفہ وغیرہ کو ترک کر دیتے ہیں۔ مثلاً تحریر رقبہ کو تحریر رقبہ بغیر فا کے و کان اللہ کوں کان اللہ بغیر واؤ کے لکھا ہے اور یہ عمل خصوصاً واؤ کے بارہ میں ہزاروں جگہ موجود ہے اہل ادا کے نزدیک حرف ربط کا قطع درست نہیں۔

جواب..... اس میں میرا بھی یہی خیال ہے لیکن اس میں کلام ہے کہ یہ خلاف اولیٰ ہے یا ناجائز ہے۔ اس وقت بخاری کی ایک حدیث میرے سامنے ہے جس میں ابن عباسؓ سے ایک شخص نے کہی آیتیں پیش کر کے تعارض کا شہر کیا ہے اور انہوں نے جواب دیا ہے اس میں سائل نے آیت فا قبل بعضهم علی بعض کو مع فا کے نقل کیا ہے اور ابن عباسؓ نے جواب میں بدلون فا کے مگر اس میں تو تاویل بھی نمکن ہے لیکن اسی میں آیت واللہ ربنا ما کتنا مشرکین کو سوال و جواب دونوں میں

”ربنا“ سے شروع کیا ہے جو حرف ربط سے بھی زیادہ ہے اور ایک روایت سامنے ہے عن ابن عباس نزلت هذه الآية ما كان لنبي ان يغسل (بدون الواو) (للترمذی و ابو داؤد) تعمة السوال ..... کبھی قرآنی فقرہ نقل کرتے ہیں لیکن درمیان سے کوئی لفظ یا جملہ چھوٹ جاتا ہے اور بعض جگہ جو آیت نقل کرتے ہیں وہ قرآن پاک میں اس طرح نہیں ہوتی۔ مثلاً سورۂ نساء میں لکھتے ہیں فکان هذه الآية متصلة بقوله تعالى لاتز کوا النفسكم بل الله یز کی من یشاء و ما بینہما حال انکہ اس جگہ قرآن کا فقرہ یہ ہے الٰم تر الٰی الدین یز کون النفسهم بل الله یز کی من یشاء اور لاتز کوا اس سورت میں کسی جگہ نہیں البتہ سورۂ نجم میں آیا ہے بعض جدا حادیث کے نقل کرنے میں بھی ایسا ہو گیا ہے۔

جواب ..... یہ واجب الاعتناء ہے (یعنی اس سے بچنا ضروری ہے) (امداد الفتاوىٰ ص ۶۲ ج ۵)

### تحویل قبلہ میں اہل قبلہ کا گھومنا کس طرح ہوا؟

سوال ..... مفسرین لکھتے ہیں کہ عین حالت نماز میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے تحویل قبلہ فرمائی، مدینہ سے بیت المقدس شمال میں ہے اور بیت اللہ جنوب میں ہے تو تحویل قبلہ کے معنی یہ ہوئے کہ جسم مبارک کو پورا گھومنا پڑا ہو گا اور اس لئے مقتدی بجائے پشت میں رہنے کے بالکل سامنے کی جانب آگئے ہوں گے۔ اسی حالت میں نماز کیونکردا ہوئی؟

جواب ..... سامنے توجہ آتے جب مقتدی حضور کے گھومتے وقت اپنی جگہ کھڑے رہتے جب حضور نے گھومنا شروع کیا سب نے ساتھ ساتھ اس طرح گھومنا شروع کیا کہ آپ آگئے ہی رہے اور سب پیچھے رہے اور یہ اس وقت ہے جب کسی روایت سے ثابت ہو کہ نماز کے درمیان تحویل کا حکم ہوا اور اگر نماز سے قبل تحویل کا حکم ہو گیا تھا تو کچھ بھی اشکال نہیں بخاری اور کرمانی کی روایت میں ہے کہ پہلی نماز جو بیت اللہ کی طرف رخ کر کے پڑھی گئی وہ عصر کی نماز ہے البتہ اہل قبلہ کو نماز کے درمیان خبر ہوئی اس پر یہ سوال وجواب متوجہ ہو گا اور اس ہیئت کی تائید کلمہ استدار واسے ہوئی ہے جو بخاری میں ہے۔ اس تحویل کا نقشہ حسب ذیل ہے۔

شمال بیت المقدس

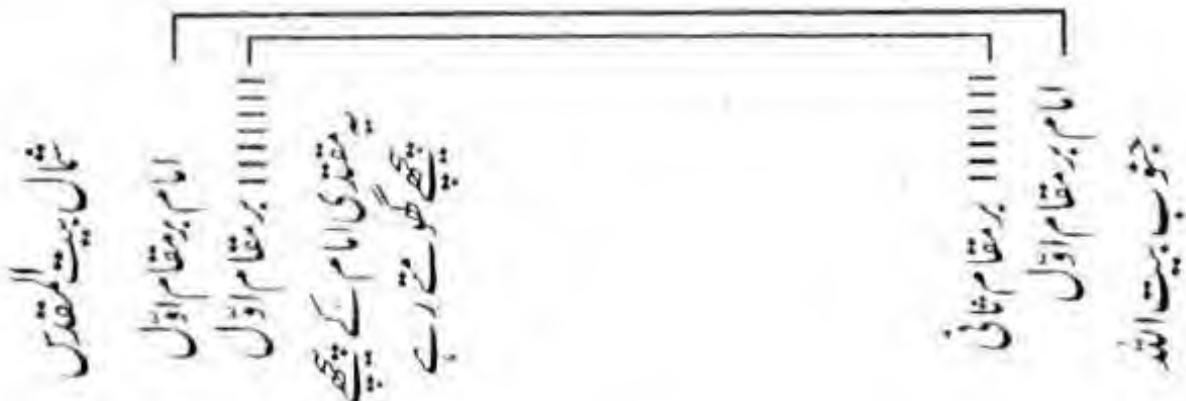
امام بر مقام اول

یہ مقتدی امام کے پیچھے پیچھے گھومتے رہے۔

جنوب بیت اللہ

امام بر مقام اول

بر مقام ثانی



## کیا مغفرت فتح سے مر بوط ہے؟

سوال..... سورۃ فتح میں انا فتحنا لک کو لیغفرلک کے ساتھ مر بوط کیا ہے کیا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مغفرت اس فتح کی وجہ سے ہوئی؟

جواب..... اس ربط کو امام رازی نے مقام الغیب ص ۳۹۲ ج ۷ میں چار طریقہ سے بیان کیا ہے ان میں سے ایک یہ ہے کہ فتح کو صرف مغفرت ہی کا سبب نہیں بنایا، بلکہ فتح سب ہے مجموعی امور مغفرت، اتمام نعمت، ہدایت، نصرت کا گویا ارشاد یوں ہے۔ لیغفرلک اللہ و یتم نعمته اخ نہ تاکہ اللہ تعالیٰ آپ کی مغفرت فرمادیں ہدایت دے دیں اور نصرت و اعانت فرمائیں اور اس میں شک نہیں کہ امور مذکور کا اتمام فتح ہی سے ہوا۔ اس لئے کہ نعمت اس کے ذریعہ مکمل ہو گئی اور نصرت کا اس کے بعد اظہار عام ہو گیا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۲ ج ۱)

## فضل بریلوی کے ایک ملفوظ میں آیت قرآنی کی تحریف

سوال..... مولانا بریلوی کے ملفوظات حصہ چہارم میں یہ سوال د جواب مرقوم ہے۔ غرض، اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ختم اللہ لا غلبن انا و رسلى تو بعض رسول کیوں شہید ہوئے؟ ارشاد۔ رسولوں میں سے کون شہید کیا گیا، البتہ بعض انبیاء شہید کئے گئے۔ اس پر ایک شخص کہتا ہے کہ قرآن میں کتب ہے، ختم نہیں، نیز بعض آیتوں سے رسولوں کا شہید ہونا ثابت ہوتا ہے۔ یہ ان آیتوں کا انکار ہے، کیا یہ دونوں غلطیاں تحریف قرآن نہیں؟

جواب..... پورے قرآن پر ایمان لانا فرض ہے کسی جز کا انکار کفر ہے ایک لفظ یا ایک حکم کی

جگہ دوسرا الفظ یا دوسرا حکم بدلتے کا حق ان کو بھی نہیں تھا جن پر یہ نازل ہوا یہ تو اصولی چیز ہے میرے پاس اس وقت مفہومات مسئول موجود نہیں آپ نے جو کچھ لکھا ہے اس کا جواب یہ ہے کہ ”عرض“ کے تحت جو کچھ مذکور ہے وہ سائل کا سوال ہے اس میں ”کتب کی جگہ“ ختم ہے، اگر سائل حافظ نہیں اس کو غلط یاد رہایا سبقت لسانی سے بلا قصد ختم نکل گیا تو اس پر کفر کا فتوی نہیں اگر کوئی شخص قصد اکتب کی جگہ ختم پڑھے اور اس کو اللہ کی جانب منسوب کرے فتوی اس پر ہو گا۔ سائل سے اگر الفاظ قرآنی غلط ادا ہوئے تو جواب سے پہلے مجیب کی ذمہ داری ہے کہ اس کو متذہب کرے غلط سننے کے باوجود اس پر متذہب کر کے اس کو صحیح نہ کرنا بلکہ اسی طرح جواب دینا ہرگز جائز نہیں، کیونکہ یہ ایک قسم کی تائید ہے اگر مجیب نے غلطی کو سنا ہی نہیں ایسے ہی جواب دیدیا یا مجیب کو بھی یاد نہیں تھا وہ یہ سمجھے کہ آیت اسی طرح ہے تو مجیب پر بھی تحریف یا تبدیل کا فتوی نہیں لگے گا اگر دیدہ و انتہ غلط پڑھنے پر اصلاح سے سکوت کر کے سوال کا جواب دیا جائے تو گویا سائل کی تقدیق کردی تو اس صورت میں حکم خخت ہے۔ الا یہ کہ قول ایسا تحریر ارجوع کر لیا ہو۔ اب رہی دوسری بات تو مجیب نے جو کچھ جواب دیا ہے وہ ضرور ان آیات کے خلاف ہے جن میں رسولوں کے مقول ہونے کا تذکرہ ہے۔ اس کے حکم سے مفرکی کوئی صورت نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۱ ج ۱۱)

### نفع صور کتنی مرتبہ ہے؟

سوال..... ایک سوال کے جواب میں تفسیر ابن کثیر سے آپ نقل فرماتے ہیں کہ نفع صور تین مرتبہ ہو گا۔ حالانکہ شاہ عبدالقادر موضع القرآن آیت فصعق من فی السموت کے حاشیہ پر تحریر فرماتے ہیں کہ نفع صور ایک مرتبہ ہے سارے عالم کے فنا کا دوسرا ہے زندہ ہونے کا تیسرا ہے بیہوشی کا چوتھا ہے خبردار ہونے کا اس کے بعد اللہ کے سامنے ہو جائیں گے۔ آپ صحیح فرمادیجئے، میری سمجھ میں یہ آتا ہے کہ فصعق کے معنی بے ہوشی کے لئے ہیں۔ اگر مرنے کے ہیں جیسا کہ حضرت شاہ ولی اللہ نے نفع الرحمن میں لکھا ہے تو چار کا عدد پورا نہیں ہوتا۔ آپ ارشاد فرمائیں کہ تفسیر ابن کثیر میں تین مرتبہ لکھا ہے تو اول کب ہو گا دوم کب ہو گا سوم کب ہو گا؟

جواب..... تفسیر ابن کثیر ص ۷۷ ج ۳ سورہ نحل یوم بنفح فی الصور فنزع الآية کے ذیل میں نفع صور کی حدیث کی شرح کرتے ہوئے لکھا ہے یوم بنفح فی الصور کہ یہ اول ”نفعہ فزع“ رہے جس سے گھبراہٹ طاری ہو گی، پھر اس کے بعد ”نفعہ صعق“ ہے جو عالم کے فنا کے لئے ہو گا، پھر اس کے بعد ”نفعہ قیام“ ہو گا، کہ اس کے بعد جملہ مخلوقات جبروں سے نکل

کرب العلمین کے سامنے حاضر ہو جائیں گے۔ چوتھے فتح کا اس میں کہیں بھی ذکر نہیں، امام رازی سے تفسیر کیر میں سورہ زمر فرع اور صعق کے متعلق دونوں نقل کے ہیں۔ ایک قول پر نفح صور دو مرتبہ ثابت ہوتا ہے ایک قول پر تین مرتبہ یہاں موضع القرآن میں بھی چار مرتبہ کا ذکر نہیں، تفسیر ابن جریر میں حدیث مرفوع ہے ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ صور تین مرتبہ پھونکا جائے گا، پہلا نفحہ فزع، دوسرا نفحہ صعق، تیسرا نفحہ رب العلمین کے سامنے حاضری کے لئے۔ اکمل حاشیہ مدارک ص ۷۱۲ میں چار مرتبہ صور کے متعلق لکھا ہے کہ وہ ثقہ لوگوں سے منقول نہیں، پانچ مرتبہ کا قول بھی لکھ کر تردید کی ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۹-۴۲ ج ۱۲)

### جنت کی چار نہریں اور ان کا سلسلہ

سوال..... حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ سیجان، نیکون، فرات اور نیل ہر ایک بہشتی نہر ہیں، ان کا پانی بہشت کی نہروں کے مشابہ ہے خاکسار کے ذہن میں یہ بات آرہی ہے کہ اگر ہم کوئی مشین ایجاد کر کے اس کے مرکز پر پہنچنا چاہیں تو پہنچنا چاہئے جیسے گنجائی کے مرکز ہمالیہ پر ہم پہنچ جاتے ہیں۔

جواب..... ان نہروں کا سلسلہ تو بہت دراز ہے ایک دوسری حدیث پر غور کر کے اس کا ارابط جنت سے معلوم کریں۔ قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم ما بین بيتي و منبري روضة من رياض الجنة و منبري على حوضى مشكوة ص ۱۱۶۸ اس کے لئے نہ راکٹ پر اڑنے کی ضرورت پیش آئے گی کسی سواری کی اس کے بعد نہروں کا اررابط خود بخود معلوم ہو جائے گا اور آپ مشقت کی زحمت سے بچ جائیں گے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۵۵ ج ۱۲)

### سید، عبد، مولیٰ کے معانی

سوال..... ایک وفد حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آیا اور کہا انت سیدنا و افضلنا آپ نے فرمایا السید هو اللہ تو اس سے سید کہنے کی ممانعت ثابت ہو رہی ہے پھر دوسری جگہ ارشاد ہے کہ مالک رقبہ غلام کو عبدی نہ کہے اور غلام مالک کو رب نہ کہے بلکہ سید کہے اور سید خاوم ہے یہاں کہنے کی اجازت ہے آخر یہ تضاد کیوں؟ قرآن شریف میں ہے انت مولا نا اور اللہ ولی الذین امنوا تو کیا دوسرے کو مولا نا کہنا درست ہے؟ کیا یہ حدیث درست ہے؟ من لا مولا فاعلی مولا جب کہ مومنین کا ولی اللہ ہی ہے تو پھر حضرت علی کو کیسے فرمایا گیا؟ علی اور علی میں کیا فرق ہے؟ یہ نام کیسے جائز رکھا گیا؟ ویسے تو منع کرتے ہیں کہ رازق اور خالق نہ کہو؛ عبد الرزاق اور عبد الخالق کہو؟ جواب..... سید کے ایک معنی ایسے بھی ہیں جن کے اعتبار سے سید صرف اللہ ہے، اسی اعتبار

سے فرمایا۔ السید ہو اللہ ایک معنی کے اعتبار سے دوسروں پر بھی اس کا اطلاق درست ہے۔ اسی طرح عبد کے معنی ایسے بھی ہیں جن کے اعتبار سے اس کی اضافت غیر اللہ کی طرف نہ کی جائے ایک معنی کے اعتبار سے غیر اللہ کی طرف بھی اضافت جائز ہے۔ جیسے عبد المطلب عبد کی جمع عباد آتی ہے۔ قرآن پاک میں ہے وانکحوا الایامی منکم والصلحین من عباد کم الایم۔ لفظ مولیٰ کے معنی بھی متعدد ہیں، ایک معنی کے اعتبار سے مولیٰ صرف اللہ ہے جیسے اللہ مولانا ولا مولا لکم دوسرے معنی کے اعتبار سے غیر اللہ کو بھی مولیٰ کہنا درست ہے۔

من لا مولاہ فعلی مولاہ کے الفاظ تو کسی حدیث میں دیکھنا یاد نہیں البتہ ایک دوسری روایت ہے من كنت مولاہ فعلی مولاہ۔ العلی اللہ کا نام ہے مگر لفظ علی مشترک ہے غیر اللہ کے لئے بھی مستعمل ہے۔ اگر یہ نام ناجائز ہوتا تو حضرت علیؑ کا نام ضرور بدلتا جاتا، جس طرح کہ دوسرے ایسے نام تبدیل کردئے گئے جو لفظ اللہ تعالیٰ کے لئے مخصوص ہے اس کا اطلاق غیر اللہ پر منوع ہے (فتاویٰ محمودیہ ص ۶۲-۶۳ ج ۱۲)

### قرآن سے معلوم ہوتا ہے کہ طوفان نوح عام تھا

سوال..... طوفان نوح عام تھا یا خاص۔ جواب..... باری تعالیٰ کا ارشاد و جعلنا ذریته هم الباقين و قوله لا تذر على الارض من الكفرین دیاراً و قوله قلنا احمل فيها من كل زوجينثنین۔ سے طوفان نوح کا عام ہونا معلوم ہوتا ہے۔

اس آیت کی تفسیر میں ترمذی کی روایت بھی اس کی موید ہے، اس لئے جمہور کا یہی مسلک ہے، بعض نے خصوص کا قول بھی روایت کیا ہے اور آیات میں حضر اضافی اور ارض معہود کی تاویل کی ہے مگر اس کے قائل بہت قلیل ہیں اگر عموم عذاب سے بعثت عامہ کا شہر کیا جائے حالانکہ بعثت عامہ آنحضرتؐ کے لئے خاص ہے تو اس کے یہ جواب دئے جاسکتے ہیں۔

۱۔ علامہ آلویؒ فرماتے ہیں کہ نوحؐ کی بعثت صرف توحید وغیرہ اصول دین کے ساتھ ہوئی اور تمام انبیاء علیہم السلام اصول دین میں متحد ہیں تو سزا توحید کی مخالفت کی وجہ سے عام ہوئی۔  
۲۔ نبیؐ کی بعثت اگرچہ خاص ہو، مگر ہر قوم پر اس کی نبوت کی تصدیق ضروری ہے، اگرچہ اطاعت کرنا ضروری نہیں بلکہ اتنکندیب اور انکار نبوت کی وجہ سے عذاب عام ہوا۔

۳۔ اس وقت دنیا کی آبادی، ہی محدود تھی، اور جو آبادی تھی نوحؐ علیہ السلام کی قوم میں سے تھی، اسی سب سے پر نازل ہوا اور عموم کے معنی یہ ہیں کہ اقوام کثیرہ کی طرف بعثت ہو ورنہ

حضرت آدم پر بھی عموم بعثت کا اشکال ہوگا۔ (حسن الفتاوى ص ۵۰۳ ج ۱)

## اسجد والا دم کا خطاب کیا شیطان کو بھی تھا؟

سوال..... جب ابلیس مطابق آیت خلقتی من نار قوم جن سے ہوا تو وادقلنا للملائكة اسجدوا کا مخاطب ہو کر کیسے خاطلی بنا؟ جواب..... اس آیت کی متعدد تفسیریں ہیں اور ابلیس کے بارے میں مختلف اقوال ہیں ایک قول یہ ہے کہ وہ قوم جن سے ہے پھر خاطلی کیوں ہوا؟ جواب یہ ہے کہ سجدے کا حکم جنات کو بھی تھا اور ملائکہ کی تخصیص خطاب میں شرافت کی وجہ سے تھی کہ بڑوں کو خطاب کی صورت میں چھوٹے تبعاً خود بخود داخل ہو جاتے ہیں۔ جیسے اقیمو الصلوة و آتو الزکوة وغیره مذکور کے صیغے ہیں۔ حالانکہ حکم عورتوں کو بھی ہے۔ اور اگر وہ ملائکہ میں سے ہے تو اس کا اسجدوا کا مخاطب ہونا ظاہر ہے۔

## چہرہ کا پردہ قرآن کریم سے اور خالدہ خانم ادیب کا اعتراض

سوال..... ”خالدہ ادیب خانم نے جو ایک مشہور ترکی خاتون ہیں، ترکی میں مشرق و مغرب کی سکلش کے عنوان سے“ اپنے خطبے میں یہ بات صاف طور پر کہی کہ کلام الہی کے اعتبار سے عورتوں کو اپنے سر، سینے اور زینت کو چھپانے کا حکم ہے، چہروں کے چھپانے کا کہیں حکم نہیں ہے اور نہ عورتوں سے کہا گیا کہ وہ گھروں میں بیٹھی رہیں اور خدمت عامہ انجام نہ دیں، اگر مسلمان اس پر دے کو باقی رکھنا چاہتے ہیں تو انہیں اختیار ہے، مگر وہ یہ بات ہرگز نہیں کہ سکتے ہیں کہ اس کی بناء نہ ہب کے احکام پر ہے۔

جواب..... سر سینہ زینت اور تمام بدن کے چھپانے کا حکم تسلیم کرنے کے بعد چہروں کے چھپانے کے حکم میں تأمل کرنا بہت ہی حرمت انگلیز ہے، غور کا مقام ہے کہ قل للملؤ منین یغضروا من ابصارهم کا حکم کس لئے ہے؟ اس سے چہروں کا پردہ مقصود نہیں تو اور کیا ہے؟ اور یا یہا النبی قل لازوا جک اللع کا کیا مطلب ہے، یعنی اے پیغمبر! اپنی بیبوں اور صاحبزادیوں سے اور دوسرے مسلمانوں کی بیبوں سے کہہ دیجئے کہ پیچی کر لیا کریں اپنی نظریں اور اپنے اوپر تھوڑی سی اپنی چادریں اور ہیں لیں، حضورؐ کے ساتھ مسجد نبوی میں نماز پڑھنا کس قدر موجب فضیلت ہے، لیکن ارشاد ہے کہ عورت کا گھر میں نماز پڑھنا گھر کے صحن میں نماز پڑھنے سے افضل ہے اور گھر کے اندر کو تھوڑی میں نماز پڑھنا گھر میں نماز پڑھنے سے افضل ہے، خالدہ ادیب خانم نے افسانہ نگاری یا دیگر طرق مردج سے ملک و قوم کی خدمت کر کے ممکن ہے کہ

ادبی دنیا میں شہرت پیدا کی ہو لیکن مذہبی اصول و فروع پر عبور کے لئے صرف اتنا کافی نہیں بلکہ اس کا ساحل بہت بعید ہے۔ (فتاویٰ محمودی ص ۳۹ ج ۱۲)

## بعض الفاظ کا ترجمہ

### خط کا ترجمہ خطر سے کرنا

سوال..... قول تعالیٰ یتبین لكم الخط الابيض میں خط کا ترجمہ خط سے کیا گیا ہے، اس کی وجہ سمجھ میں نہیں آئی۔ جواب..... یہ خط کا ترجمہ حقیقی مدلول سے نہیں ہے، مجازی مدلول سے ہے۔ خط سے مراد سیاہی سفیدی کی دھاری ہے، اس کو محاورہ میں سیاہی یا سفیدی کا خط کہتے ہیں، چونکہ یہ لفظ دھاگے اور دھاری سے فتح تھا اس لئے اس کو اختیار کیا گیا۔ (امداد الفتاویٰ ص ۳۲ ج ۵)

### اکتبہا کا ترجمہ

سوال..... جناب نے پارہ نمبر ۱۸ میں اکتبہا کا ترجمہ "لکھوایا ہے" کیا ہے، لیکن دیگر مترجم قرآن شریف میں "لکھ لیا ہے" دیکھا ہے، کیا اکتبہ متعددی اور لازم دونوں طرح آتا ہے؟  
جواب..... دونوں ترجمے درست ہیں۔ (امداد الفتاویٰ ص ۳۵ ج ۵)

### وتری الجبال میں تحسبہا سے پہلے واو کا ترجمہ

سوال..... وتری الجبال تحسبہا جامدة کے ترجمہ میں تری الجبال کے بعد واو بڑھانے سے مطلب تو بہت صاف ہو جاتا ہے لیکن اس کی ترکیب کیا ہوگی؟ یہ واو عطف کے لئے ہو گا یا حال کے لئے؟

جواب..... تری الجبال کی جو تفسیر میں نے "بیان القرآن" میں کی ہے اس میں ترکیب بد لئے کی ضرورت نہیں، تحسبہا جامدة اور وہی تم ر مر السحاب کو حال ہی کہا جائے گا اور تحسبہا کے ترجمہ میں اظہار واو محض سلامت مطلب کے لئے ہے۔ (امداد الفتاویٰ ص ۱۶ ج ۵)

### ما کانوا به یشر کون میں ما مصدر یہ ہے یا موصولہ

سوال..... مولوی محمد اسحاق نے بیان القرآن سورہ روم آیت ام انزلنا علیهم الخ بما کانوا به یشر کون میں میرا ترجمہ دکھایا، جس میں ما کو مصدر یہ لیا گیا ہے اور ب کا ترجمہ چھوٹ گیا ہے اور شبہ کیا گیا کہ اگر ب کا ترجمہ لیا جائے تو ضمیر مجرور ما کی طرف عائد ہوگی۔ اور یہ مانع ہے ما

کے مصدریہ ہونے سے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ما موصولہ ہے، اس پر یہ سوچ ہوئی کہ اگر ما موصولہ ہوا تو ما سے کیا مراد ہوگی؟ اس کی تحقیق کے لئے تفاسیر کی طرف رجوع کیا جالین میں یہ تفسیر کی ہے فہو یہ تکلم تکلم دلالۃ بما کانوا به یشرکون ای یامرهم بالاشراک مگر اس میں بھی بہ سے تعریض نہیں اس کے حاشیہ میں یہ تفسیر کی ہے قوله بما کانوا الباء للتعددية فما مصدرية بدلیل قوله ای یامرهم بالاشراک لکن یبعده الضمیر فهو قوله بما کانوا به فانه عائد على ما والمصدرية لا يعود عليها الضمير فالاحسن كما قال غیرہ انہا موصولة ای بالامر الذي کانوا بسبیہ یشرکون اہ۔

انہوں نے جالین پر اشکال کر کے ما کو موصولہ لیا، اور اس کو بالامر کے ساتھ مفسر کیا، لیکن اس کا بعد ہونا ظاہر ہے پھر حاہیہ کشاف میں دیکھا، اس میں یہ تفسیر کی ہے و ما فی بما کانوا مصدریة ای بکونهم بالله یشرکون، انہوں نے ما کو مصدریہ لے کر اس اشکال کا یہ جواب دیا کہ ضمیر مجرور ما کی طرف راجع نہیں بلکہ اللہ کی طرف ہے اس میں استبعاد بھی نہیں اور اشکال بھی نہیں ترجمہ میں اتنا بڑھا دینا چاہئے کہ "خدا کے ساتھ"۔ (امداد الفتاوی ص ۳۵-۳۶ ج ۵)

### ایک آیت کے ترجمہ میں ترمیم

سوال..... سورہ روم تفسیر بیان القرآن میں یہ عبارت ہے "سات سمندر (روشنائی کی جگہ) اور ہو جائیں" بجائے اس عبارت کے اس طرح عبارت ہوتا چاہئے "سات سمندر روشنائی کی جگہ) اور اس میں شامل ہو جاویں"۔ (امداد الفتاوی ص ۲۸ ج ۵)

### بعض آیات کی مراد معنی و مطلب اور تفسیر

#### توبۃ نصوحہ سے کیا مراد ہے؟

سوال..... قرآن مجید میں توبۃ نصوحہ سے کیا مراد ہے؟

جواب..... توبۃ نصوحہ، یعنی صمیم قلب کی خالص اور پچی توبہ یعنی یہ پکارا دہ کر لینا کہ اب یہ گناہ نہیں کرے گا، توبہ کے لئے چار شرطیں ہیں اگر ان میں سے ایک بھی کم ہوگی تو توبہ نھیں ہوگی اول زمانہ گذشتہ کے گناہوں پر دل سے نادم ہونا کہاے کاش یہ گناہ نہ کئے ہوتے دوسرے معصیت کا فی الفور ترک کر دینا، تیسرا اس کا پختہ ارادہ کرنا کہ پھر آئندہ بھی ایسا نہ کروں گا، چوتھے یہ کہ یہ سب اللہ کے خوف سے ہو کسی اور وجہ سے نہ ہو دل میں گناہ کا عزم اور زبان سے

توبہ توبہ یہ تو بہ نہیں بلکہ خدا کے ساتھ ایک تم کا مذاق ہے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۱۶ ج ۱)

## و جعلوا بینه و بین الجنة میں جنت سے کیا مراد ہے؟

سوال..... قرآن میں ہے و جعلوا بینه و بین الجنة نسباً مدارک المتریل میں لکھا ہے کہ جس سے مراد ملائکہ ہیں؟ جواب..... اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے و ما منا الا لله، مقام معلوم راجح یہ ہے کہ یہ قول ملائکہ کا ہے دوسری جگہ ہے و ماننزل الا بامر ربک یعنی ہم نہیں نازل ہوئے مگر آپ کے پروردگار کے حکم سے اور بالاتفاق ثابت ہے کہ یہ قول حضرت جبریل علیہ السلام کا ہے اور یہ امر کہ جنت سے مراد ملائکہ ہیں نہایت بعید ہے اور ایک تفسیر بکیر ابو مسلم اصفہانی کی ہے۔ اس میں ایسی آیات میں ربط اور مناسبت ثابت کی ہے اور ان آیات کو غیر معانی ماثورہ پر حمل کیا ہے۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۲۶ ج ۲)

## قرآن میں اللہ تعالیٰ کے استواء علی العرش سے کیا مراد ہے؟

سوال..... صفات باری مثلاً استواء علی العرش، یہ اللہ وجہ اللہ کے بارے میں علماء حق کا کیا مسلک ہے؟ جواب..... اس بارے میں چند مسلک ہیں ایک مسلک تاویل یعنی استواء معنی میں استیلاء اور غلبہ کے ہے اور یہ بمعنی قدرت اور بمعنی ذات وغیرہ اور یہی مسلک تاویل علماء متاخرین متكلّمین کا مختار ہے۔ دوسرا مسلک معنی اور کیفیت میں تشابہ کا ہے، یعنی ان صفات کے معنی اور کیفیت کا علم کسی کو نہیں۔ تیسرا مسلک یہ ہے کہ معنی تو معلوم ہیں مگر کیفیت مجہول اور یہی تیسرا مسلک حق ہے صحابہ و تابعین، ائمہ مجتہدین و محدثین و فقهاء اصولیین کا یہی مسلک ہے۔ (فتاویٰ عبدالجعیں ص ۱۰۱)

## إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ مِنْ أَمْانَتِنَا سے کیا مراد ہے؟

سوال..... قول باری انما عرضنا الامانة میں امانت سے کیا مراد ہے؟

جواب..... امانت سے مراد یا تکلیف اور ثواب و عقاب کا اہل ہونا ہے اور یہ امر ادھارت ہے کہ بالاختیار طبیعت کے مقتضا کے خلاف کی جائے اور یہ امر ادھار شرع کے وہ حدود و احکام ہیں کہ جب تک شارع ظاہرنہ کرے غیر کو معلوم نہیں ہو سکتے ہیں جیسے وضؤ روزہ جنابت کا غسل ایسا ہی معتقد میں مفسرین سے منقول ہے اور یہ امانت سے مراد متصف ہونا ہے تمام اسماء حسنی کے ساتھ اور یہ شیخ اکبر نے فتوحات میں اختیار کیا ہے اور مراد خلافت اور ریاست ہے اور یہ جیلی وغیرہ عرفاء نے اختیار کیا ہے۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۷۱ ج ۲)

## وقت شام سے کیا مراد ہے؟

سوال..... قرآن شریف میں متعدد جگہ اللہ تعالیٰ نے صبح و شام اپنی تسبیح و تحمید کا حکم دیا ہے، تو شام سے کون سا وقت مراد ہے؟

جواب..... عصر کے بعد غروب سے پہلے کا وقت مراد ہے (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۲ ج ۱۶)

## قرناً آخرین سے کیا مراد ہے؟

سوال..... قول باری نم انسان من بعدهم قرناً آخرین میں قرناً سے کیا مراد ہے؟  
 جواب..... مفسرین میں اختلاف ہے کہ مراد اس قرن سے کون لوگ ہیں، تو ایک قول یہ ہے کہ اس سے ہو دعیلہ السلام کی قوم مراد ہے، کیونکہ تقریباً قرآن کے دس مقام میں حضرت نوح کے بعد حضرت ہود کے قصے کا ذکر ہے، مگر یہ قول مردود ہے اس طور پر کہ جو عذاب اس قصہ میں مذکور ہے وہ عذاب قوم ہود پر نہ ہوا تھا، وہ عذاب یہ ہے۔ فاخذتهم الصيحة بالحق یعنی پہنچ ان کو آواز کہ وہ آواز حق طور پر پہنچائی کئی تھی اور بعض مفسرین نے کہا ہے کہ اس قرن سے مراد قوم صالح ہے اس واسطے کہ سخت آواز کے عذاب میں وہ لوگ بتلا کئے گئے تھے۔ فقیر کے نزدیک اخیر قول ترجیح کے قابل ہے۔ (فتاویٰ عزیزیہ ص ۲۵-۲۶ ج ۲)

## آیت میں شاہد اُسے کیا مراد ہے؟

سوال..... جناب سرور کائنات کی شان میں اللہ تعالیٰ ”شاہد“ فرماتا ہے آیا وہ کیسے شاہد ہیں یعنی یا سماعی چونکہ سننے والے سے غالباً دیکھنے والا بہتر ہے، جب دیکھنے والے گواہ ہوئے تو کیا ساری مخلوقات کی کارکردگی آپ حشرتک دیکھیں گے؟

جواب..... شاہد اگر بمعنی گواہ ہی لیا جائے اور گواہی بھی یعنی لی جائے تو بھی اس کی کوئی دلیل نہیں کہ یہ شہادت تمام امت کے اعتبار سے ہے، ممکن ہے کہ یہ شہادت خاص ان کے ہی حق میں ہو، جن کے حال کا مشاہدہ آپ نے اپنی حیات میں فرمایا ہے۔ (امداد الفتاویٰ ص ۱۳ ج ۵)

## تضع ف کل ذات حمل حملها کی مراد

سوال..... اگر حاملہ عورت کا انتقال ہو جائے تو اس کا حشر کس حالت میں ہو گا حالت حمل ہی میں یا وضع حمل کے بعد؟

جواب..... اس باب میں کوئی دلیل صریح نہیں ہے لیکن ظاہر آیت تضع کل ذات حمل و حدیث کما تمتوں تحشرون اس بات کی جانب مشعر ہے کہ زن حاملہ کا حشر حالت حمل ہی میں ہو گا اور پھر ہول قیامت سے بچے جنے گی۔ (امداد الفتاوی ص ۵۳۲ ج ۳)

### سورہ نمل میں ”کتاب مبین“ سے کیا مراد ہے؟

سوال..... کتاب مبین قرآن پاک کے لئے آیا ہے اور اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک کا سارا علم حضور کو دیا، پھر جب قرآن مجید میں وآسمان کے مغیبات کو اپنے اندر سما سکتا ہے تو جسے قرآن کا علم دیا جائے اسے ان چیزوں کے جانے میں کیا مانع ہے، تیجہ یہ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم غیرہ داں تھے۔

جواب..... ”کتاب مبین“ سے مراد قرآن مجید نہیں بلکہ لوح محفوظ ہے۔ لہذا آپ کو جو شبه لاحق ہوا ہے اس کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ (خیر الفتاوی ص ۲۳۲ ج ۱)

### مزاجها کافوراً کے معنی

سوال..... تفسیر جلالین میں ہے ”کان مزاجهای ما تمزج به کافوراً اور صاحب کمالین لکھتے ہیں“ یہ یہد اندہ اسم کالامام لما یو تم بہ“ اور یہ عبارت تفاسیر مر وجہ کی خلاف ہے تو اسکی کیا توجیہ ہو گی؟ تفسیر و لغت کی کتابوں میں ما یمزرج بہ کے معنی میں لیا ہے تفسیر کو اشی میں ہے مزاجها ما تمزج بہ غرائب القرآن میں ہے۔ مزاج الشراب ما تمزج بہ اور اس وزن کے الفاظ کے معنی اسی طرح کئے جاتے ہیں۔ (مجموعہ فتاوی ص ۱۲۰)

### انما يخشى الله من عباده العلماء کے معنی

سوال..... باری تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ اللہ تعالیٰ سے ڈرتے وہی ہیں اس کے بندوں سے جن کو علم ہے اور ہم دیکھتے ہیں کہ اس زمانہ میں بہت سے علماء کو کوئی خوف نہیں اور بے با کانہ طریقہ پر جو چاہتے ہیں کر گزرتے ہیں تو آیت کے معنی کیا ہیں؟

جواب..... عالم بے عمل باری تعالیٰ کی نظروں میں مقبول نہیں اور درحقیقت وہ علماء ہی کی جماعت میں شامل نہیں، اگرچہ بظاہر صاحب علم ہو، فیقہ ابواللیث کی کتاب ”تبیہ“ میں ہے کہ جاہل بے عمل کے لئے ایک مرتبہ بلاکت ہے اور عالم بے عمل کے لئے سات مرتبہ بلاکت ہے۔ البتہ بالعمل علماء بتو درحقیقت شارع کی نظر میں زمرہ علماء میں شامل ہیں وہ حق تعالیٰ سے ڈرتے ہیں اور ایسے ہی علماء آیت کریمہ کے مصداق ہیں۔ (مجموعہ فتاوی ص ۱۲۱)

## آیت لو انزلنا هذَا القرآن کے معنی

سوال..... ارشاد باری ہے کہ یہ قرآن پھاڑ پر نازل کیا جاتا تو پھاڑ خوف سے پھٹ جاتا اس میں اشکال یہ ہے کہ پھاڑ بے حس ہے اور انسان احساس و شعور رکھتا ہے جس کے اندر خوف بھرا ہوا ہے اس کو جب نیش تک نہ ہو سو یہ اللہ تعالیٰ نے کیسے فرمادیا؟

جواب..... آیت لو انزلنا هذَا القرآن علی جبل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله کے معنی یہ ہیں کہ اگر یہ حکم پھاڑ پر نازل ہوتا اور اس کو مکلف بنایا جاتا تب اس کا یہ حال ہوتا کہ وہ نکڑے نکڑے ہو جاتا۔ پس انسان با وجود یہ کہ احساس و ادراک میں اس سے بہت زیادہ ہے مگر اس پر اصلاً اثر نہیں ہوتا، یہاں پر یہ اشکال بے محل ہے کہ باوجود احساس و شعور کے اثر کیوں نہیں ہوتا، اس لئے کہ انسان پر غفلت کے پردے نہ ہوتے تو وہ بے شک پھاڑ سے بھی زیادہ خوف کھاتا اور جب غفلت کم ہو جاتی ہے تو انسان کی حالت بھی قابو میں نہیں رہتی ہے چنانچہ بہت سے اکابر کے حالات اس قسم کے مشہور ہیں۔ (فتاویٰ رشید یص ۸۸-۸۹ ج ۱)

## انما انا بشر مثلکم کے معنی

سوال..... ایک عالم آیت کے معنی یوں بیان کرتا ہے ”کہہ دو تحقیق نہیں ہوں میں بشر مانند تمہارے“ انما کے صحیح معنی کیا ہیں؟ مذکورہ ترجمہ کرنے والے کی امامت جائز ہے یا نہیں؟ اور اس کا کیا حکم ہے؟

جواب..... یہ ترجمہ غلط ہے اور قرآن پاک کے مفہوم کی تحریف ہے ”انما“ کلمہ حصر ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ جس جملہ پر یہ داخل ہواں میں خبر کا مبتداء کے لئے ثبوت لازم ہے، جیسے انما ہو اللہ واحد میں ہو کی ضمیر کا مرتع اللہ ہے اور معنی یہ ہوئے ضروری طور پر اللہ تھا معبود ہے ایسے ہی آیت کریمہ کا ترجمہ یہ ہے ضروری طور پر میں بشر ہوں مثل تمہارے یعنی بشریت میں تمہاری طرح ماں باپ سے پیدا ہوں، کھاتا، پیتا، سوتا جا گتا، یوتا، چلتا ہوں اس لفظ میں ماؤ کے معنی نہیں دیتا۔ ورنہ انما ہو اللہ واحد کے معنی یہ ہو جائیں گے تحقیق نہیں وہ ایک معبود اور یہ کفر کو تلزم ہے، پس جو شخص انما میں نفی کے معنی کرتا ہے وہ قرآن مجید کی تحریف کرتا ہے اس کی امامت بھی درست نہیں۔ (کفایت المفتقی ص ۸۹ ج ۲)

## مالا یخلق میں ما کا معنی و مراد

سوال:- سورۃ اعراف آیت نمبر ۱۹ میں ارشاد ربانی ہے۔

ایشر کون مالا یخلق شيئاً و ہم یخلقون

یہاں لفظ ماء مراد کون ہیں؟ اور لفظ ما ذوی العقول کے لیے استعمال ہوتا ہے یا غیر ذوی العقول کے لیے؟  
 جواب:- اس آیت کریمہ میں لفظ ماء مراد ابلیس اور بت ہیں اور لفظ ما کثیر غیر ذوی العقول  
 کے لیے استعمال ہوتا ہے تاہم بعض اوقات ذوی العقول کے لئے بھی اس کا استعمال ہوتا ہے۔  
 لماقال البغوی: ایشر کون ما ای ابلیس والا اصنام۔ (معالم التنزیل  
 ص ۲۲۲ ج ۲ سورۃ الاعراف)

وقال البيضاوی: ما ای الا اصنام (تفسیر بیضاوی ج ۳ ص ۳۸ سورۃ  
 الاعراف) و مثله فی تفسیر المظہری ج ۳ ص ۳۲۲ تحت الآیة ان  
 الذین تدعون من دون الله (الاعراف) (فتاویٰ حقائیق ج ۲ ص ۱۳۲)

### انی متوفیک کے معنی

سوال..... یعنی انی متوفیک اس میں متوفیک کے کیا معنی ہیں؟  
 جواب..... آیت شریفہ کے معنی یہ ہیں کہ اے عبیّی! ”میں ہی تم کو وفات دینے والا ہوں  
 یہود تم کو قتل نہیں کر سکتے جب وفات کا وقت آئے گا تو میں تم کو قبض کروں گا اور تم کو اپنی طرف  
 اٹھاؤں گا، اور کفار کی تہمت سے پاک کروں گا۔“ (کفایت الحقیقتی ص ۱۹ ج ۲)

### مرج البحرين یلتقین کی تفسیر

سوال..... مرج البحرين یلتقین بینہما برزخ لا یطہین یخرج منهما  
 اللولزو والمرجان ایک مولوی صاحب نے آیات مذکور کی تعریف میں کہا کہ اول سے مراد حضرت  
 علیؑ ہیں اور حضرت فاطمۃ الزہراءؑ ہیں اور آیت ثانی کا تعلق حضرات حسینؑ سے ہے کیا صحیح ہے؟  
 جواب..... یہ مطلب لغت اور محاورہ کے لحاظ سے نہیں، بلکہ تخيّل ہے جو کسی طرح جھٹکھٹک ہو سکتا ہے۔ (کفایت الحقیقتی ص ۱۹ ج ۲)

### وما كان الله معذبهم و هم يستغفرون کے معنی

سوال..... استغفار سے کیا مراد ہے؟ توبہ و استغفار ایک ہی چیز ہے یا غیر؟ اور جو لوگ کہ  
 گناہوں سے توبہ نہیں کرتے اور کہاڑو صغار میں بتلا ہیں وہ اگر استغفار کریں تو کس طور سے کریں  
 اور قرآن شریف میں استغفار کفار کی وارد ہے۔ وما كان الله معذبهم و هم يستغفرون“  
 آیا توبہ کفر سے مراد ہے یا کچھ اور ہے؟

جواب ..... توبہ واستغفار ایک ہی شے ہے تو بہ کے معنی رجوع کرنا اپنی تقصیر سے اور استغفار کے معنی بخشش چاہنا اپنی تقصیر سے یہ بھی رجوع ہی ہے۔

پس ندامت فعل کے ساتھ استغفار اللہ کہنا یا کوئی اور کلمہ کہنا جس کے معنی یہ ہوں یاد میں ناوم و شرمندہ ہونا یہ سب توبہ واستغفار ہے پس جس لفظ اور جس عبارت و زبان سے چاہے کہے مگر اپنے فعل پر شرمندگی اور پھر اس کو نہ کرنے کا پختہ ارادہ ہو تو یہی توبہ اور یہی استغفار اور اس کا یہی ثواب ہے اور آیت میں جو کفار کا استغفار کرنا وار ہے اس کی تاویل میں چند اقوال ہیں ایک قول یہ ہے کہ کفار قریش طواف کرتے ہوئے غفرانک غفرانک کہا کرتے تھے پس ان کا مطلب استغفار کرنا ان امور سے تھا جن کو وہ براجانتے تھے۔ اگر اپنے کفر سے مغفرت چاہتے تو مسلمان ہی ہو جاتے۔ (فتاویٰ رشید یہص ۸۷ اج ۱)

### آیت فطرة الله التي فطر الناس کے معنی

سوال ..... قرآن میں حق تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ "اس قابلیت کا اتباع کرو جس قابلیت پر اللہ تعالیٰ نے لوگوں کو پیدا کیا ہے اللہ کی خلقت میں کوئی تبدیلی نہ ہوگی۔ جب اللہ تعالیٰ کی فطرت میں کوئی تبدیلی نہ ہوگی تو فطرت کے خلاف عصاء موسیٰ کے اثر دھا ہونے" اور باکرہ کے بچہ پیدا ہونے اور ناقہ کے معجزات کا کیسے ظہور ہوا؟

جواب ..... آیت کی مراد یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی پیدائش میں کوئی تغیر نہیں کر سکتا، مگر خدا نے تعالیٰ اپنی خلق کو جس طرح چاہے متغیر کر سکتا ہے اور مجذہ بھی خدا تعالیٰ کی طرف سے بر سیل خرق عادت ہوتا ہے کوئی مستقل طور پر اس کے کرنے پر قادر نہیں، تبی کو بھی اس کے ظاہر کرنے پر بالکل یہ قدرت نہیں ہوتی۔ لہذا اعضا کا اثر دھا ہونا پہاڑ سے ناقہ کا پیدا ہونا وغیرہ یہ سب خدا نے تعالیٰ ہی کی طرف سے بدلا ہوا ہے، پس اس پر کچھ اشکال نہیں، دیکھو حق تعالیٰ بیضہ پیدا کرتا ہے اگر اس کو توڑ کر دیکھیں تو اس میں زردی و سفیدی ہوتی ہے پھر وہی اس کو خون بنا کر اس میں سے بچہ پیدا کرتا ہے ایسے ہی نطفہ سے آدمی بلکہ بہت سے تغیرات پر آدمی بھی قادر باذن اللہ ہوتا ہے جیسے کسی شے کو جلا کر را کھ بنا لیتے ہیں وغیرہ یہ تمام تبدیلیاں اللہ تعالیٰ کی اجازت سے ظاہر ہو رہی ہیں، پس ان تبدیلیوں کا انکار وہی شخص کر سکتا ہے جس کو کچھ بھی فہم نہ ہو اور آیت شریفہ میں ہرگز یہ معنی مراد نہیں۔ (فتاویٰ رشید یہص ۸۷ اج ۱)

### آیت انما یعمر مساجد اللہ کے معنی

سوال ..... باری تعالیٰ فرماتے ہیں انما یعمر مساجد اللہ من امن بالله والیوم

الآخر واقام الصلوة وآتى الزكوة ولم يخش الا الله الآية وهي آبادرتا هي مجدد اللہ کی جو یقین لایا اللہ پر اور قائم کیا نماز کو اور دیوار ہاز کوہ اور نہ ڈراسائے اللہ کے کسی سے۔

جس کا مفہوم یہ ہے کہ اصل آباد کرنے والے وہ لوگ ہیں جو اللہ کے سوا کسی سے نہیں ڈرتے ہیں اور ظاہر ہے کہ ایسا شخص آج کی دنیا میں کوئی موجود نہیں جو اللہ کے سوا کسی سے نہ ڈرتا ہو کیوں کہ اکثر اوقات انسان درندوں اور زہر میلی اشیاء سے ڈرتا ہے۔ تو اس آیت کا کیا مطلب ہو گا؟

جواب ..... غیر اللہ سے نہ ڈرنے کا مطلب یہ ہے کہ دینی معاملات میں اور احکام میں غیر اللہ سے نہیں ڈرتے۔ بہر حال درندوں اور زہر میلی اشیاء سے ڈرنے اور خوف کرنے کا کوئی ذکر نہیں اور نہ وہ مضر ہے۔ (فتاویٰ عبدالحی ص ۲۷۲)

## وحرم ذلك على المؤمنين كمعنى

سوال ..... الزانی لا ينكح الا زانیة او مشرکة والزانیة لا ينكحها الا زان او مشرک و حرم ذلك على المؤمنین کے کیا معنی ہیں؟ اور یہ بھی فرمائیے کہ اس کا حکم باقی ہے یا منسوخ ہو گیا؟

جواب ..... اگر حرمت بمعنی عدم صحبت لی جائے تو اس کا ایک جزو باقی ہے کیونکہ نکاح مشرک و مشرکہ سے بالاجماع باطل ہے اور دوسرا جزو منسوخ ہے دوسرے دلائل سے اور اگر حرمت کو عام لیا جائے عدم صحبت اور معصیت کو تو دوسرا جزو بھی باقی ہے جس واول حرام ہے بمعنی غیر منعقد اور دوسرا جزو حرام ہے بمعنی معصیت اور تقریر اس جزو کی یہ ہو گی کہ زانیہ من حیث زانیہ سے نکاح کرنا معصیت ہے، یعنی جو نکاح کے بعد بھی زانیہ رہے اور زنا کرنانہ چھوڑے اور شوہر اس حالت کو گوا رکھے تو وہ دیویت کے سبب عاصی ہو گا۔ (امداد الفتاویٰ ص ۲۱۴ ج ۵)

## اکلها دائم کے معنی

سوال ..... جنت اور اس کے پھل دائمی ہیں، پھر حضرت آدم نے جنت میں پھل کھائے تو وہ کیوں فنا ہو گئے اور حضرت آدم جنت سے گیوں کا درخت لے کر آئے، مگر وہ بھی فنا ہو گیا، پھر جنت اور اس کے پھل دائمی ہیں اس کے کیا معنی؟

جواب ..... دائمی ہونے کے معنی نوع کے اعتبار سے ہے، ذات کے اعتبار سے نہیں، وہذا ظاہر جداً لمن مارس الفنون الشرعية ودارس العلوم السمعية (امداد الفتاویٰ ص ۳۹ ج ۵)

## يقيمون الصلوة کے معنی ذکر الہی سے کرنا

سوال..... زید ایک مجمع میں جس میں ہندو مسلم بہبود ہیں، تفسیر بیان کرتے ہوئے کہتا ہے کہ صلوٰۃ سے مراد عام طور پر ذکر الہی ہے اس سے نماز اسلامی مراد نہیں، نماز ہرمہب کی عبادت کو کہتے ہیں یہ قول اس کا درست ہے یا نہیں؟

جواب..... آیت يقيمون الصلوٰۃ میں صلوٰۃ سے مطلق ذکر الہی مراد لینا قرآن کی تحریف "اور نصوص حدیث و اجماع امت کی تکذیب ہے بالخصوص ہرمہب کی عبادت کو نماز کہنا تو کفر صریح ہے"۔ اعاذنا اللہ و سائر المسلمين منه (امداد المحتقین ص ۲۲۲)

## لطیفاً کے معنی

سوال..... لطیفاً خبیراً کے معنی راز داں کی سند چاہئے؟

جواب..... فی القاموس العالم بخفايا الامور ودقائقه (امداد الفتاوى ص ۳۶ ج ۵)

## الخيل المسومة کے معنی

سوال..... الخيل المسومة کے ترجمہ میں نمبر یعنی نشان، نمبر کے معنی عدد کے ہیں اور اس کے علاوہ انگریزی لفظ؟

جواب..... میں نے اس کو نشان کے معنی میں بھی مستعمل سمجھا تھا، چنانچہ اس کی تفسیر بھی نشانی کے ساتھ کی تھی مگر زبان دانوں سے مکر تحقیق کرنے سے میرا وہ خیال غلط انکلائی اس لئے ترجمہ میں صرف "نشان" کا لفظ ہونا چاہئے باقی انگریزی ہونا سواب تو ارد و بھی ہو گیا، البتہ اگر نہ ہو تو اولی ہے۔ (امداد الفتاوى ص ۳۶ ج ۵)

## حضرت سلیمان کا اپنے گھوڑوں کو قتل کرنے کے واقعہ کی تحقیق

سوال:- بعض مفسرین حضرات سلیمان کا یہ واقعہ ذکر کرتے ہیں کہ آپ اپنے گھوڑوں کی دیکھ بھال میں مصروف تھے کہ آپ سے عصر کی نماز قضاۓ ہو گئی جس کی وجہ سے انہوں نے اپنے گھوڑوں کو قتل کرنا شروع کر دیا جس پر اللہ تعالیٰ نے سورج کو روک دیا اور آپ نے نماز پڑھ لی۔

اب سوال یہ ہے کہ ان گھوڑوں کا اس میں کیا قصور تھا، اور کیا واقعی سورج روک لیا گیا تھا؟

جواب:- گھوڑوں کے قتل کے بارے میں مفسرین کی دو رائے ہیں۔ ایک رائے یہ ہے کہ

حضرت سليمان عليه السلام کے سامنے جہاد کے لیے پروردش کئے گئے تیز و سبک رفتار گھوڑے پیش کئے گئے تو ان گھوڑوں کا معاشرہ کرتے ہوئے عصر کی نماز میں تاخیر ہو گئی تو آپ نے کہا کہ کوئی مفاسد نہیں، دونوں کا کرنا عبادت ہے، کیونکہ جہاد بھی توذکر اللہ میں داخل ہے۔ تو جہاد کے اسی جوش و جذبے سے سرشار ہو کر ان گھوڑوں کے واپس لانے کا کہا اور غایت محبت و اکرام سے ان کی گرد نہیں اور پنڈلیاں پوچھنے اور صاف کرنے لگے۔ اور مفسرین کی دوسری رائے یہ ہے کہ مال کی محبت کی وجہ سے انہوں نے نماز میں غفلت محسوس کی تو شدت غیرت اور غلبہ حب اللہ میں تواریخ کران کو قتل کر دیا تاکہ یہ نماز میں تاخیر کا کفارہ ہو جائے۔ شاید ان کی شریعت میں گھوڑوں کی قربانی جائز تھی اور اسی بناء پر آپ نے ان گھوڑوں کو قتل کر دیا۔ اور مشہور بھی ہے کہ سورج واپس ہوا اور حضرت سليمان عليه السلام نے نماز پڑھ لی تھی۔

علامہ شبیر احمد عثمانی فرماتے ہیں ”اصل واقعہ یہ ہے کہ حضرت سليمان کے سامنے اصل اور تیز و سبک رفتار گھوڑے جہاد کے لئے پروردش کئے گئے پیش کئے گئے تو ان کے معاشرے میں عصر کی نماز میں دریگی۔ لیکن پھر بھی سليمان یہ کہنے لگے اگر ایک طرف یاد خدا سے بظاہر علیحدگی رہی تو دوسری جانب جہاد کے گھوڑوں کی محبت اور دیکھ بھال بھی تو اللہ تعالیٰ کی یاد سے وابستہ ہے، جب جہاد کا مقصد اعلاء کلمۃ اللہ ہے تو اس کے معادات و مبادی کا تفقد کیسے ذکر اللہ کے تحت میں داخل نہ ہو گا تو اسی جہاد کے جوش و افراط میں حکم دیا کہ ان گھوڑوں کو پھر واپس لاوچنا نچہ واپس لائے گئے اور غایت محبت و اکرام سے ان کی گرد نہیں اور پنڈلیاں پوچھنے اور صاف کرنے لگے۔ بعض مفسرین نے یہ تفسیر کی ہے کہ مال کی محبت نے مجھ کو اللہ تعالیٰ کی یاد سے غافل کر دیا، تو شدت غیرت اور غلبہ حب اللہ میں تواریخ کران کی گرد نہیں اور پنڈلیاں کا مشارکہ کرو دیں تاکہ وہ فی الجملہ کفارہ اس غفلت کا ہو جائے۔ شاید ان کی شریعت میں قربانی گھوڑے کی جائز ہو گی۔“ (تفسیر عثمانی ص ۶۰۶ پ ۲۲ سورہ ص)

لـ قال العلامة ثناء الله البانى بتى: ”رَدُّوهَا عَلَى“ بِتَقْدِيرِ الْقَوْلِ عَطْف

عَلَىٰ قَالَ أَنِي أَجْبَتْ وَقَالَ رَدُّوهَا إِلَى الصَّافَاتِ عَلَىٰ فَرَدُّوهَا عَلَيْهِ ...

مَسْحًا إِلَى يَمْسَحِ السَّيْفِ مَسْحًا... عن أبى بن كعب عن النبى صلى

الله عليه وسلم قال قطع سوقها واعناقها بالسيف و كان ذلك باذن الله

تعالى توبة عمما غفل من ذكره و تقربا اليه و طلبا لمرضاته... قال بعض

المفسرين انه ذبحها و تصدق بلحومها و كان لحوم الخيل حلالاً كما

هو في شریعتنا عند الجمهور خلافاً لابن حنیفه فإنه قال يكره... قال  
البغوي حکی عن علی کرم الله وجہہ فی قوله ردوها علیه.... ردوها  
ای الشمسم علی فردوها علیه حتی صل العصر فی وقتھا... وقال  
الزھری و ابن کیسان یمسح سوچھا واعناقھا بیدھ یکشف الغبار عنھا  
جباً لها و شفقة علیھا الخ (تفیر مظہری ج ۲۸ ص ۶۷ اسورة ص) دمثلاً فی معالم  
التزیل (تفیر بغوي) ج ۳۸ ص ۳۸ سورۃ ص فتاویٰ حقائیق ج ۲۲ ص ۱۸۳

### وطاً کے معنی

سوال..... بیان القرآن سورہ مزمل کے حاشیہ میں ہے وطاً مواطاة القلب واللسان  
معالم میں ہے قرأ ابن عامر و ابو عمر وطاً بکسر الواو و ممدوداً لمعنی  
المواطاة، وقرأ الآخرون بفتح الواو و سکون الناء۔ پس معلوم ہوا کہ مواطاة جس کے  
معنی ہیں وہ کسرہ اور مد کے ساتھ ہے جو حفص کی القراءات نہیں، پس اس مقام پر حفص کی القراءات پر  
ترک کرنے کی کوئی وجہ معلوم نہیں ہوئی، کیونکہ تفسیر حفص کی القراءات پر منی ہے شاید جلالین کی عبارت  
سے دھوکہ ہوا ہو کیونکہ اس میں بغیر القراءات بیان کئے مواطاة القلب کے معنی لکھ دیئے ہیں۔

جواب..... کیا عجب ہے کہ جلالین سے دھوکہ ہوا ہو جیسا سوال میں لکھا ہے، فتح و او کی القراءات  
میں کہ حفص کی بھی یہی القراءات ہے یہ ترجمہ ہونا چاہئے کہ رات کا انہنا خوب مؤثر ہے (نفس کے)  
کچلنے میں۔ (امداد الفتاوی ج ۳۳ ص ۵)

### لقطناشة کے معنی

سوال..... بیان القرآن میں ہے البتہ لقطناشة سے ظاہراً افضلیت آخر کی معلوم ہوتی ہے،  
قاموس میں ہے وہی (ای ناشنة) مصدریۃ علی فاعلۃ او اول النہار واللیل، او اول  
ساعات اللیل او کل ساعۃ قام لها قائم باللیل، او القومة بعد النومة۔ اس سے معلوم ہوتا  
ہے کہ نافیۃ شامل ہے اول شب آخر شب کوئی وجہ ہے کہ سلف نے مختلف تفسیریں کی ہیں چنانچہ ابن  
عباس سے طبری نے روایت کی ہے۔ ان اللیل کلمہ ناشنة اور مجاذب سے روایت ہے کل شبی  
بعد العشاء فهو ناشنة پس فہم ناقص میں لقطناشہ سے وجد افضلیت کی سمجھہ میں نہیں آئی۔

جواب..... غالباً بحسب اقوال پر اس استدلال کوئی کیا ہے۔ القومة بعد النومة مثلها

فی الکشاف عن عائشة جزماً (امداد الفتاوی ص ۲۲ ج ۵)

## تلاوت مقدم اور نزول مؤخر کے معنی

سوال..... جلالین کے حاشیہ پر حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ آیت سیقول اللہ تلاوت پہلے اور نزول بعد کو ہوا ہے اس کی کیا صورت ہے؟ قرآن کی ترتیب حضرات صحابہ کرامؐ کے عہد میں ہوئی یا بعد کو؟ کیونکہ قراء بعض تابعی معلوم ہوتے ہیں امام شعرانی شریعت اولی سے کیا مراد لیتے ہیں؟ جواب..... جلالین کے حاشیہ کی عبارت تو سامنے نہیں اور سرسری طور پر دیکھی تو ملی نہیں، لیکن اگر وہ عبارت صحیح ہے تو مطلب یہ ہو سکتا ہے کہ قبل از نزول باقاعدہ یہ آیت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان پر جاری ہو گئی ہو اور وہ بھی ایک قسم کی وحی ہے کہ مایمیط عن الھوی ان هو الا وحی یوحی۔ مصرح ہے لیکن اس طرح کی وحی کو قرآن یا نزول قرآن نہیں کہہ سکتے، اس لئے یہ صحیح ہو گیا کہ قرأت مقدم ہو گئی اور نزول بعد میں۔

۲۔ ترتیب مصحف جو امام کے نام سے موسوم ہے حضرت عثمان غنیؓ کے عہد میں اجماع صحابہؓ کے ساتھ ہوئی ہے بعض تابعین بھی اس کی خدمت میں شریک ہوں تو کیا بعد ہے؟

۳۔ شریعت اولی کا لفظ جو امام شعرانی ”نقل ہے، اگر پوری عبارت نقل فرماتے یا حوالہ یا صفحہ تحریر کرتے تو کوئی تحقیقی بات لکھی جاتی اس طرح کیا عرض کیا جائے اور خیال یہ آتا ہے کہ شرائع انبیاء سا نہیں مراد ہوں گے۔ (امداد امتحان ص ۲۲۲)

## اولنک یؤتون اجرهم مرتین کا مطلب

سوال..... حدیث شریف میں ہے کہ تمن شخص ایسے ہیں کہ ان کو وچند اجر دیا جاتا ہے ان میں سے ایک وہ ہے جو اپنے نبی پر اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لایا، بعض محققین نے کہا ہے کہ اس سے مراد صرف نصاریٰ ہیں، کیا یہ درست ہے؟

جواب..... میں نے اولنک یؤتون اجرهم مرتین کی تفسیر میں لکھا ہے کہ میرے نزدیک عام ہے خواہ یہود ہوں، خواہ نصاریٰ اس لئے کہ آنحضرت پر ایمان لانا مستلزم ہے، حضرت عیسیٰ پر ایمان لانے کو مثلاً جب یہود آنحضرت پر ایمان لاتے ہیں تو اس ایمان سے ثابت ہو جاتا ہے کہ وہ حضرت عیسیٰ پر بھی ایمان لائے اور اس ایمان سے ان کا سابق کفر جو حضرت عیسیٰ کے بارے میں تھا محظوظ ہو جاتا ہے، مثلاً نصاریٰ میں سے کوئی شخص آنحضرت پر ایمان لایا، اور اس کے قبل

وہ آنحضرتؐ کے بارے میں برابر کفر کرتا رہا تو اس کے حق میں بلاشبہ یہ ثابت ہوتا ہے کہ اس کو دو مرتبہ اجر دیا جائے گا اور اس کے قبل جو اپنے نبی پر ایمان لایا تھا اس کا اعتبار ہو گا حالانکہ اس وقت ہمارے پیغمبرؐ کے حق میں کفر و انکار کرتا رہا۔ (فتاوی عزیزی ص ۱۳۹ ج ۲)

### لِيَسْتَخْلُفُنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَامْطَلْبٍ

سوال..... سورہ نور میں اختلاف فی الارض کا وعدہ ہے، یہ وعدہ امت محمدیؐ کے ساتھ ہے یا کوئی بھی امت ہو جو احکام خداوندی کو پورا پورا بجا لاتے ہیں ان کے ساتھ رہا ہے؟

جواب..... اس آیت میں جو مخصوص وعدہ ہے وہ اکثر مفسرین کے قول کے موافق شیخینؓ کے زمانے میں پورا ہو چکا جیسا کہ خطاب میں "مِنْكُمْ" کا الفاظ اس پر مشاہدہ ہے اور کما استخلف الذين من قبلهم سے اشارہ ہے اس طرف کہ موئی علیہ السلام کی قوم کو بھی اختلاف فی الارض جبارین کے مقابلہ میں حاصل ہوا تھا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۶ ج ۲)

### لَئِن شَكَرْتُمْ لَا زِيدَنَكُمْ كَامْطَلْبٍ

سوال..... قرآن پاک کی اس آیت کا کیا مطلب ہے؟ آدمی کو جب تکلیف ہوتی ہے تو وہ بھی ایک نعمت خداوندی ہے اس پر اگر شکر کرے گا تو زیادتی ہو گی، حالانکہ انسان یہ نہیں چاہتا کہ میں ہر وقت تکلیف میں بستار ہوں۔

جواب..... اصل نعمت اجر و ثواب ہے تکلیف، رنج، مرض، مشقت پر صبر بھی اس کا ذریعہ ہے، راحت و عافیت پر شکر بھی اس کا ذریعہ ہے، ایک ذریعہ کو چھوڑ کر دوسرا ذریعہ اختیار کرنا ایسا ہی ہے جیسے ایک مقصد تک پہنچنے کے دورانے ہوں ایک آسان دوسرا دشوار دشوار کو چھوڑ کر آسان اختیار کرنا نہ موم نہیں لہذا تکلیف کا علاج بھی مشروع، بلکہ مسنون ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۸ ج ۱۵)

### ہر چیز کے تسبیح پڑھنے کا مطلب

سوال..... قرآن پاک میں ہے يسبح لله ما في السموات وما في الارض. کہ زمین و آسمان کی ہر چیز تسبیح پڑھتی ہے کیا بول و برآ بھی مگر تسبیح کی نسبت ان کی طرف کرنا اچھا معلوم نہیں ہوتا۔

جواب..... سورہ بھی تسبیح کرتا ہے یا نہیں؟ اس کی طرف تسبیح کرنے کے متعلق کیا خیال ہے؟ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۸ ج ۱۵)

## قرآن کریم کو بلا تلاوت کے چونما

سوال..... ایک شخص پڑھنا لکھنا نہیں جانتا، بعد میں آ کر قرآن کو چوتھا ہے سراور آنکھوں سے لگا کر چلا جاتا ہے اور کہتا ہے کہ پڑھنے والے تجھ کو پڑھ کر ثواب حاصل کرتے ہیں میں ان پڑھ ہوں اس طرح ثواب حاصل کرتا ہوں کیا یہ فعل درست ہے؟

جواب..... بعض حضرات صحابہ سے ثابت ہے کہ وہ قرآن کریم کی تلاوت کے وقت اس کو چوتھے تھی یہ احترام ہے مگر شخص چونے پر کفایت کرنا اور تلاوت سے اعراض کرنا غلط ہے بڑی ناقدری ہے زیادہ سے زیادہ تلاوت کرنے اور اس کے سمجھنے کی کوشش کرنا لازم ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۸ ج ۱۵)

## ونحشره یوم القيمة اعمیٰ کا مطلب

سوال..... آیت میں اندھا ہونے سے ظاہری اندھا ہونا مراد ہے یا باطنی؟

جواب..... مراد ظاہری ناپینائی ہے اس لئے کہ اگر کہا جائے کہ اعمیٰ سے مراد بصیرت میں حرمت "محیر" ہونا ہے تو یہ سیاق کلام کے خلاف ہے۔ اس واسطے کہ وقد کنت بصیراً اس کے ساتھ چیزیں نہیں ہوتا ہے، البتہ بعض آیات سے کفار کا دیکھنے والا ہونا معلوم ہوتا ہے مثلاً اسمع بهم و ابصراً یوم یا تونا اور ورای المجرمون النار اور سمعوا لها تعیضاً و ذ فیراً ابن عباسؓ سے پوچھا گیا تو یہ لوگ اندھے گونے اور بھرے کیسے ہوں گے؟ تو جواب دیا کہ یہاں کی چیز نہ دیکھیں گے نہ سنیں گے کہ اس سے ان کو خوشی ہو اور کوئی عذر بیان نہ کر سکیں گے اور حقیقی جواب یہ ہے کہ ابتداء حشر میں ان لوگوں کی صورت اندھے اور گونے اور بھرے کی صورت کے مانند ہو گی کہ کوئی امر حق نہ دیکھیں گے نہ سنیں گے کہیں گے اور پھر جب اللہ تعالیٰ کے قہر کی جگلی کے حضور میں جائیں گے اور پرده کامل طور پر اٹھ جائے گا تو ان کے حواس کی جگلی میں کامل قوت آئے گی "اور اس جگلی کا ذکر اس آیت میں ہے۔ یوم یقوم الناس لرب العلمین توجہ تھری جگلی کے حضور میں جائیں گے تو اس وقت دیکھنے سننے لگیں گے۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۱۰۹-۱۱۱ ج ۲)

## ولقد کر منا بنی ادم کا مطلب

سوال..... ایک کافر و مشرک، بلکہ عام مومن بالغ ہو جانے کے بعد "پیدائشی اعتبار سے" اور آدم علیہ السلام کی ذریت ہونے کے اعتبار سے ملائکہ سے افضل ہے یا نہیں؟ اور آیت ولقد کر منا بنی ادم میں داخل ہے یا نہیں؟

جواب..... کافر و مشرک بلکہ عامہ مومن سے بھی ملائکہ افضل ہیں، کیونکہ اگر عبادت و عبدیت سے قطع نظر کر کے دیکھا جائے تو ان کی اصل خلقت نور سے ہے اور انسانوں کی خلقت عناصر ارضیہ سے ہے اور اگر عبادت و عبدیت پر نظر کی جائے تو عام ایمان والوں میں معاصری و رذائل موجود ہیں ملائکہ میں نہیں لہذا وہی افضل ہوئے۔ البتہ عوام ملائکہ سے خواص اولیاء اللہ اور خواص ملائکہ سے گروہ انبیاء افضل ہے۔ اور آیت کی یہی مراد ہے، کیونکہ جب کسی قوم میں سے ایک شخص کو تمام مخلوقات پر فائق کر دیا جائے تو یہ کہہ سکتے ہیں کہ یہ قوم تمام مخلوقات سے افضل ہو گئی، اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ اس قوم کا ہر فرد تمام باقی مخلوقات کے ہر فرد سے افضل ہے۔ (امداد امتحان ص ۲۲۳)

### ان الصلوٰة تنهى عن الفحشاء والمنكر كامطلب

سوال..... اس آیت کا کیا مطلب ہے کہ نماز منع کرتی ہے تب تو کوئی اشکال نہیں، اگر یہ ہے کہ روک دیتی ہے کیا اس سے مقبول نماز مراد ہے؟

جواب..... اگر پورے خشوع سے اس کے اوپر ثواب کے تصور سے اور تاشیرات کا استحضار کر کے پڑھی جائے تو روک بھی دیتی ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ جلد ۵ ص ۲۹) (۲) ”اور یا کم از کم اتنے وقت تو روک ہی دیتی ہے جس میں نماز پڑھی جاتی ہے“، مع.

### اسماء الہی میں الحاد کا مطلب

سوال..... اسماء الہی میں الحاد کرنے کے کیا معنی ہیں، کیا ملحد و ائمہ اسلام سے خارج ہے؟

جواب..... ملحد کہتے ہیں سیدھے راستے سے ہٹنے والے کو جو شخص شریعت اور اسلام کا سیدھا راستہ چھوڑ کر کسی دوسری طرف چلے تو وہ دائرۃ اسلام سے خارج ہو جائے گا۔ بت پرست کہتے تھے کہ ”لات“ بت لفظ اللہ سے بنائے اور ”عزیٰ“ بت لفظ عزیز سے بنائے اور ”منات“ لفظ منان سے، قرآن کریم نے کہا کہ یہ اسماء الہی میں الحاد ہے کیونکہ یہ اللہ کے ناموں کو بگاؤٹا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۸ ج ۱)

### انا ارسلنک شاهدأ کا صحیح ترجمہ و مطلب

سوال..... آیت انا ارسلنک شاهدأ و مبشرأ و نذيرأ ..... کا صحیح ترجمہ تحریر فرمائیں۔

جواب..... آیت کا صحیح ترجمہ یہ ہے ”اے نبی! ہم نے تھجھ کو سمجھا بتلانے والا اور خوشخبری سنانے والا اور بیانے والا اللہ کی طرف اس کے حکم سے اور چمکتا ہوا چراغ۔

حاصل یہ ہوا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کی توحید سکھاتے اور اس کا راستہ بتاتے ہیں جو کچھ کہتے ہیں دل سے اور عمل سے اس پر گواہ ہیں محدث میں بھی امت کی نسبت گواہی دیں گے کہ خدا کا پیغام کس نے کس قدر قبول کیا۔ (خیر الفتاویٰ ج ۲۲ ص ۲۲۲)

### حروف مقطعات ایک راز ہیں

سوال..... ایک عالم صاحب کہتے ہیں کہ حروف مقطعات کا علم اللہ اور اس کے رسول کو ہے ان کے علاوہ کوئی نہیں جانتا۔

دوسرا کہتا ہے کہ اس کا علم علاوہ اللہ کے کسی ”حتیٰ“ کر رسول، کو بھی نہیں اور قائل پہلے قول کا کافر ہے اور اعتقاد میں کفر عائد ہوتا یہے معتقد کا گنہگار ہونا یقینی ہے۔

جواب..... حروف مقطعات کے متعلق سلف صالحین سے متعدد اقوال ہیں کتاب و سنت کی روشنی میں توی قول یہ ہے کہ ان کے معنی کا علم ذات پاری کے ساتھ مخصوص ہے اسی مذہب کی رعایت کرتے ہوئے جلالین میں الم کے آگے اللہ اعلم بمرادہ بذلك فرمایا گیا ہے۔

دوسرا قول ہے کہ یہ حروف اللہ اور اس کے رسول کے درمیان راز ہیں، یعنی آنحضرت کو بھی اس کا علم دیا گیا تھا، مگر چونکہ وہ ایک راز تھا اس لئے امت پر ظاہر نہیں فرمایا۔

تیسرا قول یہ ہے کہ ان کی سرادر معلوم ہے اور امام شافعی کا یہ مذہب مشہور ہے کہ تشابہات کے معانی را صحیح فی العلم جانتے ہیں سوال میں مذکور قائل اول کی تکفیر تو کیا، تفسیق بھی نہیں کی جاسکتی ہے۔ یا الگ بات ہے کہ قول راجح کے خلاف ہے۔ (کفایت الحفیظ ص ۷۰ ج ۲)

### غراہب قرآن کا مطلب

سوال..... اتقان میں ہے اعراب بالقرآن والتمسو غرائبہ اور مشکوٰۃ میں اتبعوا کا بھی لفظ ہے۔ قرآن کو اعراب لگاؤ، اور اس کے غرائب کو تلاش کرو اس عبارت میں سوائے اس اصطلاح کے جو اہل حدیث کی ہے کوئی اور معنی مراد ہیں یا کیا؟

جواب..... اس میں غرائب سے مراد وہ لفظ ہے جس کے معنی ظاہرنہ ہوں، مگر لفظ اتبعوا غرائبہ میں غرائب کا لفظ عام ہے نکات و معانی غیر معروف اور الفاظ غیر معلوم سب کو شامل ہے۔ (فتاویٰ رشید یہ ص ۱۵۷-۱۷۳)

## آیت کل شئی هالک الا وجہه

سوال..... آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ جنت اور دوزخ، اور عرش کو اٹھانے والے فرشتے بھی فنا ہو جائیں گے لیکن ان کے فنا ہونے کی کیا صورت ہوگی؟ اور کتنے عرصہ تک ان پر عدم طاری رہے گا؟

جواب..... اگر اشکال صرف آیت سے ہے تو تفسیر ابن عباس و مکہمۃ انشاء اللہ رفع ہو جائے گا اس میں لکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سوا ہر چیز بلاک ہو جائے گی۔ الا ما ابْتَغَیْ بِهَا وَجْهَهُ اور ہر بادشاہت اس کی بادشاہت کے علاوہ زوال پذیر ہے اسی کے لئے مخلوق کے درمیان فیصلہ کرنا ہے اسی کی طرف تم موت کے بعد لوث کر جاؤ گے تاکہ تمہیں تمہارے اعمال کا بدلہ مل جائے اس تفسیر کو حافظ ابن کثیر نے بھی مجاہد اور ثوری سے نقل کیا ہے اگر اشکال کسی اور شیٰ مثلاً لفظاً کے معنی لغوی یا اصطلاحی یا کسی تفسیر کی عبارت سے پیدا ہوا ہے تو اس کے معلوم ہونے پر جواب دیا جا سکتا ہے۔ (فتاویٰ رشید یص ۱۷۳-۱۷۵)

## لیس للانسان الا ماسعی کا مطلب

سوال..... اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ جس کام میں خود انسان کی سعی نہ ہو اس کا ثواب نہیں پہنچتا، یہ آیت منسوخ ہے یا کسی حدیث سے تحقیق کی گئی ہے؟

جواب..... معتزلہ کا مذهب یہی ہے اور وہ اسی آیت سے استدلال کرتے ہیں، حافظ عینی نے شرح ہدایہ میں اس کے آٹھ جوابات لکھے ہیں، اور ابن قیم نے کتاب الروح میں بہت تفصیل سے معتزلہ پر رد کیا ہے، مردوں کو زندوں کے افعال دعا، صوم، صلوٰۃ، حج، صدقہ، وغیرہ سے نفع پہنچتا ہے خود قرآن کریم سے ثابت ہے۔ والذین جاؤ امناً من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا ولا خوانا اللخ۔ والذین آمنوا واتبعهم ذريتهم اور آیت وان لیس اسی آخری آیت سے منسوخ ہے۔ قبرستان میں پہنچ کر قل هو اللہ شریف پڑھ کر ثواب پہنچانا نیز صدقہ جاریہ کا ثواب پہنچتا رہنا اور بہت سی احادیث سے یہ مسئلہ ثابت ہے صحابہ کرامؐ کا عقیدہ اور عمل بھی تھا کہ وہ ثواب پہنچایا کرتے تھے۔ (فتاویٰ محمود یص ۳۰ ج ۳)

## آیت فان له معيشة ضنك کا مطلب

سوال..... آیت ومن اعرض عن ذکری سے معلوم ہوتا ہے کہ خدا تعالیٰ کا نافرمان

زندگی میں تسلی میں بدل رہتا ہے، حالانکہ تم دیکھتے ہیں کہ اکثر نافرمان ہی راحت و سرور اور تاج و تخت کے مالک ہیں؟

جواب..... اس تسلی کا تعلق دل سے ہے، تم کسی عاصی و نافرمان کو ہرگز نہیں دیکھو گے کہ اس کے دل میں شفتنگی اور فراغی ہو بلکہ وہ ہمیشہ پریشانی اور بخدر سے آزردہ رہتا ہے۔ (فتاویٰ محمودی ص ۳۲ ج ۱)

### آیات وحدانیت کی تفسیر

سوال..... وہ آیات تحریر فرمائیں کہ ان میں اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کا بیان ہے؟

جواب..... وحدانیت کے دو معنی ہیں ایک علماء ظاہر کے نزدیک وہ یہ کہ معبد صرف ایک ہے دوسرا کوئی نہیں دوسرے معنی حضرات صوفیہ کے نزدیک وہ یہ کہ موجود صرف ایک ہے دوسرا کوئی موجود نہیں، بطور نمونہ دونوں طرح کی آیات لکھی جاتی ہے معنی اول کا بیان پارہ سیقول کی اس آیت میں ہے۔ والهکم الله واحد سے لآیات لقوم يعقلون تک اور دوسری آیت آل عمران میں ہے شهد الله انه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم قائمًا بالقسط یعنی گواہی دی اللہ نے یہ کہ نہیں ہے کوئی معبد سوا اس کے اور گواہی دی فرشتوں نے اور اہل علم نے دراں حاصل کہ اللہ قائم ہے الناصف کے ساتھ اور معنی ثانی میں ایک آیت یہ ہے۔ اینما تولوا فشم وجه الله یعنی جس طرف منہ کر دو ہیں اللہ کامنہ ہے یعنی اس کی ذات ہے حقیقت کہ اللہ صاحب وسعت اور صاحب علم ہے اور دوسری آیت قال الملائكة میں ہے ومار میت اذرمیت ولكن الله رحمی یعنی تیرنہ چلایا آپ نے جب تیر چلایا لیکن اللہ تعالیٰ نے تیر چلایا۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۵۸ ج ۲)

### من كان في هذه اعمىٰ کی تفسیر

سوال..... آیت من كان في هذه اعمىٰ کا کیا مطلب ہے؟

جواب..... حضرت شاہ عبدالقدیر قرماتے ہیں یعنی جو شخص دنیا میں ہدایت کی راہ سے انداھا رہا، ویسے ہی آخرت میں بہشت کی راہ سے انداھا ہے۔ (خیر الفتاوی ص ۲۳۳ ج ۱)

### قال هی عصای کی ایک غلط تفسیر

سوال..... واعظ نے وعظ میں وما تلک بیمنک کی تفسیر بیان کرتے ہوئے ایک جلیل القدر نبی کے ساتھ ناشائست الفاظ کو منسوب کر دیا کہ اللہ تعالیٰ نے کہا موی! تیرے داہنے ہاتھ میں لیا ہے؟ موی نے کہا عصا، تو اللہ تعالیٰ نے کہا "دادا ہو دادا گیری کرتے پھرتے ہوئے

بہتان عظیم اور تفسیر بالرائے کرنے والے کے متعلق کیا حکم ہے؟

جواب..... جو بات اللہ تعالیٰ نے نہیں فرمائی، اس کو اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کرنا بڑی جرأت ہے بہتان ہے آئندہ ہرگز ایمانہ کیا جائے بغیر علم کے وعظ ہرگز نہ کہا جائے ہاں کوئی معتبر کسی عالم حنفی کی کتاب ہو، جس کے مفہامیں بیان کرنے اور سنانے کی واعظت میں صلاحیت ہو اور مجمع میں سننے اور سمجھنے کی صلاحیت ہو اس کتاب کے سنانے میں مफالق نہیں۔ مگر اس کی کوئی تشریح بغیر علم کے اپنی طرف سے نہ کی جائے ورنہ غلطی کا اندریشہ ہے جس سے نقصان بھی ہو سکتا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۷ ج ۱۶)

### وَاتِذَا الْقُرْبَىٰ حَقَهُ وَالْمُسْكِينُونَ كَيْ تَفْسِيرُ

سوال آیات ذیل کا مطلب واضح فرمائیں وَاتِذَا الْقُرْبَىٰ حَقَهُ وَالْمُسْكِينُونَ وَبِالْوَالِدِينَ أَحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَىٰ وَإِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةَ أَوْلَى الْقُرْبَىٰ ابْرَيْعَامَ بَاتِ لِكَوْنِهِ زَكْوَةً وَغَيْرَهُ لَيْجَاتِهِ ہے کہ غیر لوگ آتے ہیں زکوٰۃ وغیرہ لے جاتے ہیں اور دینے والے کہتے ہیں کہ اگر ہمارا نام صفوں میں ہو گا تو ہم اور دیں گے مگر اپنے عزیزان کا منہ تکتے ہیں حالانکہ ان کو معلوم رہتا ہے کہ ہمارے عزیز قرض دار ضرورت مند ہیں لیکن وہ ان کو خیال میں نہیں لاتے۔

صاحب مال کو چاہئے کہ وہ خود اپنے عزیزوں کو کچھ دینا ہے دے یا ضرورت مند کو چاہئے کہ سوال کرے حالانکہ صاحب مال جانتا ہے؟

جواب..... ان آیات کریمہ میں ذوی القریٰ اور مسکین کا اور مسافر کا ذکر ہے ذوی القریٰ سے کہہ کے لوگ مراد ہیں قریب و بعید ہونے کے لحاظ سے ان کے درجات مختلف ہیں ان کے حقوق مختلف ہیں بعض کے حقوق موکدا اور مقدم ہیں اور بعض کے مستحب و مسوخر ہیں۔ مثلاً مستطی پر اس کی اولاد اور ماں باپ کا نفقہ واجب ہے مگر ایسے شخص پر جو یا تو اولاد کا نفقہ دے سکتا ہے یا ماں باپ کو تو اولاد کا نفقہ مقدم ہے۔

صدقات واجب اپنے اصول و فروع کو نہیں دے سکتے ان کے علاوہ باقی تمام قرابت داروں کو جب کہ وہ مسکین ہوں دے سکتے ہیں بلکہ اجنبی مسکینوں سے ان کا حق مقدم ہے صاحب مال کو جب علم ہو کہ اس کے کہہ میں حاجت مند لوگ ہیں تو ان کو خود ان کو دینا چاہئے نہ ان کے مانگنے کا انتظار کرنا چاہئے نہ جما کر دینا چاہئے کیونکہ زکوٰۃ، صدقات، خیرات کا نام من کروہ قبول کرنے سے احتراز کریں گے۔ (کفایت المحتی ص ۹۰ ج ۲)

## فاتوا حرشکم انی شئتم کی تفسیر

سوال..... زید کہتا ہے کہ وطی فی الدبر اہل سنت کے نزدیک جائز ہے اور دلیل میں کہتا ہے کہ نافع فرماتے ہیں کہ میں نے ایک دن تلاوت کی فاتوا حرشکم تمہاری عورت میں تمہاری کھیتیاں ہیں سو جاؤ اپنی کھیتیوں میں جہاں سے جاؤ یہ سن کر عبد اللہ بن عمرؓ نے پوچھا کیا معلوم ہے کہ آیت کس بارے میں نازل ہوئی، پھر فرمایا کہ اپنی عورتوں سے وطی فی الدبر کے جواز کے بارے میں امام مالک اور ان کے بعض علماء نے اس کے جواز کا فتویٰ دیا۔

جواب..... امام مالکؓ کی طرف وطی فی الدبر کے حلال ہونیکی نسبت کی گئی ہے، لیکن صحیح یہ ہے کہ امام مالکؓ نے اس سے رجوع کیا ہے۔ اور عبد اللہ بن عمرؓ کی روایت کا مطلب یہ ہے کہ پیچھے کی جانب سے قبل میں وطی کرنا جائز ہے یہ مطلب نہیں کہ دبر میں کرنا جائز ہے۔ اور اگر بفرض محال ابن عمر وطی فی الدبر کے جواز کے قائل ہوں تو اس مسئلہ میں اہل سنت کے نزدیک ان کا قول معتبر نہ ہوگا۔ کیونکہ صحاح وغیر صحاح میں بکثرت احادیث موجود ہیں جو اس وطی کے حرام ہونے پر دلالت کرتی ہیں اور جابجا اس پر وسید شدید بھی وارد ہے اور جہاں کہیں کسی صحابیؓ کا قول بظاہر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے قول کے مقابل ہوگا تو صحابیؓ کا قول جھٹ نہیں ہو سکتا بلکہ اس صحابیؓ کو مغضور سمجھا جائے گا، اور کہنا پڑے گا کہ ان احادیث صحیح کا ان کو علم نہ ہو سکا، کیونکہ اگر علم ہوتا تو ہرگز فتویٰ نہ دیتے۔ (فتاویٰ عبدالحقی ص ۱۱۰)

## و جعلنا ذريته هم الباقيين کی تفسیر

سوال..... جمہور نے اس آیت کی تفسیر میں ذکر کیا ہے کہ روئے زمین کے سب آدمی طوفان میں غرق ہو گئے، صرف حضرت نوحؐ کے تین بیٹوں کی نسل سے دنیا قائم ہوئی۔ حالانکہ عادت اللہ یہ ہے کہ جب تک اتمام جحت نہیں کر لیتا عذاب نہیں بھیجتا، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ دعوت نوحؐ سب خلق کے لئے تھی حالاں کہ اس امر کو حضرت خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کی خصوصیت سے شمار کیا ہے۔

جواب..... حضرت نوحؐ کی بعثت عام طور پر سب اہل زمین کے لئے تھی اور ساڑھے نو سو برس تک سب کو اسلام کی دعوت پہنچی تو اتمام جحت سب پر ہو گیا تھا اس لئے موافق عادت سب پر عذاب ہوا اور سب اہل زمین حضرت نوحؐ کی قوم سے تھے، لیکن یہ حکم خاص اسی زمانہ کے لئے تھا اس کے بعد یہ حکم باقی نہ رہا، اور ہمارے پیغمبرؐ کی نبوت عام طور پر اہل زمین کے لئے ہر زمانہ میں

ہے اور یہی حکم قیامت تک رہے گا۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۱۱۲ ج ۲)

## وَإِنْ تُصِيبْهُمْ حَسَنَةً يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ كَيْفَ تَفَسِِّرُونَا سَوْال.... اس آیت کے متعلق کچھ ارشاد فرمایا جائے؟

جواب.... اللہ تعالیٰ نے جو کچھ مقدر فرمایا ہے موت اور مصیبت وہ سب ضرور ہونے والا ہے تو اس سے محفوظ رہنے کی تدبیر میں کچھ فائدہ نہیں اور فرمایا کہ اصل علاج ان امراض نفسانیہ کا یہ ہے کہ تقدیر پر کامل یقین رکھنے تاکہ یہ کوشش کم ہو جائے کہ دنیوی اسباب کے ذریعہ سے نفع حاصل کیا جائے اور تدبیر کے ذریعہ سے نقصان دور کیا جائے اور دل میں صرف اللہ کا خوف ہو تو یہ خیال کرنے سے بدل کو شجاعت حاصل ہوگی اور بخیل کو جوانہر دی کی توفیق ہوگی، خیس خصلت دفع، اور عمدہ خصلت حاصل ہوگی اور دنیاوی اسباب پر نظرت ہوگی اور خروش روکو قوع میں آئے گا اس کے بارے میں یقین ہو گا کہ اللہ کی طرف سے ہے اور جس کے دل میں نور یقین نہیں تو اس کا دل شک اور شبہ کے وارد ہونے کی جگہ ہے اور خلق سے شکایت کا دروازہ اس کے لئے کھلا ہے تو جب اس کی بہتری مثلاً فتح ہوگی اور فیضت کامال ملے گا تو کہے گا کہ صرف اللہ کی رحمت سے ہے جیسا غزوہ بدر میں وقوع میں آیا اور جب اس کی نیکست ہوگی تو کہے گا کہ یہ اس وجہ سے ہوا کہ امیر کی تدبیر مناسب نہ ہوئی جیسا غزوہ احمد اور احزاب میں ظہور میں آیا۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۲۷ ج ۲)

## قُلْ يَا عَبَادِي الَّذِينَ اسْرَفُوا كَيْفَ تَفَسِِّرُونَا

سوال.... ایک شخص کہتا ہے کہ ہم پیغمبر کے بندے ہیں کہ آیت میں یا متكلم کی ہے اور یہ یا پیغمبر کے لئے ہے ”نَكَاهَ اللَّهُ كَيْلَيْهِ“ یہی معنی حاجی امداد اللہ صاحب نے اپنی کتاب فتح کی میں کہے ہیں۔

جواب.... چونکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم واصل بحق ہیں عباد اللہ کو عباد رسول کہہ سکتے ہیں۔ یعنی مجاز آئیز حاجی صاحب نے یہ موقعت فرمایا ہے خود اپنی تحقیق نہیں، یہ مرتبہ تحقیقت میں ہے جیسا اس کا مبنی واصل بحق ہونا اور قریب ہی فرمایا ہے جس کو عارفین سمجھ سکتے ہیں اہل ظاہر نہیں سمجھ سکتے اگر یہ قال شخص اپنے کو عارف سمجھتا ہے تو بیان کرے کہ مرتبہ تحقیقت سے کیا مراد ہے؟ کیونکہ یہ ایک اصطلاحی لفظ ہے جو مغارر ہے اصطلاح معقول کے جس کی واعظ صاحب کو خبر بھی نہ ہوگی۔ اور اگر اس کے دعویٰ عرفان کو مان لیا جائے تو سننے والے تو عارف نہیں، تو اس واعظ شخص نے اس احتیاط کے پہلو کو نظر انداز کیے کر دیا؟ اور مثلاً اس تقریر کا فنا فی الشیخ ہے اس لئے جمت نہیں۔ (امداد الفتاوی ص ۳۳ ج ۵)

## لقط عباد کی تفسیر

سوال:- سورۃ الاعراف آیت نمبر ۱۹۷

ان الذین تدعون من دون الله عباد امثالکم میں عباد سے کیا مراد ہے؟

جواب:- لقط عباد عبدالکی جمع ہے جو معنی مملوک ہے اور مقصود یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ شرک کا رد کرتے ہوئے مشرکین مکہ کو باور کرنا چاہتے ہیں کہ جن کی تم عبادت کرتے ہو اور تم نے اپنے لیے جو معبود بنا رکھے ہیں ان میں کوئی فرق نہیں، جیسے تمہارا مالک اللہ تعالیٰ ہے اسی طرح ان کا مالک بھی اللہ تعالیٰ ہی ہے اور معبود ایسا ہونا چاہئے جو عباد سے درجے میں برتر ہو۔

لما قال القاضی پانی پتی: عباد امثالکم ای مخلوقہ مملوکہ مذللة

مسخرة لاما اريد منهم . (التفسیر المظہری ج ۳ ص ۳۳۲ سورۃ

الاعراف پارہ نمبر ۹)

((وقال البيضاوی: امثالکم من حيث انها مملوکة مسخرة (تفسیر بیضاوی

ج ۳ ص ۳۹ سورۃ الاعراف آیت نمبر ۱۹۷) و مثله في معالم التزيل

للبغوی ج ۲ ص ۲۲۲ سورۃ الاعراف. فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۲ (۱۳۲)

## فرعون کی لاش کی تحقیق

سوال: مصر کے عجائب گھر میں فراعنه کے دور کی ایک لاش ہے جس کے بارے میں یہ کہا جاتا ہے کہ یہ اس فرعون کی لاش ہے جس کے بارے میں یہ کہا جاتا ہے مقابلہ ہوا تھا۔ بعض لوگ اس کے شہوت کے لئے سورۃ یونس کی آیت کریمہ فالیوم نجیک بیدنک کا سہارا لیتے ہیں، کیا اس آیت کا مقصد واقعی یہ ہے کہ فرعون کی لاش محفوظ رہے گی اور وہ آج تک مصری عجائب گھر میں محفوظ ہے؟

جواب: مصریوں کو ۱۹۲۶ء میں کچھ لاشیں ملیں جن کو دیکھ کر آثار قدیمہ کے بعض ماہرین نے یہ رائے ظاہر کی کہ یہ فرعون کی لاش ہے لیکن یہ بات ابھی تک پایہ شہوت تک نہیں پہنچی کہ واقعی اسی فرعون کی لاش ہے جس کا حضرت موسیٰ علیہ السلام سے مقابلہ ہوا تھا اس لئے کہ اس زمانے میں مصر کا ہر بادشاہ فرعون کے نام سے پکارا جاتا تھا، جہاں تک سورۃ یونس کی آیت کریمہ سے اس کے لئے سہارا لینے کی کوشش ہے تو یہ ایک بے سود کوشش ہے۔ قرآن کریم کی اس آیت کریمہ کا یہ مطلب نہیں کہ فرعون کی لاش قیامت تک محفوظ رہے گی ورنہ آج اس کی لاش ناقابل دید ہے۔

اس صورت میں پھر قرآن کی تکذیب لازم آئے گی۔ حضرت تھانویؒ نے اس کا ترجمہ یوں کیا ہے۔ ”سو بجائے نجات مطلوبہ کے آج ہم تیری لاش کو پانی میں تھہ شیش ہونے سے نجات دیں گے تاکہ ان کے لئے موجب عبرت ہو جو تیرے بعد موجود ہیں کہ تیری بدھائی اور بتاہی دلکھ کر احکام الہی کی مخالفت سے ڈریں“ (بيان القرآن ج ۵ ص ۳۰)

نجیک کا معنی ای تلقیک بنجوة من الارض الخ یعنی تیری لاش کو کسی اونچی جگہ میں ڈال دیں گے (مدارک التزبل ج ۲ ص ۱۷۵)۔ و قال الیضاوی: تلقیک على نجوة من الارض لیراک بنو اسرائیل الخ (تفسیر یضاوی ج ۳ ص ۱۰۰) و هكلا قال الزمخشری فی تفسیره الشہیر بالکشاف ج ۲ ص ۳۶۸ سورۃ الاعراف). فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۱۳۳.

### لایمسہ الا مطہرون کی تفسیر

سوال..... قرآن پاک کو بے وضو چونا کیسا ہے؟ ایک صاحب کا کہتا ہے کہ اس آیت سے قرآن کو باوضو چونے کا حکم ثابت نہیں ہوتا کیونکہ المطہرون سے فرشتے مراد ہیں، کیا یہ صحیح ہے؟ جواب..... لایمسہ کو اگر خیر مانا جائے تو مطہرون سے مراد ملائکہ ہیں اور ضمیر مفعول راجح ہے کتاب مکون کی طرف جس سے مراد لوں حفظ ہے اور اگر اس کو نبی مانا جائے تو اس سے مقصد یہ ہو گا کہ اس کو بلاطہارت نہ چھو جائے، حافظابو بکر حاصہ نے اسی کو اولیٰ قرار دیا ہے۔ (خیر الفتاویٰ ص ۲۳۲ ج ۱)

بیدہ الملک میں ضمیر کا مرجع حضور ﷺ کو فرار دینا تحریف اور غلط ہے  
سوال..... ایک صاحب سورہ ملک کی ابتدائی آیات کا ترجمہ یوں کرتے ہیں بہت برکت والی ہے وہ ذات جس کے ہاتھ میں تمام ملک ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے اس سے مراد بنی کریم ہیں، ان کے بقیہ میں تمام ملک ہے اور وہی ہر چیز پر قادر ہیں۔

جواب..... یہ تفسیر بالکل غلط ہے اور محض تحریف ہے، بلکہ کفر و شرک ہے کیونکہ تفسیر مذکور کی بناء پر لازم آتا ہے کہ خالق موت و حیات اور خالق کماوات بھی آنحضرت ﷺ کو تعلیم کیا جائے، حالانکہ اہل اسلام تو ایک طرف زمانہ جاہلیت کے کفار و مشرک بھی اس کے قابل نہ تھے بلکہ آیت میں ”یہ“ سے مراد بقیہ و اختیار ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۹ ج ۲)

## آیت محمد رسول اللہ والذین معہ کی تفسیر

سوال..... یہ جو آیت ہے محمد رسول اللہ والذین معہ تو باعتبار اعراب کے والذین معہ مبتدا ہے اور اس کے بعد مبتدا کی خبر ہے اور یہ آیت صحابہؓ کی مرح میں نازل ہوئی اور بعض مفسرین نے لکھا ہے کہ والذین مد حضرت ابو بکرؓ کے حق میں ہے اور اشداء علی الکفار حضرت عمرؓ کے حق میں ہے اور حماء بنیهم حضرت عثمانؓ کے حق میں ہے اور تراهم رکعاً سجداً حضرت علیؓ کے حق میں ہے اور باعتبار علم اعراب کے یہ معنی مخدوش ہیں، چنانچہ بعض مخالفین نے اس پر طعن کی ہے اور یہ جو آیات قرآن شریف میں وما عند الله خیر وابقی سے ان ذالک لمن عزم الامور تک ان آیات کے بارے میں مہدی نے فوائد میں اور عبد القادر بدالیونی نے تجات الرشید میں لکھا ہے کہ یہ آیات حضرت ابو بکر صدیقؓ کے حق میں یا امام زین العابدین کے حق میں نازل ہوئیں اور یہ آیات ان دونوں حضرات سے ہر ایک کے حق میں زیادہ موافق ہیں اور اعراب کے اعتبار سے بھی یہ مضمون درست ہوتا ہے۔

جواب..... حضرت ابن عباسؓ اور مجاهد وغیرہ سے روایت ہے کہ آیت والذین معہ اشداء علی الکفار میں خلفاء اربعد سے ہر خلیفہ کی ایک ایک صفت مذکور ہے اور اس سے زیادہ عجیب تفسیر ان آیات کی ہے یعنی الذین یجتسبون کبائر الاثم سے لمن عزم الامور تک.....

ان آیات کی تفسیر بعض سے منقول ہے کہ ہر ہر جملہ کو حضرت صدیقؓ سے امام زین العابدین تک اس سلسلہ میں جو حضرات ہوئے ہیں ان پر منطبق کیا ہے تحقیق اس کی یہ ہے کہ ان بزرگان کی یہ غرض نہیں کہ ہر ہر کلمہ جدا گانہ ان حضرات سے ہر ایک کی طرف اشارہ ہے کہ عربیت کے موافق اس میں فساد لازم آتا ہے بلکہ یہ بزرگان جانتے ہیں کہ یہ مجموعہ ان صفات کا ان سب حضرات پر منطبق ہے البتہ تطیق صفات میں ہر ایک بزرگ میں جو صفت باعتبار ان کے حال مقال کے غالب تھی وہ ان پر منطبق کرنا چاہئے۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۲۶۵ ج ۲)

## مقام محمود کی تفسیر

سوال..... اللہ تعالیٰ کے اس قول ”عسیٰ ان یبعثک ربک مقاماً محموداً“ میں مقام محمود سے کیا مراد ہے؟ مولا ناشبلیؓ نے لکھا ہے کہ مقام محمود سے مرتبہ شفاعت مراد ہے؟ مقام محمود کی تفسیر جمہور سلف صحابہؓ و تابعینؓ سے یہی منقول ہے کہ وہ شفاعت کبریٰ کا مقام ہے۔

جواب..... جس میں تمام انبیاء علیہم السلام عاجز ہوں گے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم آگے بڑھیں گے بعض حدیث سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے۔ (امداد المحتذین ص ۲۲۳)

### آیت فمنہم من آمن به کی تفسیر

سوال..... فمنہم من آمن به و منہم من صد عنہ، یہ آیت سورہ نساء میں ہے اور سورہ تغابن میں ہے فمنکم کافر و منکم مؤمن پہلی آیت میں مومن کا ذکر پہلے ہے اور دوسری آیت میں بعد میں ہے اس کی کیا وجہ ہے؟

جواب..... اس کی وجہ یہ ہے کہ سورہ نساء میں اس آیت کے ماقبل یہ ہے کہ فقد آتينا ال ابراهیم الكتاب وال حکمة اور اصل یہ ہے کہ ایمان اور کفر ان لوگوں کا دوسرے کی ترغیب سے ہوا اور سورہ تغابن کی آیت مشرکین کی مخاصمت کے بیان میں ہے اور ان کا کفر اصلی تھا اور ان میں سے بعض نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت کو قبول کیا تو دونوں میں جو امر اصل تھا وہ مقدم کیا گیا۔ (فتاوی عزیزی ص ۱۱۵ ج ۲)

### تفسیر آیت انا لننصر رسلا

سوال..... آیت انا لننصر رسلا میں انبیاء و رسول اور مومنین کی نصرت کا وعدہ کیا گیا ہے تو پھر کیوں بعض انبیاء شہید ہوئے، بعض زخمی ہوئے اور مسلمانوں کو تکلیف پہنچی ہے؟

جواب..... اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا انا لننصر رسلا الآية یعنی تحقیق کہ ہم مدد کرتے ہیں اپنے پیغمبروں کی اور مومنین کی دنیا کی زندگی میں اور مدد کریں گے ان لوگوں کی اس دن کہ گواہ قائم ہوں گے یعنی دنیا کی زندگی میں اس طرح مدد کرتے ہیں کہ ان کے دشمنوں یعنی کافروں کو ہلاک کرتے ہیں اگرچہ پہلے بعضے پیغمبر اور مومن شہید ہوئے ہیں۔ جیسا حضرت زکریا و مسیحی علیہما السلام کے حق میں وقوع میں آیا اس واسطے کہ اللہ تعالیٰ نے ان حضرات کے شہید ہونے کے بعد نبی اسرائیل سے انتقام لیا کہ ستر ہزار آدمی قتل کئے گئے اور یہ امر اس طرح ثابت ہوتا ہے کہ کسی طرح کی مدد کرنا اس طرح ہوتا ہے کہ اس کے دشمن ہلاک کئے جائیں اور اس کا دعویٰ ثابت کیا جائے اور اس مدد کے منافی نہیں کہ خود وہ شخص قتل کیا جائے یا مجرم ہو یا مغلوب ہو جیسا کہا جاتا ہے کہ فلاں بادشاہ کو غلبہ دیا گیا اگرچہ اتفاقاً وہ کسی لڑائی میں قتل کیا جائے یا زخمی ہو اس واسطے کہ اسی صورتوں میں انجام پر نظر کی جاتی ہے کہ انجام یہ ہوا کہ فلاں شخص کا غالبہ ہوا اور اس کا وہ قول

غالب ہوا کہ اس نے اس کا دعویٰ اپنے گروہ میں کیا تھا۔

اور بعض مقام میں یہ اشکال اس طرح دفع کیا ہے کہ اس آیت میں جو نکر ہے کہ دنیا میں اپنے پیغمبروں کی ہم مدد کرتے ہیں تو اس سے مراد یہ ہے کہ دنیا میں ان کے دعویٰ پر دلیل قائم کر دیتے ہیں اور یہ مراد نہیں کہ تکوار اور نیزہ میں وہ غالباً رہیں اس واسطے کہ ظاہر ہے کہ یہ معنی قیاس سے بعید ہیں۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۲۹-۱۷ ج ۲)

## آیت انما ولیکم اللہ کی تفسیر

سوال..... قرآن شریف کی اس آیت انما ولیکم اللہ و رسوله والذین آمنوا الذين یقیمون الصلوة و یبوتون الزکوة کی تفسیر میں لکھا ہے کہ انگوٹھی بخشش کرنے کی روایت تھا غلبی نے کی ہے حالانکہ امامیہ مذہب کی کتابوں میں لکھا ہے کہ حمید طویل اور سعید بن جبیر وغیرہ بعض علماء اہل سنت نے بھی یہ روایت کی ہے؟

جواب..... سعید بن جبیر اور حمید اس طبقہ میں سے نہیں کہ خود کوئی کتاب تصنیف یا کوئی تفسیر تالیف کی ہوان کی روایت منضبط ہوں اور صحت و سقم ان کا معلوم کیا جائے بلکہ طبقہ متاخرین میں مثلاً بخاری، ترمذی، ابن جریر، ابن ابی حاتم اور ابن مردویہ وغیرہ نے تفاسیر تالیف کی ہیں اور آیات کے متعلق روایات جمع کی ہیں اور ان روایات کی ترتیب دی ہے اور غلبی بھی اسی جماعت متاخرین سے ہیں بلکہ ان سب لوگوں سے متاخر ہیں اور متفقہ میں نے اس آیت کی تخصیص حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے ساتھ نہ کی، صرف غلبی نے کی ہے تو وہ قابل اعتبار نہیں اور اگرچہ غلبی نے اس تفسیر کی نسبت حضرت ابو ذر ابن عباس اور ابو رافع وغیرہ کی طرف کی ہے لیکن اس کی سند ان بزرگان کے ساتھ قابل اعتبار نہیں اور تخفہ الشاعریہ میں اس مقام میں لکھا ہے کہ صرف غلبی نے روایت کی ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے جو حالت رکوع میں انگوٹھی سائل کو بطور صدقہ کے دی تھی اسی بارے میں یہ آیت خاص حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے حق میں نازل ہوئی اور محدثین اہل سنت غلبی کو اور اس کی روایت کو ایک جو کے برابر بھی نہیں سمجھتے تو معلوم ہوا کہ اگرچہ غلبی نے یہ تفسیر متفقہ میں سے روایت کی ہے لیکن اس کی روایت معتبر نہیں اور تفسیر کبیر میں اس آیت کی تفسیر میں مرقوم ہے کہ اکثر مفسرین کے نزدیک ثابت ہے کہ یہ آیت عام طور پر سب مومنین کے حن میں نازل ہوئی ہے۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۲۵ ج ۲)

## جاعل الذین اتبعوک کی تفسیر

سوال..... آیت میں جاعل الذین اتبعوک سے مراد سارے مفسرین نے عیسائی اور مسلمان لئے ہیں اور الذین کفروا سے اسرائیل کی تخصیص کی ہے یہ بات سمجھ میں نہیں آتی کہ آج کل کے عیسائی حضرت عیسیٰ کے کیسے قبض مانے جاسکتے ہیں جبکہ وہ متیث پرستی اور مختلف گمراہ کن نظریات و عقائد کی دنیا میں گم نظر آتے ہیں؟

جواب..... ابتداء ایک حقیقی ہوتا ہے ایک ادعائی ہوتا ہے یعنی دعویٰ یہ ہوتا ہے کہ ہم حضرت عیسیٰ کے قبض ہیں اگرچہ اعتقاد اور عمل ابے شمار امور میں خالقفت کرتے ہیں مگر دعویٰ سب کے نصرانی ہونے کا ہے جیسا کہ اسلام کے مدعا بھی دونوں قسم کے ہیں اگر یہاں یہ مراد ہوگہ جو لوگ نصرانی ہونے کے مدعا ہیں ان کو غلبہ ہو گا اس جماعت پر جوان پرایمان نہیں رکھتی بلکہ ان کی منکر ہے یعنی یہود پر تو آپ کا اشکال ختم ہو جائے گا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۵۲ ج ۱۲)

## قرآن کی رو سے یتیم کی صحیح تعریف

سوال..... بتائی کی صحیح تعریف قرآن کریم اور حدیث نبوی کے اعتبار سے اہل فقہ نے کیا کی ہے؟  
 جواب..... یتیم وہ نابالغ ہے جس کے باپ کا انتقال ہو گیا ہو۔ کما ہی روح المعانی والیتیم لاب له، علامہ سیوطی کا قول ہے اطفال المسلمين الذين هلكهه اباء هم وهم فقراء یعنی مسلمانوں کے وہ نابالغ تنگ دست بچے جن کے باپ مر گئے ہوں۔ (فتاویٰ احیاء العلوم ص ۹۳ ج ۱)

## خزیر خانگی جانوروں میں داخل ہے یا نہیں؟

سوال..... قل لا اجد فی ما اوحى الخ یعنی نہیں پاتا ہوں میں اس میں کہ وجہ نازل کی گئی ہے ہماری طرف کہ حرام کیا گیا ہو کسی کھانے والے پر کھانے اس کو مگر البتہ حرام ہے کہ مردار ہو یا جاری خون ہو یا سور کا گوشت ہو یہاں مراد حضر اضافی ہے پر نسبت خانگی چار پا یوں کے اور کتا، شیر وغیرہ بھی اگرچہ حرام ہے مگر یہ خانگی چار پا یوں سے نہیں اور لوگوں کو اس سے بحث نہ تھی تو اس سے مفہوم ہوتا ہے کہ خزیر بھی خانگی چار پا یوں میں داخل ہے ورنہ استثناء صحیح نہ ہو گا؟

جواب..... خزیر کے بارے میں اختلاف ہے کہ یہ خانگی چار پا یوں میں داخل ہے یا نہیں؟ تو بعض مفسرین کے نزدیک خانگی چار پا یوں میں داخل ہے اس لئے کہ بھیسا لفظ میں ان کو کہتے ہیں کہ وہ

بہم ہوں تو یہ امر ہر حیوان میں پایا جاتا ہے اور انعام خانگی چارپائی کو کہتے ہیں کہ اس کو اس غرض سے پالتے ہیں کہ اس کا بچہ دودھ بال، گوشت، چڑا مصرف میں آئے اور زیادہ سے زیادہ تعمت حاصل ہوا اور یہ بجد خانگی خزر یہ میں پائی جاتی ہے اور بعض کے نزدیک خانگی چارپائیوں میں داخل نہیں اس لئے کہ عرف میں اس کو خانگی چارپائی نہیں کہتے لیکن یہ خانگی چارپائی میں تقلیباً داخل ہے اس لئے کہ نصاریٰ وغیرہ خانگی چارپائیوں کی طرح خزر بھی پالتے ہیں اور اس کے گوشت چڑے وغیرہ سے فائدہ اٹھاتے ہیں چنانچہ یہ امر ہمارے دیار کے بعض دیہاتوں میں دیکھا جاسکتا ہے۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۲۲-۲۳ ج ۲)

### مشیت ایزدی تقدیر ہے

سوال ..... و ماتشاء و ن الا ان يشاء الله كا کیا مطلب ہے؟ اور پھر یہ بھی ارشاد ہے فمن شاء فليؤمن و من شاء فليکفو پھر جزا اوسرا کیوں مرتب ہوتی ہے جب کہ سب کچھ مشیت ایزدی ہی سے ہوتا ہے؟ جواب ..... یہ مسئلہ تقدیر ہے اس پر ایمان لانا فرض ہے، بحث و تفییش کی اجازت نہیں کہ دامن ترکمن ہشیار باش۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۰ ج ۱۱)

### عشر کا ثبوت قرآن کریم سے

سوال ..... بعض لوگ کہتے ہیں کہ عشی ریمن کے بارے میں قرآن پاک میں خدا تعالیٰ نے کوئی حکم تازل نہیں کیا، کیا حکم یا لہا الذین آمروا انفقوا من طیت ما کسیستم سے ثابت نہیں ہوتا؟ جواب ..... حافظ ابو بکر بحاص رازی نے احکام القرآن ص ۱۲ ج ۳ میں امت کا اتفاق نقل کیا ہے اس بات پر کہ و آتو احقہ یوم حصادہ میں عشر مراد ہے۔ بعض حضرات نے آیت مذکور فی السوال سے بھی وجوب عشر پر استدلال کیا ہے۔ کذا فی احکام القرآن ص ۵۲۲ ج ۱۱) (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۲۳ ج ۱۱)

### مبدربین کو اخوان الشیاطین کیوں کہا گیا؟

سوال ..... قرآن میں فقط مبدربین ہی کو اخوان الشیاطین کیوں کہا گیا؟ حالانکہ بعض دوسرے معاصی اس سے بڑھ کر بھی ہیں۔

جواب ..... میرا اصل مذاق ان ابواب کے امثال میں یہ ہے کہ معنوں خاص کے عنوانات جدا جدا ہوتے ہیں۔ متكلّم ان میں سے کسی ایک کو اختیار کر لیتا ہے۔ جس سے اصل مقصود حاصل ہو جاتا ہے اس کی ضرورت نہیں کہ کسی خاص عنوان کے لئے کوئی خاص مرنج ڈھونڈا جائے، مگر بے

ساختہ قلب پر ایک نکتہ مرجح بھی وارد ہو گیا اور یہی نکتہ میری تفسیر میں اجمالاً مذکور تھا اس لئے اس کو بعضہ نقل کرتا ہوں ”بے شک بے موقع اڑانے والے شیطانوں کے بھائی بند (یعنی ان کے مشاپہ) ہوتے ہیں اور شیطان اپنے پروردگار کا بڑا ناشکرا ہے کہ حق تعالیٰ نے اس کو دولت عقل کی دی مگر اس نے خدا تعالیٰ کی نافرمانی میں اس کو صرف کیا اسی طرح مبذدرین کو دولت مال کی دی مگر وہ خدا کی نافرمانی میں اس کو صرف کرتے ہیں۔ (امداد الفتاوى ص ۲۲ ج ۵)

### فلنجیینہ حیاة طبیۃ میں حیاة طبیۃ کون سی زندگی ہے

سوال ..... دنیاوی زندگی سے پہلے کی حالت موت سے تعبیر کی گئی ہے جس کے بعد یہ زندگی ملی ہے۔ پھر موت آئے گی پھر اس کے بعد دوسرا زندگی ملے گی جس کے لئے موت نہیں یہ زندگی حشر کے دن ملے گی اب رہی یہ بات کہ جو زندگی عالم برزخ میں مل رہی ہے یہ تیسرا زندگی کہلاتے گی یہ تیسرا زندگی ہم لوگ تسلیم کریں گے تو کیا قرآن کے خلاف ہو گا؟

جواب ..... قرآن کریم کی ایک آیت من عمل صالح من ذکر او انشی و هو مومن فلنجیینہ حیۃ طبیۃ میں حیات طبیۃ کا مصدق حیات برزخی بھی ہے جیسا کہ تفسیر ”مخاتخ الغیب“ میں مذکور ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۷ ج ۱۳)

### ما اهل بہ لغير الله میں کون سے جانور داخل ہیں؟

سوال ..... آج کل کے ہندو جاندار چیز یعنی خصی بکرے وغیرہ گنگا پر چڑھاتے ہیں اور پانی میں زندہ چھوڑ دیتے ہیں اور اس لگھاث کے زمیندار ہندوان کو نکال کر فروخت کرتے ہیں اور چڑھانے والے کوئی تعرض نہیں کرتے، آیا ان جانوروں کو نکال کر یا خرید کر ذبح کر کے کھانا حلال ہے یا نہیں؟ اور یہ ما اهل بہ لغير الله میں داخل ہے یا نہیں؟ یا بحیرہ و سائبہ میں شم بحیرہ سائبہ حلال ہیں یا حرام؟ ما اهل بہ لغير الله اور ما جعل الله من بحیرة و لا سائبة کا کیا مطلب ہے؟

جواب ..... ما اهل بہ لغير الله سے وہ جانور مراد ہیں جن کے خون بہانے کا مقصد غیر اللہ کی تعظیم اور ان کا قرب حاصل کرنا ہوا یا جانور حرام ہے یا وجود اس کے کہ بوقت ذبح بسم اللہ پڑھ لی گئی ہو شیخ سد وغیرہ کے نام کا بکرا حرام ہے کیونکہ اس میں ذبح کرنے کا مقصد غیر اللہ کا تقرب حاصل کرنا ہوتا ہے اور بزرگان دین پر فاتحہ کا ذبیح حرام نہیں اگر ذبح اللہ کے نام پر ہوتا ہو اور بزرگان دین کو فقط ایصال ثواب ہوتا ہو اور جانور اہل ہندوزندہ چھوڑ دیتے ہیں وہ آیت کے

مفهوم میں داخل نہیں اور نہ اس آیت سے حرمت ثابت ہوتی ہے کیونکہ یہ ذبح نہیں ہوتا۔  
 ما جعل اللہ من بحیرة کی تفصیل یہ ہے کہ کفار نے خود اپنی رائے سے بعض کو حلال اور بعض  
 کو حرام کر لیا تھا کبھی اُنہی کے کان کاٹ کر بتوں کے نام چھوڑ دیا اب اس کا دودھ دوہنا ذبح کرنا حرام  
 سمجھا جاتا اس کو بحیرہ کہتے تھے اور سائبہ وہ جانور جو کسی بست کے نام پر آزاد چھوڑ دیا جائے اور بار برداری کا  
 کام اس سے نہ لیا جائے حق جل شانہ نے اس کا ابطال کر دیا مگر آیت سے ذبح کا حرام ہونا ثابت نہیں  
 ہوتا بلکہ ان کے حرام ہونے کی اصل وجہ یہ ہے کہ یہ جانور بتوں کے نام پر چھوڑ دیئے جانے کے باوجود  
 اپنے مالک کی ملکیت میں رہتے ہیں اس لئے بغیر اجازت مالک اس میں تصرف حرام ہے جیسا کہ مال  
 مسرور قدہ اور مال مخصوص بکا حکم ہے البتہ مالک کی اجازت لینے کے بعد اگر بوقت ذبح اسم اللہ پڑھی جائے  
 تو کھانا جائز ہوگا اور کافر کی بری نیت کا اس میں کوئی اثر نہ ہوگا۔ (فتاویٰ عبدالحمید ص ۱۰۹)

## لاتبدیل لخلق الله کی تفسیر

سوال:- شیخ سعدیؒ نے فرمایا

سگ اصحاب کھف روزے چند پئے نیکاں گرفت مردم شد  
 جس میں اصحاب کھف کے کتے کا انسان بننا معلوم ہوتا ہے لیکن اس سے ذہن میں کچھ  
 خدشات پیدا ہوتے ہیں کہ اصحاب کھف کا کتنا کیسے انسان بننا؟ حالانکہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں  
 لاتبدیل لخلق الله۔ تو پھر اس کے میں کیسے تبدیلی آئی کہ وہ انسان بن گیا؟

جواب:- قرآن کریم اور ذخیرہ احادیث میں یہ بات کہیں نہیں ملتی کہ اصحاب کھف کا کتنا انسان  
 بن گیا ہوا اور نہ ہی شیخ سعدیؒ کی یہ مراد ہے بلکہ شیخ سعدیؒ نیک بندوں کی صحبت کے اچھے اثرات کی  
 طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ جب کتنے نے (جو کہ بخس حیوان ہے) نے اللہ تعالیٰ کے  
 نیک بندوں کی صحبت اختیار کی تو اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں اس کا ذکر فرمایا۔ جب کتنے کو نیکوں کی  
 صحبت سے اتنا بلند رتبہ ملتا ہے تو مومن موحد جب ایسا کرے گا تو وہ ضرور اس رتبے کا مستحق بنے گا۔

لما قال محمد بن احمد: قلت اذا كان بعض الكلاب قد نال هذه  
 الدرجة العليا بصحبته و مخالفته الصلحاء والولاء حتى اخبر الله .

تعالى بذلك هي كتابه جل و علا فما ظنك بالمؤمنين الخ

(قرطی ج ۱۰ ص ۳۷۳ سورۃ الکھف آیت نمبر ۱۸)

اور مردم شد کا معنی یہ ہے کہ یہ کتاب انسانوں کے ساتھ جنت میں داخل ہوگا۔ نہیں کہ انسان بن گیا۔ ع ای مردمان داخل جنت شد۔ (روح البیان ص ۲۲۶ ج ۵ سورۃ الکہف آیت نمبر ۱۸)

اور لاتبدیل لخلق اللہ میں خلق سے مراد دین اور فطرت سلیمان ہے۔

لما قال اسماعیل ابن کثیر: قال بعضهم لاتبدلوا خلق الله فتغير الناس عن فطرتهم التي فطرهم الله عليها و هو معنی حسن.

(تفسیر ابن کثیر ج ۳ ص ۲۲۷ سورۃ الروم آیت نمبر ۳۰)

(وقال حافظ الدین النسفي) لاتبدیل ای ماینبغی ان تبدل تلك الفطرة او تغير وقال الزجاج معناه لاتبدیل لدین الله و یدل عليه ما بعده (مدارک التنزیل ج ۳ ص ۲۷۲ سورۃ الروم آیت نمبر ۳۰) فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۱۵۲

### شجر اور شجرۃ کے معنی کی تحقیق

سوال..... قرآن پاک میں لفظ شجر بھی آیا ہے اور شجرۃ بھی، کیا ان میں تذکرہ و تائیب کا فرق ہے؟ اور اس لفظ کے لغوی و اصلاحی معنی کیا ہیں؟ ایک صاحب کا بیان ہے کہ شجر کے اصلی معنی پھاؤ اور دراز کے ہیں؛ قصہ آدم میں شجر سے بھی مراد ہے جو کہنا یہ ہے عورت کے انداز نہانی سے یعنی حکم ہے کہ مجامعت سے بچنا، وانہ گندم کا ذکر بھی اسی مناسبت سے ہے، کیا یہ بیان اس کا صحیح ہے؟

جواب..... شجر کے معنی "اخلافی امور کے ہیں" اور شجرۃ کے معنی درخت کے ہیں اور "لغات" میں جوان الفاظ کے موارد استعمال ہیں ان میں ان صاحب کے دعویٰ کا کہیں پڑھ بھی نہیں، ان سے صحیح نقل کا مطالبہ کرنا چاہئے اور اگر بالفرض شکاف اور دراز کے معنی منقول بھی ہوتے تو بھی تفسیر مقصود کا دعویٰ اصول سے باطل، کیونکہ لغت میں قیاس جاری نہیں ہوتا۔ (امداد الفتاویٰ ص ۹۵ ج ۵)

### کفار کے ساتھ کھانے پینے اور ان کے ناپاک ہونے کا حکم

سوال..... شرکیں و کفار سے ربط ضبط رکھنا، کھانا پینا، کیسا ہے؟ جب کہ قرآن میں ان کو ناپاک فرمایا گیا ہے، نیز یہ پاکی و ناپاکی سے بالکل بے خبر ہیں نہ طریق عسل سے واقف ہیں نہ پابندی اسلام سے؟

جواب..... بلا ضرورت کفار کے ساتھ ربط و ضبط و تعلقات رکھنا منع ہے، ان کے ساتھ بلا ضرورت تو یہ کھانا پینا کر دہ ہے، البتہ اگر عمر میں ایک مرتبہ ایسا ابتلا ہو جائے تو چند اس مضمانتہ

نہیں۔ بشرط یہ کہ ناپاکی کا علم نہ ہو اگر معلوم ہو جائے کہ یہ کھانا پانی ناپاک ہے تو پھر اس کا استعمال حرام ہے مگر کافر کا ذبیحہ کسی صورت میں درست نہیں اور آیت انما المشرکون نجس میں مشرکین کو نجس کہہ کر حج و عمرہ سے منع کیا گیا ہے اور نجس کہنے کی وجہ اعتقادی تجاست ہے نیز ان کا پاکی ناپاکی میں تمیز نہ کرنا اور تجاست میں موث رہنا بھی نجس ہو زیکا سبب ہے۔ (کفار کے ساتھ معاملات کے بارے میں جامع فتاویٰ جلد ۲ میں تفصیل آیا گا انشاء اللہ) (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۷ ج ۱)

## آخرت میں خیرات کا نافع ہونا کفار کے لئے

سوال..... آیت ان الذين كفروا لن تغنى عنهم اموالهم الخ سے مفہوم ہوتا ہے کہ کفار کو اپنے اولاد و اموال سے آخرت میں کوئی فائدہ قطعانہ ہو گا حالانکہ صحیح حدیثوں میں ہے کہ ابوالہب کے ثواب کو آزاد کرنے کی وجہ سے ایک پانی کا پیالہ آخرت میں ملا اور آپ کے چچا ابوطالب کو آپ سے محبت کی وجہ سے صرف ایک جوتا پہنایا جائے گا جس سے ان کا دماغ کھولے گا ورنہ درک اسفل میں ہوتے بظاہر آیات و روایات میں تعارض معلوم ہوتا ہے؟

جواب..... اس آیت میں تو اموال و اولاد کا بالکل نافع نہ ہونا مذکور ہے اور حدیثوں میں اعمال کا نافع ہونا تو تعارض کہاں ہوا؟ یا یہ کہے کہ نفع سے مراد خاص نفع یعنی تجارت مراد ہے پس تجارت کی ہر فرد مذکور ہے، یعنی ابداع دا بہ ہو گا۔ (امداد الفتاویٰ ص ۲۰ ج ۵)

## بعض نکات

### تعداد آیات قرآنی کی حکمت

سوال..... قرآن کریم کی ۶۶۶ آیات میں سے ایک ہزار آیات امر، ایک ہزار آیات نہیں، ایک ہزار آیات تمثیل، ایک ہزار آیات فقصص، پانچ سو آیات حلال و حرام اور چیاسخہ آیتیں منسوخ ہیں اور سو آیات دعا یہیں، آیتوں کی اس تعداد میں کیا حکمت ہیں؟

جواب..... اصول دین تین ہیں، توحید رسالت، قیامت اور قرآن شریف انہیں تین اصولوں کو قائم کرنے کے لئے آیا ہے ظاہر ہے کہ یہ وعدہ و وعید امر و نہی اور تمثیل و فقصص کے بغیر انجام نہیں پاسکتا اور ان میں سے ہر ایک کی یکساں ضرورت ہے اس لئے ان سب کے لئے ایک ایک ہزار آیات رکھی گئیں پھر اس کے بعد حلال و حرام کے مسائل بندوں کو بتائے ہیں جس کے

لئے پانچ سو آیات کافی ہیں رہی دعاء کی آیتیں تو یہ عبادت کا تحریر ہے، سو آیتیں اس کے لئے کافی ہیں منسوخ آیتوں کی تعداد میں اختلاف ہے اس لئے تعمین کوئی قطعی نہیں کہ اس کی وجہ بیان کی جائے باقی تعمین تعداد کی صورت میں اس بات کی جانب اشارہ ہے کہ آیات کو منسوخ کرنے والا اللہ تعالیٰ ہے کیونکہ لفظ اللہ کا عدد بھی چھیسا ٹھا ہے۔ (فتاویٰ احیاء العلوم ص ۱۹۲ ج ۱)

### وماتسقط من ورقة کی ترکیب

سوال۔ آیت وما تسقط من ورقة الا یعلمها میں تسقط کے معنی سب معطوفات پر صحیح نہیں بنتے اور الا فی کتاب مبین میں بھی تکلف کی ضرورت ہے۔ مثلاً کہا جائے الا یعلمها سے بدل الکل ہے۔

جواب..... ایک توجیہ میرے نزدیک یہ ہے کہ ولاجہ فی ظلمات الارض من ورقة پر معطوف نہیں بلکہ وہ ابتدائی کلام ہے اور عطف جملہ کا جملہ پر ہے اور حجۃ اور رطب اور یا بس جرجوار کی وجہ سے مجرور ہے یعنی اس کا حمل ورقہ کے صرف لفظ پر ہے اور اس کے معنی پر حمل نہیں اور یہ سب حقیقتہ مرفوع ہیں اس بناء پر کہ کلمہ لامشبہ نہیں کا اسم ہے تو اس صورت میں آیت کے معنی وہی ہوئے جو قرآنہ غیر متواترہ کے اعتبار سے اس کے معنی ہوتے ہیں کہ قرأت غیر متواترہ میں حجۃ رطب اور یا بس کو رفع ہے اور اس توجیہ کی بنا پر تکلف کی ضرورت نہیں ہوتی۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۷۷-۷۸ ج ۲)

### لفظ وحی کو ای اور علی کے ساتھ متعددی بنانا

سوال.... قرآن میں لفظ وحی کو کبھی الی کے ساتھ متعددی بنا یا گیا ہے اور کبھی علی کے ساتھ اس کی کیا وجہ ہے؟ جواب..... جانتا چاہئے کہ وحی آسمان سے نازل ہوتی ہے اور رسول کے پاس پہنچتی ہے تو وحی میں دو امر پائے گئے ایک آسمان سے نازل ہونا اور دوسرے تخبر کے پاس پہنچنا امر اول کا مقتضی استعلاء ہے اس لئے کبھی لفظ وحی علی کے ساتھ متعددی ہوتا ہے اور امر ثانی کا مقتضی انتہا ہے تو باعتبار امر ثانی کے کبھی الی کے ساتھ متعددی ہوتا ہے اور قرآن میں دونوں طور پر لفظ وحی کا استعمال ہوا ہے۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۱۱۸ ج ۲)

### قوله تعالیٰ و بذی القریبی میں باء لانے کی وجہ

سوال..... سورہ بقرہ میں ذوی القریبی بدون باء کے ہے اور سورہ نسا میں وبدی القریبی باء کے ساتھ ہے اس اسلوب کے تغیر میں کیا انکتہ ہے؟

جواب..... نکتہ یہ ہے کہ سورہ نساء میں شروع سورت سے یہاں تک اقارب کا ذکر ہے اور ان

کے متعلق مواریث و صایا اور نماز کے احکام کا بیان ہے اور یہ سب امر مطلوب ہے اور اس میں تاکید مناسب اور مستحسن ہے۔ بخلاف سورہ بقرۃ کی آیت کے کہ اس میں بنی اسرائیل کا قصہ گذشتہ مذکور ہے اور اس میں کوئی امر مطلوب نہیں اس واسطے وہ مقام تاکید نہیں۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۱۲۳ ج ۲)

### قوله تعالیٰ و من يشرک بالله

### اور فقد ضل ضلالاً بعيداً میں کیا نکتہ؟

سوال..... و من يشرک بالله فقد افترى اثما عظيماً یہ آیت سورہ نسا میں اور اسی سورت کے اخیر میں اس آیت کے آخر میں یہ ہے فقد ضل ضلالاً بعيداً اس اسلوب کے تغیر میں کیا نکتہ ہے؟

جواب..... نکتہ یہ ہے کہ پہلی آیت یہود کے قصہ کے سیاق میں وارد ہوئی ہے کہ ان لوگوں نے تحریف کی تھی اور افتراء علی اللہ کہا کہ عزیز اہن اللہ تو مناسب ہوا کہ آیت کے اخیر میں افتراء عظیم کا ذکر ہوا اور دوسری آیت عرب اور بت پرستوں کے قصہ کے سیاق میں وارد ہوئی کہ ان لوگوں نے کتاب سے استدلال نہ کیا اور بت کی پرستش کی تو مناسب ہوا کہ اس آیت کے آخر میں ضلال بعید کا ذکر کیا جائے اس واسطے کہ انہوں نے حق اور کتاب کا خیال نہ کیا اور گمراہ ہوئے اور یہ بھی وجہ ہے کہ دوسری آیت کے ماقبل ہے وما يضلون الا انفسهم تو مناسب ہوا کہ ان کے قصہ کے اخیر میں گمراہی کا بیان کیا جائے۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۱۲۳ ج ۲)

سورہ مائدہ میں فامسحو ابو جوہ حکم و ایدیکم کے بعد منه کا نکتہ

سوال..... فامسحو ابو جوہ حکم و ایدیکم یہ آیت سورہ نسا میں ہے اور سورہ مائدہ میں ایدیکم کے بعد منه کا اضافہ ہے ایسا کیوں؟

جواب..... نکتہ اس میں یہ ہے کہ سورہ مائدہ میں وضو اور اس کے واجبات کی تفصیل اس کلام کے قبل قصداً اور بالذات ہے۔ تو مناسب ہوا کہ تمیم کے واجبات بھی بالاستعاب ذکر کئے جائیں اس واسطے منه کا لفظ زیادہ کیا گیا تاکہ معلوم ہو جائے کہ اتصال وضو کا تمیم کے ساتھ حکم میں ہے اور سورہ نسا میں تبعاً ذکر ہے یعنی وہاں نہیں اس بارے میں وارد ہے کہ جب ذہن دوسرے امر میں مشغول ہو تو اس وقت نماز نہ پڑھنا چاہئے، یعنی خلوص کے ساتھ پڑھنا چاہئے " اور وضو کا ذکر تبعاً ہے، اور جو چیز تبعاً ذکر ہوتی ہے اس کی تفصیل کی ضرورت نہیں ہوتی۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۱۲۳ ج ۲)

## کیا محض ایمان پر جنت کی بشارت ہے؟

سوال..... آیت ان الدین آمنوا و عملوا الصلحت میں ایک عالم نے اکثر مفسرین کا یہ مذہب نقل کیا ہے کہ محض ایمان دار بغیر اعمال صالحہ کے بھی اس بشارت کے مستحق ہیں۔

جواب..... اگر کوئی شخص ایمان لاتے ہی مر جائے اور اعمال صالحہ کی اس کو نوبت نہ آئی ہو تو وہ بھی قانون خداوندی میں مذہب حق کی بنی اسرائیل کی بشارت میں داخل ہے اور جس کو ایمان لانے کے بعد وقت ملائیں اس نے اعمال صالحہ کے بلکہ معاصی میں بتا رہا اس کے لئے قانوناً دخول اول نہیں البتہ سزا کے بعد مستحق ہوگا ان عالم صاحب کے استدلال کا حاصل یہ ہے کہ ایمان اور عمل صالح جدائاً ہیں لہذا دونوں کے مجموعہ پر بشارت ہوگی نہ صرف ایمان پر تو محض ایمان دار ہونے پر اتحاد بشارت پر یہ دلیل پیش کرنا غلط ہوگا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۵-۲۱ ج ۲)

## وعید کی آیات زیادہ ہیں یا وعدہ کی بشارتیں

سوال..... اللہ تعالیٰ نے اپنے قرآن شریف میں قبر کا ذکر زیادہ کیا ہے یا رحمت کا؟ مجھہ تو ایسا محسوس ہوتا ہے کہ غصہ کا ذکر زیادہ ہے نیز اللہ تعالیٰ نے تا فرمان مسلمانوں سے کتنے غصہ کا اظہار فرمایا ہے اور کفار سے کتنا؟ جواب..... ایسا نہیں ہے بلکہ رحمت کے وعدے اور بشارتیں زیادہ ہیں عذاب و غضب کے لئے تو تا فرمان کی قید ہے اور ثواب و رحمت کے لئے اعمال صالحہ کی قید نہیں مثلاً معصوم بچہ کو کھکھ کرنے بغیر ہی بخشے جائیں گے۔

۲۔ کفار پر اتنا غصہ ہے کہ ہمیشہ کے لئے جہنم میں رہیں گے ان کے عذاب میں تخفیف بھی نہیں ہوگی مسلم گنہگاروں پر اتنا غصہ نہیں وہ شفاعت کے ذریعہ بھی بخشے جائیں گے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۷-۲۸ ج ۲)

## پانچ وقت کی نماز کا حکم کس پارے میں ہے؟

سوال..... پانچ وقت کی نماز کا حکم کس پارے میں ہے؟ ایک گروہ کہتا ہے کہ پانچ وقت کی نماز کا حکم کسی پارے میں نہیں۔ جواب..... قرآن کریم میں کوئی بات صاف صاف موجود ہے کوئی ایسے طریقے پر ہے جس کو ہر آدمی نہیں سمجھ سکتا بلکہ بڑے علم والے سمجھ سکتے ہیں، اسی بات کو اپنے قریب کے کسی عالم سے سمجھ لیں۔

پانچ وقت کی نماز قرآن شریف میں ایک جگہ نہیں بلکہ مختلف جگہ ہے مثلاً پندرہویں پارے میں ہے اقم الصلوة لدلوك الشمس الی غسق الليل و قرآن الفجر اور ۲۷ ویں

پارے میں سورہ والطور کے ختم پر ہے (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۵ ج ۱۵)

### دسترخوان پر آیات یا اسماء الہی لکھنا

سوال..... حامد ایک دسترخوان پر کچھ آیات قرآنی تحریر کر کے اس پر خود دنوش کرنا چاہتا ہے، حامد کی نیت میں یہ خلوص ہے کہ جو بندہ بھی اس دسترخوان سے کھانا تناول کرے اس کی اصلاح ہو جائے کیا یہ درست ہے؟ جواب..... جو کام شرعاً جائز ہے ضروری نہیں کہ نیک نیت سے جائز بھی ہو جائے، قرآن کریم کی آیات اور اسماء الہی واجب الاحترام ہیں دسترخوان پر لکھ کر استعمال کرنے میں ان کا احترام باقی نہیں رہے گا۔ اس لئے اس کی اجازت نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۵۰ ج ۱۲)

”اصلاح کے لئے صحیح طریقے اختیار کرنا چاہئے“ - مذع

### آیت قطب کون سی ہے؟

سوال..... قرآن پاک میں آیت قطب کون سی ہے؟ اس کے پڑھنے کا طریقہ اور اس کے اثرات کیا ہیں؟  
 جواب..... پارہ ۳ میں وما النصر الا من عند الله العزیز الحکیم کو آیت قطب کہتے ہیں، ہر نماز کے بعد سات مرتبہ درود شریف کے ساتھ اول و آخر پڑھنا بعض اکابر سے منقول ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۵ ج ۱۲)

”ینام کسی حدیث سے ثابت نہیں“ - مذع

والله يعصمك من الناس کا وعدہ بعد الموت کو بھی شامل ہے

سوال..... سلطان نور الدین زنگی کو خواب میں دکھایا گیا کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ دوسری کتے میری مرقد منور پر حملہ اور ہیں ان کا تعاقب کرو، سلطان نے پیچان کر ان کو قتل کرایا، کیا یہ قصہ منی برحقیقت ہے؟ اگر والله يعصمك من الناس کا وعدہ ما بعد الموت کے لئے بھی ہے تو سلطان کو حفاظت کی کیا ضرورت تھی؟

جواب..... یہ واقعہ درست ہے۔ ۷۵۵ھ میں اس کا وقوع ہوا اور آج تک امت میں اس تو اتر سے چلا آیا ہے کہ کسی نے بھی اس کا انکار نہیں کیا، چنانچہ شیخ الحدیث مولانا محمد زکریا صاحب قدس سرہ نے فضائل حج میں سیرت کی معتبر کتاب وفاء الوفاء جلد اول کے حوالہ سے اس کو بالتفصیل نقل کیا ہے اور آیات میں حفاظت کا جو وعدہ فرمایا گیا تھا بظاہر یہ زندگی اور موت کے بعد دنوں کو شامل ہے اور اس خاص ذریعہ میں یہ حکمت معلوم ہوتی ہے کہ اسلام کے مبلغہ کا اظہار ہوا اگر حضور

صلی اللہ علیہ وسلم کے جد اطہر تک کسی کو جانے کی ویسے ہی قدرت نہ ہوتی تو مجذہ کا اظہارت ہوتا۔ اس کی نظر حضرت حدیفہؓ جابر بن عبد اللہ کی کرامت ہے۔ ۱۹۳۲ء کا واقعہ ہے کہ حضرت حدیفہؓ نے خواب میں شاہ عراق (ملک فیصل اول) کو فرمایا کہ ہماری قبریں دوسرا جگہ منتقل کرو یہاں دجلہ کا پانی آ رہا ہے۔ چنانچہ بڑی شان و شوکت کے ساتھ ان حضرات کی نعشوں کو وہاں سے نکالا گیا اور لاکھوں کی تعداد میں لوگوں نے مشاہدہ کیا اور بے شمار کافر یہ کرامت دیکھ کر اسلام لائے دیکھنے والوں کا بیان ہے کہ کفن حتیٰ کریش مبارک کے بال تک بالکل صحیح حالت میں تھے یوں معلوم ہوتا تھا کہ شاید انہیں رحلت فرمائے تو میں گھٹنے سے زیادہ وقت نہیں گزرا دنوں حضرات کی آنکھیں بھی کھلی ہوتی تھیں اور ان میں اتنی پراسرار چمک تھی کہ دیکھنے والا ان سے آنکھیں نہ ملا سکتا تھا۔ اس واقعہ کے ایک عینی شاہد لطافت حسین صاحب کا مکتوب ماہنامہ "صدق"، لکھنؤ ۱۹۳۲ ستمبر اور ماہنامہ دارالعلوم دیوبند ستمبر ۱۹۵۷ء میں شائع ہوا ہے اس میں بھی وہی مجذہ اسلام کے اظہار کی حکمت ہے وہ اللہ تعالیٰ اس پر بھی قادر تھے کہ دریا کا پانی ان کی قبور کی طرف نہ آنے دیتے۔ (اسن الفتاوى ص ۵۱۳-۵۱۲ ج ۱)

### کیا مرتد سے اعمال حبط ہو جاتے ہیں؟

سوال..... آیت (۱) و من یو تدد منکم عن دینه اور آیت نمبر ۲ و من یکفر بالایمان فقد حبط عمله آیت نمبر ایک سے امام شافعیؓ نے استدلال کیا ہے جو شخص مرتد ہو جائے اور جب تک وہ کفر کی حالت پر نہ مرتے اس کے عمل ضائع نہیں ہوتے، آیت نمبر دو سے امام صاحبؓ نے استدلال کیا ہے کہ جو کوئی ایمان سے پھر جائے اس کے اعمال ضائع ہو جائیں گے، امام شافعیؓ آیت نمبر دو کا کیا جواب دیتے ہیں؟ اور امام عظیمؓ آیت نمبر ایک کا کیا جواب دیتے ہیں؟

جواب..... یہ اختلاف ایک اصولی اختلاف پر مبنی ہے وہ یہ کہ مفہوم صفت امام شافعیؓ کے نزدیک جنت ہے اور امام ابوحنیفہؓ کے یہاں جنت نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۷-۳۸ ج ۱۲)

### چاند پر پہنچنا قرآن کے خلاف نہیں

سوال..... اگر کوئی شخص پورا یقین کرے کہ چاند پر آدمی جا سکتا ہے، وہاں رہنا بھی ممکن ہے، اس مسئلے پر قرآن پاک سے کیا معلوم ہوتا ہے؟ ہم سب مسلمانوں کو پورا یقین کرنا چاہئے یا نہیں؟

جواب..... اس کے متعلق قرآن پاک نے کوئی بات نہیں فرمائی کہ چاند پر آدمی جا سکتا ہے یا نہیں، اس لئے وہاں اگر کوئی چلا جائے تو قرآن کے خلاف نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۱ ج ۱۲)

## آیت اذانو دی للصلوٰۃ میں ندا کا مطلب

سوال..... آیت میں ندا سے اذان جمع مراد ہے تو کیا لا اؤڈا پسکر کے ذریعہ جہاں تک آواز جائے اس جگہ کے لوگوں پر جمع فرض ہو جائے گا جب کہ آیت میں کوئی تخصیص نہیں ہے؟

جواب..... اداۓ جمع اور فرضیت جمعہ کے لئے فقہاء نے جو شرائط لکھی ہیں ان کو نظر انداز نہیں کیا جاسکتا، مثلاً کسی جہاز میں کوئی مسلمان ریڈیو پر اذان کی آواز سننے یا ریل میز یا جنگل میں سے یا بیت الحلاء میں سے تو کیا ان سب مقامات پر محض اذان سننے سے جمع واجب ہو جائے گا، ہرگز نہیں بلکہ مقصود یہ ہے کہ جس بستی میں شرائط جماعت موجود ہوں وہ اذان سے پہلے ضروریات سے فارغ ہو جائے اور اذان سننے ہی جمع کے لئے حاضر ہونے کی کوشش کرے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۲ ج ۱۲)

## منافق کی تعریف اور ان کا وجود

سوال..... منافقین کے متعلق جو آپتیں ہیں وہ اب متروک العمل ہیں یہ بات شرعاً کہاں تک حق بجانب ہے؟

۲۔ منافق کی تعریف شرعاً کیا ہے؟ اور آج کل منافق موجود ہیں یا نہیں؟

جواب..... ایسے منافقین اب بھی موجود ہیں لیکن انقطاع وحی ہونے کے بعد منافق ہونے کا حکم لگانا دشوار ہے۔

۲۔ جس کے باطن میں کفر ہو ظاہر میں اسلام میں وہ منافق ہے، مگر اس کی تعین بس میں نہیں کرایسا کون ہے؟ (فتاویٰ محمودیہ ص ۵۳ ج ۱۵)

## دجال کا ذکر قرآن میں ہے یا نہیں؟

سوال..... اس کی کیا حکمت کہ دجال جس کا فتنہ تمام فتنوں سے بڑھ کر ہے قرآن مجید میں اس کا کہیں ذکر نہیں، جبکہ اس کا فتنہ یا جوچ ماجوچ کے فتنے سے بھی بڑھ کر ہے؟

جواب..... میرے مذاق کے موافق تو یہ جواب ہے کہ حکمت غیر منصوصہ کی تفییش کی حاجت نہیں اور عام مذاق کے موافق جواب یہ ہے کہ اولًا یہ مسلم نہیں کہ مذکور نہیں۔ بلکہ نزول عیسوی کے ضمن میں اس طرح مذکور ہے کہ عادۃ اللہ یہ ہے کہ ہر نبی کو کسی بڑے فتنے کے دفع کے لئے بھیجا جاتا ہے تو حضرت عیسیٰ کی تشریف آوری بھی کسی بڑے فتنے کے دفع کے لئے ہونا چاہئے، آگے اس

فتنه کی تعمیں یہ حدیثوں سے معلوم ہو گئی، نیز یہ فتنہ ایک یہودی کا ہو گا، کیونکہ دجال یہودی ہے جیسے آپ کی بعثت اول بھی یہودی کے دفع فتنہ کے لئے ہوئی تھی اول تو اس طرح مذکور ہے لیکن اگر اس ذکر کو نہ مانا جائے تو پھر دوسری حکمت یہ ہو سکتی ہے (اور ہو سکتی ہے اس لئے کہا کہ ایسی حکمتیں ظرفی ہوتی ہیں) کہ حادث و قسم کے ہیں ایک وہ جن کے اثر و ضرر سے محفوظ رہنا یا اس کا دفع کرنا بندوں کے اختیار میں نہ ہو اور دوسری قسم وہ جس میں بندوں کے اختیار کو دخل ہو، قرآن مجید میں قسم اول مذکور ہیں، اس اعتبار خاص سے ان کو عظیم قرار دیا گیا قسم ثانی مذکور نہیں فتنہ دجال دوسری قسم میں ہے کہ اس کے گمراہ کرنے سے بچنا ہر شخص کے اختیار میں ہے نیز اس کی بلاکت ایک عبد ہی کے ہاتھ سے ہو گی اس کو عظیم نہیں سمجھا گیا۔ (امداد الفتاوى ص ۱۷۵ ج ۲)

### قصہ ہاروت ماروت کی تحقیق

سوال..... ہاروت ماروت کے قصہ کا بیضاوی وغیرہ نے انکار کیا ہے، مگر سید امیر علی صاحب نے تفسیر مواہب الرحمن میں حافظ ابن حجر وغیرہ سے باسانید ثابت کیا ہے تو انکار صحیح ہے یا شبوث؟  
 جواب..... قصہ ہاروت ماروت کا تفسیر معاجم اشتریل وغیرہ میں بہت مفصل لکھا ہے۔ مگر یہ سب اسرائیلی روایات سے لکھا گیا ہے یعنی کیا سندیں اگر چ توی بھی ہوں مگر متعجب ہے سب کا اسرائیلی روایات ہیں جن کا حکم یہ ہے کہ نہ ان کی تصدیق ہونے ان کی تکذیب بالغرض آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے تو اس کا ثبوت کسی روایت میں ہے نہیں اور اسرائیلی روایت میں ہے ان کا اعتبار نہیں۔ (امداد الفتاوى ۲۲۳)

### تحقیق سد و القرنین و یا جوج ماجونج

سوال..... سد و القرنین کس مقام پر ہے؟ اور یا جوج ماجونج کون لوگ ہیں؟  
 جواب..... چونکہ کوئی غرض شرعی اس کی تحقیق پر موقوف نہیں اس داسطے نصوص میں اس کی تفصیل نہیں کی گئی یہ تو جواب ہے سوال کا۔

اور اگر مقصود سوال سے نفی کرنا ہے ان کے وجود کی اس بنا پر کہ باوجود تفییش مقامات واقوام کے ان کا پتہ نہیں ملا تو ہم تفییش کے اس احاطہ کو ہی تسلیم نہیں کرتے اب تک بھی نئے نئے مقامات کی تفییش و برآمد ہونا ہمارے اس منع کی دلیل ہے۔ (امداد الفتاوى ص ۱۲۵ ج ۵)

### ذوالقرنین کون تھا؟

سوال:- قرآن کریم میں ذوالقرنین کا ذکر آیا ہے، یہ شخص کون تھا؟

جواب:- ذوالقرنین کے متعلق قرآن کریم میں جو وضاحت ہے وہ صرف اتنی ہے کہ وہ ایک نیک اور عادل بادشاہ تھا جس نے مشرق و مغرب میں پہنچ کر ان ممالک کو فتح کیا اور ان میں عدل و انصاف کی حکومت قائم کی اس مہم میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہر قسم کا سامان اور ضروریات اس کو عطا کئے گئے تھے اس نے فتوحات کرتے ہوئے مختلف اطراف کے اسفار کے، جن میں مشرق اقصیٰ مغرب اقصیٰ اور شامیٰ کوہستان کے ممالک شامل ہیں۔ اس سفر کے دوران اس نے دو پہاڑوں کے درمیانی درے کو آہنیٰ دیوار سے بند کر دیا جہاں سے یا جوں ماجوج نکل کر وہاں کے باشندوں کو تکالیف پہنچاتے اور ہر اسال کرتے تھے۔ چونکہ قرآن کریم کا نزول ضروریات کے مطابق ہوتا تھا اس لئے حضور ﷺ علیہ وسلم سے اس وقت جو سوال ہوا تھا اس کے سائلین کی تشفیٰ مذکورہ جواب سے ہو گئی تھی اس لئے قرآن مجید میں ذوالقرنین کے بارے میں اس سے زیادہ کچھ ذکر نہیں کیا گیا اور نہ ہی ذخیرہ احادیث میں اس کے بارے میں کوئی خاص ذکر ملتا ہے، البتہ اس بارے میں تاریخی اور اسرائیلی روایات ملتی ہیں لیکن چونکہ ذوالقرنین کی تعریف کے بارے میں تاریخی روایات مختلف ہیں اس لئے چند اقوال ملاحظہ ہوں:-

(۱) بعض مفسرین نے کہا ہے کہ اس سے مراد اسکندر مقدونی یونانی ہے جو عیسیٰ علیہ السلام سے تقریباً تین سو سال پہلے گزر ہے اور اسی کو علامہ آلوی رحمہ اللہ نے ترجیح دی ہے۔

لماقال: والاقرب عندى لالزام اهل الملل والنحل.... اختیار انه

الاسکندر بن فيلفوس غالب دار. الخ (روح المعانی ج ۱۶ ص

۳۰ سورہ کھف آیت نمبر ۸۲)

(۲) اسی طرح امام رازیؒ نے اس کی تفصیل بیان کرتے ہوئے سب سے پہلے اسی قول کو ذکر کر کے اس پر دلائل پیش کئے ہیں اور اخیر میں کہتے ہیں۔ والقول الاول اظہر لعاذ کرنا. الخ (تفیر کبیر ج ۲۱ ص ۱۶۵ سورہ کھف آیت نمبر ۸۲)

لیکن حافظ ابن کثیرؓ نے اس قول کی بڑی تختی سے تردید کی ہے کہ اسکندر مقدونی کا فرومشرک تھا اور حکیم ارسطو اس کا استاد تھا اور جس شخص کا ذکر قرآن کریم میں آیا وہ اتفاقاً موسیٰ تھا، بلکہ بعض کے نزدیک تو نبی تھا لہذا اس کو اسکندر مقدونی کہنا غلط ہے۔ (تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: البداية والنهاية ج ۲ ص ۷۹ خبر ذوالقرنین) فتاویٰ حقانیہ ج ۱۵ ص ۱۵۲

مولوی نذری احمد کا ترجمہ قرآن صحیح ہے یا نہیں؟

سوال..... مولوی نذری احمد و ہلوی کا ترجمہ قرآن پاک صحیح ہے یا نہیں؟ خلی مذهب کے موافق

ہے یا نہیں؟ یہ ترجمہ لڑکوں کو مضر ہو گایا نہیں؟ کیونکہ اس ترجمہ کی بناء ایک آزاد شخص نے خپلوں کے مدرسہ میں ڈالی ہے۔

جواب..... مولوی نذیر احمد کے ترجمہ قرآنی میں بہت سی غلطیاں ہیں علماء احتجاف کے خلاف ایسی باتیں ہیں جو لڑکوں کو مضر ہوں گی لہذا اگر وہ ترجمہ مدرسہ میں داخل کر لیا گیا ہے تو مناسب ہے کہ اس کے ساتھ اصلاح ترجمہ دہلویہ جو حضرت مولانا اشرف علی تھانوی کی کتاب ہے بچوں کو ضرور پڑھائی جائے تاکہ غلطیوں کی اصلاح ہو جائے۔ (کفایت الحفتی ص ۲۰۲ ج ۲)

### آیت الکرسی ایک آیت ہے

سوال..... آیت الکرسی ایک ہی آیت ہے یاد رہیاں میں جو علامات وقف ہیں یہ بھی آیات کا حکم رکھتی ہیں؟ بعض لوگ کہتے ہیں آیت الکرسی میں دس آیات ہیں۔

جواب..... آیت الکرسی اللہ لا إله إلا هو سے لے کر وهو العلی العظیم پر ختم ہوتی ہے وہ ایک آیت ہے کوئی درمیان میں جو رموز اوقاف ہیں وہ آیات نہیں ہیں لفظ آیت الکرسی میں بھی اس کو واحد کے صیغہ سے تعبیر کیا گیا ہے آیات الکرسی نہیں کہا گیا۔ (کفایت الحفتی ص ۱۰۵ ج ۲)

### اسلام کی بنیاد قرآن و حدیث پر ہے

سوال..... کیا کلام پاک میں کوئی آیت منسوج الكلام بھی ہے، یعنی ایک مرتبہ ایک بات کا حکم صادر ہوا ہوا اور پھر دوسرے موقع پر کلام پاک ہی میں اس کی تردید کر دی گئی ہو۔

۲۔ قانون اسلام کی بنیاد عقل پر ہے یا محض اعتقاد پر؟

جواب..... ہاں بعض آیتیں ایسی ہیں جس کا حکم مؤقت تھا اور دوسری آیات کے نازل ہو جانے کے بعد اس کا حکم مرتفع ہو گیا، یہ بات نہیں کہ کوئی حکم دیا گیا تھا اور اس کی تردید کر دی گئی بلکہ سابقہ حکم اس وقت تک کے لئے تھا جب تک دوسری آیت نازل ہو۔

۳۔ اسلامی قانون کی بنیاد قرآن و حدیث پر ہے اور تمام اسلامی قانون مقتضاۓ عقل کے موافق ہیں اسلام کا کوئی مسئلہ عقل صحیح کے خلاف نہیں البتہ بعض مسائل ایسے دیقق ہیں کہ عقل کی وہاں تک رسائی نہیں مگر یہ بات نہیں کہ عقل ان کے خلاف کوئی دلیل قائم کر سکتی ہے جیسے بعض جرم ایسے ہیں کہ قوت بصارت ان کے ادراک سے قاصر ہے مگر ان کا وجود صحیح ثابت ہے اور خود نہیں کے ذریعے وہ دیکھے جاسکتے ہیں ایسے ہی معقولات میں بعض مسائل ایسے دیقق ہیں کہ عقل بغیر

الهام یا وحی کی خوردگیں کے انہیں دریافت نہیں کر سکتی۔ (کفایت المفتی ج ۹۲ ص ۲)

## لشخ توریت و انجیل

سوال..... نور الانوار کی عبارت سے توریت و انجیل کا منسوخ نہ، ونا اور اس شعر  
نہ از لات و عزی برآورد گرد کہ توریت و انجیل منسوخ کرد  
سے منسوخ ہونا معلوم ہوتا ہے بظاہر دونوں قولوں میں تعارض ہے۔

جواب..... توریت و انجیل کے تمام احکام منسوخ نہیں، کیونکہ دین محمدی کے بہت سے  
احکام بنی اسرائیل کے مذہب کے موافق ہیں البتہ بہت سے احکام شریعت محمدیہ میں منسوخ ہو  
گئے۔ (فتاویٰ عبدالحی ص ۱۰۸)

## قرآن کریم میں تحریف کے علامات اور اس کے دلائل کا جواب

سوال..... عام طور پر ہر مسلمان کا یہی عقیدہ ہے کہ قرآن میں کوئی تحریف نہیں مگر ہم ذیل  
میں وہ اسباب درج کرتے ہیں جن سے شروع زمانے میں تحریف واقع ہونے کے امکانات کی  
طرف اشارہ ملتا ہے۔

۱۔ سُمَّ اللَّهُ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ جو سورہ نہمل میں آیت کا جز ہے قرآن کی ترتیب دینے میں ہر سوت  
”بجز سورہ توبہ“ کے شروع میں اضافۃ تحریر کیا گیا ہے تاکہ قرآن مجید خدا کا نام لے کر شروع کیا  
جائے ورنہ وہ نہ وحی ہے نہ کسی سورت کا جز ہے اور نہ قرأت نماز میں اس کا پڑھنا واجب ہے۔

۲۔ یصط ”۲۲۵، ۲۹“ بصفۃ ”۲۹، ۷“ هم المصيطرون ”۷، ۵۲“ ان الفاظ کا صحیح  
الہا ”س“ سے ہونا چاہئے جیسا کہ قرأت نماز میں کیا جاتا ہے مگر کتاب وحی نے ان کو ”ص“ سے لکھا ہے۔

۳۔ قرآن کے وہ ۲۵ مقامات جن میں الف کا نہ پڑھنا ضروری ہے نقشہ ملاحظہ فرمائیں۔

| بس الاسم<br>۳۹-۱۱ | نمودا<br>۱۱-۳۸                     | لشای<br>۱۸-۲۳         | ملاته<br>۷-۱۰۳    | بس الله<br>۳-۱۹۳                   |
|-------------------|------------------------------------|-----------------------|-------------------|------------------------------------|
| نمودا<br>۵۳-۵!    | لیربوالی<br>۳-۳۹                   | لکنا هو الله<br>۱۸-۳۸ | لا وضعوا<br>۹-۳۷  | افلن مات<br>۳-۱۳۳                  |
| لانتم<br>۵۹-۱۳    | لَا إِلَهَ إِلَّا<br>الله<br>۳۷-۶۸ | الافلن مات<br>۲۱-۳۳   | ان نمودا<br>۱۱-۴۸ | لَا إِلَهَ إِلَّا<br>الله<br>۳-۱۵۸ |
| سللا<br>۷۴-۳      | لیبلوا<br>۳۷-۳                     | نمودا<br>۲۵-۳۸        | امم لصلوا<br>۱۳-۳ | ان تبوا<br>۵-۲۹                    |
| قواریدا<br>۷۹-۱۵  | نَلْوَا<br>۳۷-۳۱                   | لادبعنه<br>۲۲-۲۱      | لن ندعوا<br>۱۸-۱۳ | من نبای<br>۶-۳۳                    |

ان مقامات میں کا بیان وحی نے الف کو بے ضرورت لکھ کر وحی میں تحریف کا موقع دیا۔

۳۔ نجیع المومنین قرآن میں اس طرح لکھا ہوا ہے۔ نجع المومنین یعنی اخیر کی یا حدف کردی گئی ہے۔

۵۔ زید ابن ثابت کہتے ہیں کہ جب آیت لا یستوی القاعدون من المومنین والمجاهدون نازل ہوئی تو آپ نے مجھے اس کے لکھنے کا حکم دیا پھر اس کے درمیان میں غیر اولیٰ الضرر اضافہ فرمایا۔

۶۔ علامہ یاقوت نے مجمع البلدان میں لکھا ہے کہ قریش کعبہ کا طواف کرتے ہوئے یہ الفاظ کہتے تھے واللات والعزی و مناة الثالثة الاخری هولاۃ الغرانیق العلی و ان شفاعتہن لترنجی اس کے الفاظ کو بدل کر موجودہ قرآن کی آیات کی شکل میں بدل دیا گیا۔  
۷۔ فاروق اعظم نے غیر المغضوب عليهم ولا الضالین کو غیر المغضوب وغير الضالین پڑھا ہے۔

۸۔ وما خلقت الجن والانس الا ليعبدون حضرت ابن عباس نے لیعبدون کو لیعرفون پڑھا ہے کیا قرآن میں تحریف واقع ہوئی ہے۔

جواب..... سورہ نمل میں بسم اللہ پوری آیت نہیں بلکہ آیت کا جز ہے اور ہر سورت کے شروع میں بسم اللہ پوری آیت ہے اور بعض ائمہ نے اس کو ہر سورت کا جزو قرار دیا ہے اس کی تفصیل احکام القرآن للجصاص میں اور احکام القسطرہ فی احکام البسملہ میں ہے یہ تحریف نہیں ہے۔

۹۔ ان الفاظ کا رسم الخط دونوں طرح ہے اور تلفظ بھی دونوں طرح ہے ایک کورانج دوسرے کو مرجوح تو کہہ سکتے ہیں مگر غلط نہیں کہا جاسکتا یہ تحریف نہیں۔

۱۰۔ خط قرآن کو دوسرے عام خط پر قیاس کرنا درست نہیں یہ تو قبیلی ہے اور اس کو تحریف کہنا غلط ہے۔

۱۱۔ مثل ۱۰ کے ہے۔

۱۲۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے غیر اولی الضرر بذریعہ وحی فرمایا ہے، اپنی طرف نے بلا وحی کے نہیں فرمایا، پس اس کو تحریف کہنا غلطی ہے۔

۱۳۔ علامہ آل ولی علامہ بغوي امام رازی حافظ ابن کثیر اور حافظ عینی نے اس کی تردید کی ہے۔

۱۴۔ یہ تفسیر ہے تحریف نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ۳۰ ج ۳۵ - ۱۵)

## آیت و من يعش عن ذکر الرحمن کا مصدق

سوال..... جب کوئی مسلمان جھوٹ وعدہ خلافی خیانت بیہودہ گوئی فریب وہی کا عادۃ عامل ہو اور

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان علمات کو علمات منافق فرمایا ہے مگر فتنے اسے فاسق کہنے کی اجازت دی ہے اور جب ایسا شخص ایسے کلمات بھی کہے جو باعث خارج از اسلام ہوں اور نماز روزہ کا بھی پاپند ہو، لیکن تجدید ایمان کے طریقے کو غیر ضروری سمجھے اور مذکورہ اعمال میں بھی جتنا رہے تو آیت و من یعش عن ذکر الرحمن نقیض لہ، شیطانا فهولہ قرین کا یہ شخص مصدق ہے یا نہیں؟

جواب..... جھوٹ بولنے والا فریب دینے والا وعدہ خلافی کرنے والا خیانت کرنے والا لعنت کرنے والا گالی دینے والا بیشک فاسق ہے اور اگر کوئی کام ایسے کرے اور اسی بات کہے جو موجب کفر ہو اور تجدید ایمان سے بھی انکار کرے تو بے شک وہ آیت کریمہ و من یعش کا مصدق ہے۔ (کفایت الفتنی ص ۲۵۸ ج ۹)

### مخلوق کی ابتداء کیسے ہوتی؟

سوال..... ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ فالق الحب والنور اللہ تعالیٰ نے نباتات کو حجم کے واسطے سے پیدا کیا یا بمحض آیت کریمہ "وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآءً فَاخْرَجَنَا بِهِ نَبَاتٍ كُلُّ شَيْءٍ فَإِذَا خَرَجَنَا مِنْهُ خَضْرًا نَخْرَجَ مِنْهُ حَبَّاً مُتَرَاكِبًا وَخَنْوَلًا اور گھاس پھنس کو حجم کے واسطے کے بغیر پیدا فرمایا اس کے بعد نوع نباتات کی بقاء کے لئے حجم پیدا فرمایا جیسا کہ اولاً آدم کو بغیر نطفہ کے پیدا فرمایا اس کے بعد نوع انسانی کی بقاء کے لئے نطفہ پیدا فرمایا، خلق کے حاظ سے مقدم و موناخ کیا چیز ہے؟

جواب..... ظاہرا حادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اولاً اشجار و نباتات "درخت و گھاس وغیرہ" کو پیدا فرمایا، حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے میرا ہاتھ پکڑ کر فرمایا اللہ تعالیٰ نے ہفتہ کے دن مٹی کو پیدا فرمایا اور اتوار کے دن پہاڑ اور پیر کو درخت اور منکل کو مکروہ اشیاء اور بدھ کونور اور جمعرات کو حیوانات اور جمعہ کو عصر کے بعد آدم علیہ السلام کو پیدا فرمایا ابو سعید خدريؓ سے روایت ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے سونے اور چاندی کی اینٹوں سے جنت کا احاطہ کیا، پھر اس میں نہریں نکالیں پھر درخت لگائے جب ملائکہ نے یہ منتظر دیکھا تو کہا ساکنین کے لئے کیا عمدہ منزلیں ہیں۔ (فتاویٰ عبدالجعیں ص ۱۵)

احادیث اور تفسیر منقول سے ہٹ کر آیت کا مطلب بیان کرنا  
میں فلاں ابن فلاں مجھے بھائی میں اسلام سے خارج کر دیا گیا، کیونکہ میرا کہنا ہے کہ

مسلمانوں کے لئے مطابق سورہ احزاب آیت ۵۰ کے تحت چیز اڑا ماموں زاد خالہزاد بھنوں سے نکاح کرنا حرام ہے آپ اپنی رائے سے مطلع فرمائیں؟

سوال..... اول توجوہ مطلب آپ نے نکالا ہے یہ محض سطحی نظر سے ہے پھر یہ ممکن نہیں، محض محتمل ہے، اس کے خلاف بھی احتمال اس میں موجود ہے تیرے بیان علماء سے قطع نظریہ دوسری آیت کے فہمیدہ مطلب کے بھی خلاف ہے چنانچہ سورہ تاء میں جہاں محمرمات کو بیان کیا ہے۔ آیت واحل لكم ماوراء ذالکم محمرمات کے علاوہ کو بالعموم حلال قرار دے رہی ہے چنانچہ زادو غیرہ بھنس اس میں داخل ہیں تو ان کا حلال ہوتا صاف ظاہر ہے علاوہ از میں آیت فاذاقر أناہ فاتیع قرآنہ ثم ان علینا بیانہ میں صاف بتلادیا گیا کہ قرآن کا بیان بھی ہم ہی کریں گے چنانچہ وہی (قرآن و حدیث) کے ذریعہ اس کو پورا کر دیا گیا، خواہ وحی مملو ہو یا غیر مملو پس سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات محض ذاتی رائے سے نہیں ہوتے تو غیر نبی کی محض ذاتی رائے کیسے کافی ہو سکتی ہے؟ لہذا احادیث اور تفسیر منقول سے ہٹ کر جو کوئی کسی آیت کا مطلب بیان کرے گا وہ محض رائے ہو گی اس کو قرآن کا مطلب بنا کر قرآن پاک کی طرف منسوب کرنا صریح غلط ہو گا اس کے لئے وسعت نظری بالغ نظری، عمق نظری بے حد ضروری ہے میخ ہذا يوم الحساب کا استحضار پس جن علماء کی زندگی قرآن و حدیث میں مشغول نہایت وسعت و عمق نظری کے ساتھ پوزے احساس ذمہ داری اور خوف خشیت الہبیہ کے ساتھ ہدتن مصروف ہوان سے دوسرے لوگ کیسے مستغفی ہو سکتے ہیں؟ (فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ)

### متفرقہ قات

قرآن میں شخ واقع ہوا ہے یا نہیں؟

سوال..... کیا کلام مجید میں ایسی آیت بھی ہے جس کا حکم منسون ہو چکا ہو مگر تلاوت باقی ہو؟

جواب..... اس مسئلہ میں مستقل کتابیں تصنیف کی گئی ہیں جن میں شخ کی تعریف ناخوش منسون کے اقسام و احکام درج ہیں بطور شال ایک ایک آیت درج کرتا ہوں۔

۱۔ کتب عليکم اذا حضر احد کم الموت پہلے والدین کے حق میں مال کی وصیت کی جاتی تھی پھر وہ وصیت منسون ہو گئی اور والدین کا حصہ بطور میراث تعین کر دیا گیا اس کے باوجود باعثیات تلاوت منسون نہیں بلکہ تلاوت باقی ہے۔

۲۔ الشیخ والشیخة اذا زیقا فارجمو هما نکالاً من الله۔ اس آیت کی تلاوت منسون ہو گئی مگر حکم باقی ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ خ ۱۵ ص ۲۸)

## قرآن کریم میں سات زمینوں کا تذکرہ

سوال..... ارشاد باری ہے ”اللہ الذی خلق سع سموات و من الارض مثلهن“ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ آسمان سات ہیں اسی طرح زمینیں سات ہیں مگر یہ زمینیں ہمارے اوپر ہیں یا نیچے؟ جواب..... بعض کہتے ہیں کہ زمین ایک ہی ہے اور مثیل بعض صفات میں مراد ہے۔ میں نہیں مل ری قول صحیح نہیں اس لئے کہ سات زمینے کا کام کا۔ حادیث صحیح سے ثابت ہے مگر شریعت نے ان کی عجده نہیں بتائی اس لئے اس بارے میں اقوال مختلف ہیں۔

۱۔ سات زمین ایک دوسری کے اوپر ہیں اور ہر دو کے درمیان فصل ہے۔

۲۔ پہلے آسمان کے اوپر دوسری زمین، دوسرے کے اوپر تیسری زمین، علی ہذا القیاس۔

۳۔ اقایم بعد مراد ہیں۔

۴۔ معادن یا مٹی کے سات طبقے مراد ہیں، قاب اول راجح۔ کیونکہ یہ بعض احادیث سے ثابت ہے اور جمہور کا قول بھی یہ ہی ہے۔ (حسن الفتاوى ص ۲۵ ج ۱)

## سورہ توبہ کے شروع میں بسم اللہ نہ ہونے کا سبب

سوال..... سورہ توبہ کے شروع میں بسم اللہ نہ ہونے کا کیا سبب ہے؟ یا حرہ انصاف و توبہ ایک سورت ہیں تو اس سورت میں فاصلہ یو۔ اب ہے؟ اور سام جد اند کیوں ہیں؟ اور اگر دو ہیں تو بسم اللہ شروع توبہ میں کیوں نہیں لکھی گئی؟ اس واسطے کہ ہر سورت کے شروع میں بسم اللہ ضرور ہوتی ہے اور اگر کوئی تسمیہ پڑھے تو جائز ہے یا نہیں؟ اور جو شخص شروع توبہ کے وقت یہ ساڑھے اعود بالله من النار یہ ثابت ہے یا نہیں؟

جواب..... حدیث ابو داؤد میں حضرت عثمانؓ نے فرمایا کہ سورہ انصاف پہلے نازل ہوئی پھر سورہ توبہ اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فرمایا کہ شاید سورہ انصاف کا جز ہو اور جمع بھی نہ کیا کہ شاید دو سورتیں ہوں۔ لہذا فصل بلا تسمیہ کے کر دیا اور بسم اللہ اگر کوئی پڑھنے تو بلا کراہت درست ہے اور جو بعض کا معمول مذکور تعود پڑھنے کا ہے اس کی کوئی اصل نہیں۔ اور دوسری روایت جو حضرت علیؓ نے نقل کرتے ہیں وہ چند اس معتبر نہیں وہ تسمیہ نہ لکھنے کی وجہ حضرت عثمانؓ سے نقل ہے، وہ معجزہ ہے۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۵۷ اج ۱)

## مَعْوِذُ تَمِّنْ كَقُرْآنَ كَرِيمَ كَاحْصَمَهُ هُونَسَ سَمَّتَ مَعْلُوقَ

### حضرت ابن مسعودؓ کے عقیدے کی مفصل تحقیق

سوال..... ایک مشہور تفسیر قرآن میں مَعْوِذُ تَمِّنْ (سورہ فلق و الناس) کی قرآنیت کے متعلق بحث نے میرے ذہن کو کافی حد تک پریشان و پر اگنده کر دیا ہے اور اس بات کا شدید خطرہ ہے کہ سرے سے قرآن، ہی کے غیر محرف ہونے کا ایمان نہ متزلزل ہو جائے۔ اس تفسیر میں بے شمار روایات و احادیث کے حوالوں سے ثابت کیا گیا ہے کہ حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ مَعْوِذُ تَمِّن کو قرآن کی سورتیں نہیں مانتے تھے اور اسی لئے انہوں نے ان کو اپنے مصحف سے بھی ساقط کر دیا تھا۔ بعض روایات میں اضافہ ہے کہ وہ ان سورتوں کو نماز میں بھی نہیں پڑھتے تھے۔ مفسر محترم نے ان روایات کو صحیح قرار دیا ہے، لیکن ساتھ ہی ایسے بھی کہا ہے کہ یہ رائے صرف حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کی رائے تھی جو اجتہادی غلطی تھی الہدیہ اُن کی رائے کو باقی صحابہؓ کے اجماع کے مقابلے میں روکیا جا سکتا ہے۔ اس بحث سے کم از کم میں مطمئن نہیں ہو سکا، اس لئے مندرجہ ذیل سوالات کے جوابات کا طالب ہوں:-

۱:- قرآن کی کسی آیت کا انکار کر کے آیا کوئی شخص مسلمان بھی رہ سکتا ہے؟ درآ نحایہ یا انکار کرنی ہی مقصودیت سے کیا جائے؟ اگر نہیں تو حضرت عبد اللہ کے متعلق آپ کی اور دوسرے محققین کی کیا رائے ہے؟

۲:- حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ نے آخر ان سورتوں کا کیوں انکار کیا؟ یہاں نہیں کہا جاسکتا کہ ہو سکتا ہے کہ اُن مسعودیوں کی خبر نہ پہنچ سکی ہو، کیونکہ جیسا کہ ابن حجرؓ نے بجا طور پر یہ لکھا ہے کہ یہ سورتیں دور اول ہی سے متواتر تھیں اور نازل بھی کلی دور میں ہوئی ہیں اتنے عرصے تک اُن مسعودؓ بے خبر نہیں رہ سکتے اس دور کے مسلمانوں کا یہ طریقہ بھی تھا کہ ان تک وحی خبر متواتر کے ذریعہ پہنچے اور وہ اس بحث میں الجھ پڑیں کہ مجھے تو معلوم نہیں لہذا یہ قرآن نہیں ہے اور پھر یہ امر بھی معلوم ہے کہ حضرت عثمانؓ کے عہد مبارک میں تو ان سورتوں کا خبر متواتر ہونا مخفی نہیں رہ سکتا تھا اور موجودہ قرآن کی صحت پر تو صحابہؓ کا اجماع بھی ہو چکا تھا۔ ان حالات میں حضرت ابن مسعودؓ ناواقف نہیں رہ سکتے تھے، پھر انہوں نے ان سورتوں کا کیوں انکار کیا؟

۳:- عاصم، حمزہ، کسائی اور خلف جو مشہور القراء میں سے ہیں ان کی سند پر تمام امت کا اتفاق ہے، ان چاروں نے اسی قرآن کی سند جسے اب ہم آپ پڑھتے ہیں اور جس میں مَعْوِذُ تَمِّن بھی شامل ہیں اُن مسعودیوں کی سند پہنچائی ہے لیکن اُن مسعودؓ سے منسوب روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ سلسلہ اسناد غلط ہے کیونکہ اس قرآن میں مَعْوِذُ تَمِّن شامل ہیں اور وہ ان کے منکر تھے اس سے یہی نتیجہ لکھتا ہے کہ موجودہ قرآن میں یہ سورتیں الحاقی ہیں۔ اُن مسعودؓ کے شاگردوں نے کم از کم ایک دفعہ تو ان

پر جھوٹ گھڑا ہے باقی قرآن کے متعلق بھی اللہ ہی جانتا ہے کہ کتنا حصہ الحاقی ہو گا اور کتنا وہ حصہ ہے جو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوا تھا ان احادیث سے قرآن کی قطعیت متاثر نہیں ہو جاتی؟  
جواب:- محترم و مکرم!

السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ

آپ کا گرامی نامہ مجھے دس بارہ دن پہلے مل گیا تھا جواب میں تاخیر اس لئے ہوئی کہ آپ کا جواب قدرے تفصیل کا طالب تھا اور مجھے بحوم مصروفیات میں استراحت نہ مل سکا کہ فوراً جواب لکھوں۔ بہر کیف! اب آپ کے سوالات کا جواب پیش خدمت ہے، خدا کرے کہ یہ جواب آپ کی تشفی کر سکے۔ واقعہ یہ ہے کہ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ بھی پوری امت کی طرح معوذین کو قرآن کا جزء مانتے تھے اور جن روایتوں میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ حضرت عبد اللہ بن مسعود ان کو قرآن کا جزء نہیں مانتے تھے وہ درست نہیں ہیں۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود سے قرآن کریم کی جو متواتر قرأتیں منقول ہیں ان میں معوذین شامل ہیں۔

قرأت عشرہ میں سے عاصم کی قرأت حضرت ابو عبد الرحمن سلمی، حضرت زر بن حمیش اور حضرت ابو عمر والشیعائی سے منقول ہے اور یہ تینوں اسے حضرت عبد اللہ بن مسعود سے نقل کرتے ہیں۔ (دیکھئے الشریف فی القراءات العشر لابن الجزری ج: ۱ ص: ۱۵۶) (النشر فی القراءات العشر لابن الجزری ج: ۱ ص: ۱۵۵) (مطبع مصطفیٰ محمد، مصس اسی طرح حمزہ کی قرأت علقم اسود ابن وہب عبد اللہ بن مسعود سے روایت کرتے ہیں۔ (ایضاً ج: ۱۶۶) (ج: اص: ۱۶۵) (مطبع مصطفیٰ محمد، مصر) اس کے علاوہ قرأت عشرہ میں سے کسائی اور خلف گی قرأتیں بھی بالآخر حضرت عبد اللہ بن مسعود پر مشتمی ہوتی ہیں کیونکہ کسائی حمزہ کے شاگرد ہیں اور خلف ان کے شاگرد ہیں اور اس بات پر امت کا اجماع ہے کہ قرأت عشرہ کی اسانید ساری دنیا میں سب سے زیادہ قوی اور صحیح اسانید ہیں اور نسل تواتر کے ساتھ نقل ہوتی چلی آ رہی ہیں۔ (فیض الباری ج: ۳۲ ص: ۲۶۲) (وفی فیض الباری قبیل کتاب فضائل القرآن ج: ۳ ص: ۲۶۲) (طبع مکتبہ حفاظیہ پشاور) واعلم ان سند الکسائی ینتهي الى ابن مسعود، لانه قرأ على حمزه و مثله ينتهي مسند خلف الذى من العشرة الى ابن مسعود فانه قرأ على سليم و هو على حمزه و اسناد القراء العشرة اصح الاسانيد باجماع الامة و تلقى الامة له بقبولها۔ اس لئے اگر کوئی خبر واحد ان متواتر قرأتوں کے خلاف ہو تو وہ یقیناً واجب الرد ہے اور اسے قبول نہیں کیا جا سکتا۔ اسی بناء پر محقق علماء اور محدثین کی اکثریت نے ان روایتوں کو ضعیف موضوع کم از کم ناقابل قبول بتایا ہے جو حضرت عبد اللہ بن مسعود کی طرف یہ باطل نہ ہب مذوب کرتی ہیں، چنان توال ذیل میں پیش خدمت ہیں۔

ان شیخ الاسلام علامہ نووی جو جلیل القدر محدثین میں سے ہیں شرح مہذب میں تحریر فرماتے ہیں۔

اجماع المسلمين على ان المعوذين والفاتحة من القرآن و ان من جحد

مَنْهَا شِتَّاً كُفُرٌ وَمَا نَقْلٌ عَنْ أَبْنَى مَسْعُودٍ بَاطِلٌ لَيْسَ بِصَحِيحٍ۔ (بِحَوَالِ الْأَقْنَانِ ج: اص: ۸۱) (دِيْكَيْهَ الْأَقْنَانِ فِي عِلْمِ الْقُرْآنِ ج: اص: ۲۷۳) (طبع مكتبة نزار مصطفى البارز مكلة المكرمة) وكذا في فیض الباری ج: بص: ۲۶۲ (طبع مكتبة حفاسیہ پشاور)

”مسلمانوں کا اس پر اجماع ہے کہ معاذ تین اور فاتحہ قرآن کریم کا جزء ہیں اور اگر کوئی شخص ان میں سے کسی کا بھی انکار کرے تو وہ کافر ہو جائے گا اور اس سلسلے میں حضرت ابن مسعود سے جو کچھ منقول ہے وہ صحیح نہیں۔“ (دیکھئے: اردو ترجمہ الاقنان فی علوم القرآن ج: اص: ۲۱۲) (طبع ادارہ اسلامیات ۱۴۰۲ھ بمطابق ۱۹۸۲ء)

۲:- علامہ ابن حزم تحریر فرماتے ہیں:-

وَكُلُّ هَارُوْيٍ عَنْ أَبْنَى مَسْعُودٍ مِنْ أَنَّ الْمَعْوَذَتَيْنِ وَأَمَّ الْقُرْآنِ لَمْ تَكُنْ فِي مَصْحَفٍ فَكَلْبٌ مَوْضِعٌ لَا يَصْحُ وَإِنَّمَا صَحَّتْ عَنْهُ قِرَاءَةُ عَاصِمٍ عَنْ ذَرِبِنْ حَبِيشٍ عَنْ أَبْنَى مَسْعُودٍ وَفِيهَا أَمَّ الْقُرْآنِ وَالْمَعْوَذَتَيْنِ۔  
(المحلی لابن حزم ج: ۱ ص: ۱۳ طبع دمشق و مصر)

”وَهُمَّا مِمْرَأَتُ جِنٍ مِنْ كَهْبَيْا ہے کہ معاذ تین اور سورۃ فاتحہ حضرت ابن مسعود کے مصحف میں نہیں تھیں وہ جھوٹی اور من گھڑت ہیں بلکہ ان سے قرأت عاصم ثابت ہے جو زربن حبیش سے منقول ہے اور اس میں معاذ تین بھی ہیں اور فاتحہ بھی۔“

۳:- امام فخر الدین رازیؒ اور قاضی ابویکر بن عربیؒ نے بھی اس روایت کو صحیح مانتے سے انکار کیا ہے۔ (المحلی لابن الحزم ج: اص ۱۳ مطبوعہ دمشق سر ۱۴۳۲ھ)

۴:- علامہ بحر العلوم تحریر فرماتے ہیں:-

فَسَبَّةُ انْكَارٍ كُونَهَا مِنَ الْقُرْآنِ إِلَيْهِ غَلْطٌ فَاحِشٌ وَمِنْ اسْنَادِ الْانْكَارِ إِلَى أَبْنَى مَسْعُودٍ فَلَا يَعْبُدُهُ بِسْنَدٍ عَنْدَ مَعَارِضَةِ هَذِهِ الْإِسَانِيَّةِ الصَّحِيحَةِ بِالْاجْمَاعِ وَالْمُنْتَقَاهُ بِالْقَبُولِ عَنْهُ الْعُلَمَاءُ الْكَرَامُ بِلَهُ

وَالْأَمَةُ كُلُّهَا كَافَةً فَظَهَرَ أَنَّ نِسْبَةَ الْانْكَارِ إِلَى أَبْنَى مَسْعُودٍ بَاطِلٌ.

”حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کو معاذ تین کے جزء قرآن ہونے کا انکر پتا یا نہایت تحشی غلطی ہے اور جس شخص نے اس انکار کی نسبت ان کی طرف کی ہے اس کی سند ان اسانید کے مقابلے میں ناقابل اعتبار ہے جو اجماعی طور پر صحیح ہیں اور جنہیں علمائے کرام بلکہ پوری امت نے قبول کیا ہے۔ اس سے واضح ہے کہ حضرت ابن مسعودؓ کی طرف انکار کی نسبت باطل ہے۔“

(بحر العلوم شرح سلم الثبوت ج: ۲ ص: ۱۲) (نوایح الرحموت ج: ۲ ص: ۱۳) (طبع دار احیاء اثرات العربی بیروت لبنان)

۵۔ مصر کے علمائے متاخرین کے سرخیل علامہ زاہد الکوثریؒ لکھتے ہیں:-

وَمِنْ زَعْمِ أَنَّهُ لَمْ يَكُنْ فِي مَصْحَفِهِ الْفَاتِحَةِ وَالْمَعْوَذَاتِ إِنَّمَا كَانَ يَحْكُمُ  
الْمَعْوَذَاتِ فِي كَذَابٍ قَصْدًا أَوْ وَاهِمٍ مِّنْ غَيْرِ قَصْدٍ وَالْمَعْوَذَاتِ مُوجَدَاتٍ  
فِي قِرَاءَةِ أَبْنِ مُسْعُودٍ الْمُتَوَاتِرَةِ عَنْهُ بِطَرِيقِ اصْحَابِهِ وَكَذَلِكَ الْفَاتِحَةُ  
وَقُرْآنُهُ هُوَ قِرَاءَةُ عَاصِمِ الْمُتَوَاتِرَةِ الَّتِي يَسْمَعُهَا الْمُسْلِمُونَ فِي مِشَارِقِ  
الْأَرْضِ وَمِغَارِبِهَا فِي كُلِّ حِينٍ وَفِي كُلِّ الْعَطَبَاتِ وَإِنِّي بِنَاهِضٍ خَبْرُ  
الْأَهَادِ الرِّوَايَةِ الْمُتَوَاتِرَةِ..... وَقَدْ اجْعَادَ أَبْنِ حَزْمٍ الرَّدُّ عَلَى تَقْوِيلَاتِ  
الْمُتَقْوِلِينَ فِي هَذَا الصَّدَدِ فِي كَثِيرٍ مِّنْ مَوْلَفَاتِهِ.

”اور جس شخص کا یہ خیال ہو کہ حضرت ابن مسعودؓ کے مصحف میں فاتحہ اور معوذات نہیں تھیں یا  
وہ معوذات نہ کو مصحف سے منادیا کرتے تھے تو وہ شخص یا تو جان بوجہ کر جھوٹ بولتا ہے یا غیر شوری  
طور پر وہم میں بنتلا ہے کیونکہ معوذات نہ اور اسی طرح سورۃ فاتحہ حضرت ابن مسعودؓ کی اس قرأت میں  
موجود ہیں جو ان کے شاگردوں کی سند سے متواتراً منقول ہے اور ان کی قرأت عاصم کی وہ مشہور  
قرأت ہے جسے شرق و مغرب کے تمام مسلمان ہر زمانے اور ہر طبقے میں سننے چلے آئے ہیں اور یہ  
اخبار آحاد اس متواتر قرأت کا مقابلہ کیسے کر سکتی ہیں؟ اور علامہ ابن حزمؓ نے اپنی متعدد کتابوں میں  
اس فتنہ کے اقوال کی بڑی اچھی تردید کی ہے۔ (مقالات الکوثری ص: ۱۶) (مطبع ایج ایم سعید)  
یہ چند اقوال صرف نہ نہ کے لئے پیش کئے گئے ہیں ورنہ ان کے علاوہ اور بھی بہت سے  
حقیق علماء نے ان روایات کو صحیح مانتے سے انکار کیا ہے۔

اس پر یہ شبہ ہو سکتا ہے کہ حافظ ابن حجرؓ اور علامہ نور الدین یعنیؒ نے تصریح کی ہے کہ ان روایتوں  
کے تمام راوی ثقہ ہیں۔ (فتح الباری ج: ۸ ص: ۴۰۳) (فتح الباری ج: ۸ ص: ۲۳۷) (مطبع  
دارالشیکر لالہامیہ لاہور) و مجمع الزوائد ج: ۷ ص: ۱۳۹) (مطبع دارالکتاب العربي بیروت لبنان)  
پھر ان روایتوں کو غیر صحیح کیسے کہا جا سکتا ہے؟ لیکن جو حضرات علم حدیث سے واقف ہیں ان  
پر یہ بات مخفی نہیں ہے کہ صرف راویوں کا ثقہ ہونا کسی روایت کے صحیح ہونے کے لئے کافی نہیں بلکہ  
یہ بھی ضروری ہے کہ اس میں کوئی علت یا شذوذ نہ پایا جائے۔ تمام محدثین نے ”حدیث صحیح“ کی  
تعریف میں یہ بات لکھی ہے کہ وہ روایت ہر قسم کی علت اور شذوذ سے خالی ہو۔ چنانچہ اگر کسی  
روایت میں کوئی علت یا شذوذ پایا جاتا ہو تو راویوں کے ثقہ ہونے کے باوجود اس کو صحیح قرار نہیں دیا  
جاتا حافظ ابن الصلاحؓ اپنے مقدمے میں تحریر فرماتے ہیں۔

فالْحَدِيثُ الْمَعْلُولُ هُوَ الْحَدِيثُ الَّذِي اطْلَعَ فِيهِ عَلَى عَلَةٍ تَقْدَحُ فِي  
صَحَّتِهِ مَعَ أَنَّ الظَّاهِرَ السَّلَامَةَ مِنْهَا وَيَتَطَرَّقُ ذَلِكُ إِلَى الْإِسْنَادِ الَّذِي

رجاله ثقات لجامع شروط الصحة من حيث الظاهر و يستعان على ادراكها بفرد الرواى و بمخالفة غيره له مع قرائنا تنضم الى ذلك تنبه العارف بهذه الشان. (بحواله مقدمة فتح الملهم ج: ۱ ص: ۵۲)

(فتح الملهم ج: ۱ ص: ۱۳۶) (طبع مكتبة دار العلوم كراجي)

”پس حدیث معلل وہ حدیث ہے جس میں کوئی ایسی ”علت“ معلوم ہوئی ہو جو اس حدیث کی صحت کو مجرد کرتی ہو باوجود یہکہ ظاہری نظر میں وہ حدیث صحیح سالم معلوم ہوتی ہوا اور یہ ”علت“ اس سند میں بھی واقع ہو جاتی ہے جس کے راوی ثقہ ہوتے ہیں اور جس میں بظاہر صحت کی تمام شرائط موجود ہوتی ہیں اور اس علت کا اور اک علم حدیث میں بصیرت رکھنے والوں کو مختلف طریقوں سے ہو جاتا ہے، کبھی راوی کو متفرد یہکہ کراور کبھی یہ دیکھ کر کہ وہ راوی کسی دوسرے راوی کی مخالفت کر رہا ہے اور اس کے ساتھ کبھی دوسرے قرائیں بھی مل جاتے ہیں۔“

حدیث کی ایک قسم ”شاذ“ ہے، اس کے راوی بھی ثقہ ہوتے ہیں لیکن چونکہ وہ اپنے سے زیادہ ثقہ راویوں کی مخالفت کرتے ہیں اس لئے ان کی حدیث قبول نہیں کی جاتی۔

لہذا جن روایتوں میں حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کی طرف یہ قول منسوب کیا گیا ہے کہ وہ معاذ تین کو قرآن کریم کا جزء نہیں مانتے تھے، علامہ نووی اور ابن حزمؓ وغیرہ نے ان کو راویوں کے ثقہ ہونے کے باوجود مندرجہ ذیل تین وجہ سے قابل قبول نہیں سمجھا:-

۱:- یہ روایتیں معلوم ہیں اور ان کی سب سے بڑی علت یہ ہے کہ وہ حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کی ان قرأتون کے خلاف ہیں جو ان سے بطریق تواتر منقول ہیں۔

۲:- مسند احمدؓ کی وہ روایت جس میں حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کا یہ صریح قول نقل کیا گیا ہے کہ: ”انهماليستامن كتاب الله“ (معاذ تین اللہ کی کتاب کا جزء نہیں ہیں) صرف عبد الرحمن بن زید بن خبیثؓ سے منقول ہے اور کسی نے صراحة ان کا یہ جملہ نقل نہیں کیا۔ (ویکھے: مجمع الزوائد للهیشمی ج: ۷ ص: ۱۳۹، مطبع دار الكتاب العربي، بيروت لبنان) (والفتح الربانی ج: ۱۸ ص: ۳۵۲، ۳۵۲) (ناشر: احمد عبد الرحمن، البنا الساعاتی)

اور متواترات کے خلاف ہونے کی وجہ سے یہ جملہ یقیناً شاذ ہے، اور محمد شین کے اصول کے مطابق ”حدیث شاذ“، مقبول نہیں ہوتی۔

۳:- اگر بالفرض ان روایتوں کو صحیح مان بھی لیا جائے تو بھی بہر حال یہ اخبار آحاد ہیں اور اس یات پر امت کا اجماع ہے کہ جو خبر واحد متواترات اور قطعیات کے خلاف ہو وہ مقبول نہیں ہوتی۔ حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ سے جو قرأتیں تواتر کے ساتھ ثابت ہیں ان کی صحت قطعی ہے لہذا ان کے مقابلے میں یہ اخبار آحاد یقیناً واجب الرد ہیں۔

اب صرف ایک سوال رہ جاتا ہے اور وہ یہ ہے کہ اگر یہ روایتیں صحیح نہیں ہیں تو ان شرطے روایوں نے ایسی بے اصل بات کیونکر روایت کر دی؟ اس کا جواب یہ ہے کہ ان روایتوں کی حقیقت یہ ہو سکتی ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود معاویہ تین کو قرآن کریم کا جزء توانٹے ہوں لیکن کسی وجہ سے انہوں نے اپنے مصحف میں ان کو نہ لکھا ہو۔ اس واقعے کو روایت کرتے ہوئے کسی راوی کو وہم ہوا اور اس نے اسے اس طرح روایت کر دیا گویا وہ انہیں سرے سے جزء قرآن ہی نہیں مانتے تھے حالانکہ حقیقت صرف اتنی تھی کہ معاویہ تین کو جزء قرآن مانتے کے باوجود انہوں نے اپنے مصحف میں ان کو نہیں لکھا تھا، اور نہ لکھنے کی وجہ بہت سی ہو سکتی ہیں مثلاً علامہ زاہد الکوثریؒ نے فرمایا ہے کہ: انہوں نے معاویہ تین کو اس لئے نہیں لکھا کہ ان کے بھولنے کا کوئی ذرہ تھا، کیونکہ یہ ہر مسلمان کو یاد ہوتی ہیں۔ (مقالات الکوثری ص: ۱۲) مطبع ایم سعید

اس کی تائید اس بات سے ہوتی ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود نے اپنے مصحف میں سورہ فاتحہ بھی نہیں لکھی اور امام ابو بکر الانباریؒ نے اپنی سند سے روایت کیا ہے کہ ان سے پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا کہ "لو کتبتها لكتبها مع كل سورة" (اگر میں سورہ فاتحہ لکھتا تو اسے ہر سورت کے ساتھ لکھتا)۔ امام ابو بکر فرماتے ہیں کہ: اس کا مطلب یہ ہے کہ فماز میں ہر سورت سے پہلے سورہ فاتحہ پڑھی جاتی ہے اس لئے ہر سورت کا افتتاح فاتحہ سے ہونا چاہئے۔ لہذا حضرت ابن مسعودؓ نے فرمایا کہ: میں نے اسے نہ لکھ کر اختصار سے کام لیا اور مسلمانوں کے حفظ پر اعتماد کیا۔ تفسیر القرطبی جلد اص ۱۱۵

۱۱۶ مطبع دارالكتاب العربي للطباعة والنشر ۱۹۸۶ء انتشارات ناصر خضر وابیان

بہر کیف! اگر حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے اپنے مصحف میں سورہ فاتحہ اور معاویہ تین تحریر نہ فرمائی ہوں تو اس کی بہت سی معقول توجیہات ہو سکتی ہیں اور ان سے یہ سمجھنا کسی طرح درست نہیں ہے کہ وہ ان کو قرآن کریم کا جزء نہیں مانتے تھے جبکہ ان سے تو اتر کے ساتھ پورا قرآن ثابت ہے۔

اس تحقیق کے بعد آپ کے تمام والات کا جواب ہو جاتا ہے کیونکہ وہ اس قصے کو صحیح قرار دینے پوچھنی ہے۔ یہ مکتوب احرقر نے حضرت والد صاحب مدظلہم کو بھی سادیا تھا، انہوں نے بھی اس کی تائید و تصدیق فرمائی۔ واللہ سبحانہ اعلم (فتویٰ نمبر ۹۱۷-۲۲)

### انما الخمر والمیسر سے

### شراب کے نجسِ حقیقی ہونے پر استدلال

سوال..... فقہاء نے انما الخمر والمیسر سے شراب کے نجسِ حقیقی ہونے پر استدلال کیا ہے حالانکہ اسی آیت میں مذکور النصاب و ازلام کی نجاست حکمی ہے، بخلاف انما

المشرکون نجس کے اپنے اطلاق سے وہ بھی نجاست حقیقی و حکمی دونوں کوشامل ہے پھر بھی فقهاء مشرکین کے بخس حقیقی ہونے کے قائل نہیں، اس کی وجہ ہے؟

جواب..... حقیقی معنی پر جب تک حمل ممکن ہو مجاز مراد یعنی جائز نہیں اور خر میں ممکن ہے، اس لئے اسی پر محمول کیا جائے گا، اور پھر یہ حمل متاید بالاجماع ہو گیا اور میسر و اسلام و انصاب میں معنی حقیقی کے محدث رہنے سے مجاز پر حمل کرنا واجب ہوا اور دلیل تحدیر کی اجماع ہے، البتہ مشرکین میں بعض نجاست حقیقی کے قائل ہوئے ہیں مگر جمہور نے اس کا انکار اس لئے کیا کہ بالاتفاق ایمان لے آنے سے وہ نجاست نہیں رہتی اور ظاہر ہے کہ ایمان لانے سے نہ ماہیت کا تبدل ہوا اور نہ کوئی جرم زائل ہوا اور اگر آیت خر میں مجاز و حقیقت کے جمع کا اشکال ہوتا وہ اس طرح مرفوع ہو سکتا ہے کہ رجس مذکور کو خمر کی خبر کہا جائے اور انصاب و اسلام کی خبر کو مخدوٰف مانا جائے، چنانچہ بعض مفسرین نے اسی ترکیب کو اختیار کیا ہے پس جب لفظ رجس متعدد ہو گیا تو حقیقت و مجاز کے درمیان جمع لازم نہ آیا۔ (امداد الفتاوی ص ۲۲-۲۳ ج ۵)

### وان تظاہرا کے موکد کرنے کی وجہ

سوال..... بلاغت کا قاعدہ ہے کہ حال اور مقام کی نسبت سے کلام میں تاکید اور زور ہو از واج مطہرات میں سے اگر کسی سے غلطی اور اکٹاف راز ہو گیا تھا تو فقط تادیب و حسنه کافی تھی اس بیان کی کیا ضرورت تھی کہ اللہ جبریل صاحب المؤمنین اور ملائکہ آنحضرت کے مدگار ہیں؟

جواب..... گو بظاہر یہ قصہ سرسری معلوم ہوتا ہے، لیکن اگر اس کے آثار میں غور کیا جائے تو مہتم بالشان ہے، اسی لئے ان تاکیدوں کی ضرورت ہوئی، تفصیل مقام کی یہ ہے کہ یہ امر گویا باعتبار اس کے اصل مقتضی اس کا حب رسول صلی اللہ علیہ وسلم ہے فتح نہیں، لیکن چونکہ اس میں دوسروں کی حق تلفی اور اذیت رسول کے ساتھ دلٹکنی لازم آتی ہے اور یہ فتح ہے اور جو فتح کو لازم کرے وہ فتح ہوتا ہے اس اعتبار سے فتح موجب توبہ اور محل اہتمام ہوا اور حاصل..... فان الله هو مولاہ کا یہ ہے کہ تمہاری ان سازشوں سے آپ کا کوئی ضرر نہیں بلکہ تمہارا ہی ضرر ہے کیونکہ جس شخص کے لئے ایسے حادی ہوں اس کے خلاف مزاج کا روایاں کرنے میں اپنا ہی برا ہے، پس جملہ فان الله هو مولاہ سے یہ مقصود نہیں کہ اس واقعہ خاص میں یہ لشکر تم پر چڑھائے گا اور بظاہر مثلا اشکال کا سائل کو بھی ہوا بلکہ مطلب یہ ہے کہ آپ کی فی نفسہ ایسی شان ہے کہ اللہ تعالیٰ جبریل صاحب المؤمنین اور فرشتہ آپ کے مدگار ہیں اور ایسی شان والے کے خلاف طبیعت کوئی کام کرنا فتح ہے۔ (امداد الفتاوی ص ۲۲ ج ۵)

## قرآن کے بعض ظاہری معنی متروک ہوتے ہیں

سوال ..... کوئی آیت جس کے ظاہر معنی متروک ہوں بیان فرمائیں؟

جواب ..... حتیٰ تشكح زوجا غیرہ اس سے ظاہراً معلوم ہوتا ہے کہ صرف نکاح کر لینے سے ”مطلقہ شلاش عورت“ پہلے شوہر کے لئے حلال ہو جاتی ہے اور ولی کی شرط نہیں چنانچہ یہی حکم سعید بن میتب کے نزدیک ہے اور متواتر حدیث سے ثابت ہوا کہ قتل خطا کی دیت قاتل کے مال میں واجب ہوتی ہے عاقله پر واجب نہیں ہوتی، جیسا خارج کا نہ ہب ہے تو ایسے ظاہر معنی پر تمک کرنا غذر نہیں اور یہ خطاء اجتہادی ہرگز معاف نہیں، اس واسطے کہ یہ خطاء اجتہاد کے محل میں نہیں اور جب ایسے محل میں خطاء واقع ہو کہ وہ اجتہاد کا محل نہ ہو تو اسکی خطاء غدر کے قابل نہیں نہ مجتہد کے حق میں اور نہ غیر مجتہد کے حق میں۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۱۵۵-۲۱۶)

## اللہ کو وکیل کیسے بنایا جائے؟

سوال ..... لاَللَّهُ أَلَا هُوَ فَاتِحُ الدُّجَاهِ وَكَيْلًا يَأْرِشُ الدُّفَّارَ میں کہ اس کو وکیل کیسے بنایا جائے؟

جواب ..... اپنے محالمات کو اللہ کے پروکر دیا جائے اور دل سے پورا بھروسہ رکھ کے کہ میرا حقیقی کار ساز وہی ہے، جس طرح چاہے وہ کام بنادے ظاہر اسباب موڑ حقیقی نہیں ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۰ ج ۱۱)

## اور ہجر جمیل کیا ہے؟

سوال ..... وَاهْجِرُوهُمْ هُبْجِرُ اجمیلَا کا کیا مطلب ہے؟ رہبائیت یا کمھ اور؟

جواب ..... اپنے حقوق کا مطالبة نہ کرے درگز رکرنے انقاص نہ لینے سے اس پر بخوبی عمل ہو سکتا ہے، ایسے موقع پر جواب نمبر ایک کو ملحوظ رکھا جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۰ ج ۱۱)

## حضرت یوسف کتنے خوبصورت تھے؟

سوال ..... ایک مولوی صاحب نے کہا کہ کہیں بھی یہ لکھا ہو نہیں کہ حضرت یوسف بہت خوبصورت تھے؟

جواب ..... آیت کریمہ جس کا ترجمہ درج ذیل ہے۔ آپ کے بہت خوبصورت ہونے پر دلالت کرتی ہے۔ ”ماهذدا بشرأَ ان هذَا الَا ملَكَ كَرِيمٌ“ یہ شخص ہرگز آدمی نہیں یہ تو کوئی بزرگ فرشتہ ہے۔ (خیر الفتاوی ص ۳۲۱ ج ۱)

## حضرت یوسف علیہ السلام اور زین الحکام کے نکاح کی تحقیق

حضرت یوسف علیہ السلام اور زین الحکام کے درمیان عقد نکاح ہوا تھا یا نہیں؟

جواب ..... حضرت یوسف علیہ السلام جب شاہ مصر کے ہاں گئے تو عزیز مصر کی بیوی کے

ساتھ پیش آئے والا واقعہ کی صفائی کے بعد شاہ مصر نے آپ کو اپنے خواص میں نمایاں جگہ دی اور پھر عزیز مصر کے انتقال کے بعد حضرت یوسف علیہ السلام کو اس کے منصب پر فائز کیا اور اس کی بیوی (جس کا نام بعض مفسرین نے زیخا بتایا ہے) کا نکاح حضرت یوسف کے ساتھ کر دیا۔ چونکہ عزیز مصر نا مرد تھا اس لیے زیخا اس وقت تک باکرہ ہی رہی۔ پھر زیخ سے حضرت یوسف علیہ السلام کے تین بچے پیدا ہوئے جن کے نام افرام، میشا اور رحمت ہیں۔

قال البغوي: عن ابن اسحق قالوا ثم ان قطفيه اى عزيز مصر هلك فى تلك الليلى فزوج الملك ليوسف راعيل امرأة قطفيه فلما دخل عليها قال اليه هذا خيراً ما كنت تريدين مقى قالت ان العزيز كان لا يأتى النساء.... فقرب منها يوسف فوجدها عذراء. (معالم التنزيل ج ۲ ص ۲۳۳)

## حضرت یوسف علیہ السلام کے حیلے کی حقیقت

سوال: سورۃ یوسف آیت نمبر ۷ میں ہے کہ ثم اذن مؤذن ایتها العبر انکم لسارقون اس میں یوسف علیہ السلام کے بھائیوں کو چورخہ رایا گیا ہے جو دراصل بے گناہ تھے اور سورۃ نساء آیت میں ارشاد ربانی ہے۔ ومن يكسب خطينة او اثما ثم يرم به بريئا فقد احتمل بعثانا والما مبيناً اس آیت سے بے گناہ پر الزام کا گناہ معلوم ہو رہا ہے لہذا یوسف علیہ السلام نے کیوں ایسا کام کیا؟

الجواب: حضرت یوسف علیہ السلام نے اپنے بھائی کو اپنے پاس رکھنے کا جو طریقہ اختیار کیا تھا وہ وحی الہی کے تابع تھا۔ جس کی بعد میں اللہ تعالیٰ نے کذلک کدنا لیوسف کے ساتھ تعبیر کر کے تحسین بھی فرمائی۔ لہذا اس میں حضرت یوسف علیہ السلام پر کوئی الزام عدم دشیں ہوتا۔

لما قال احمد الصاوي: كذلك کدنا لیوسف علماء الاحتيال.

ای فما وقع من یوسف فی تلك الواقعة بوحی من الله تعالى و  
حيثـذا فـلا يـقال كـيف نـادـى عـلـى اـخـوـتـه بـالـسرـقة وـاتـهمـهـم بـها مـعـ انـهـمـ  
بـرـيـئـون . (تفسیر صاوی ج ۲ ص ۲۵۲ سورۃ یوسف)

قال القراطبی: ثم مات قطفيه اى عزيز مصر فزوجه الولید بزوجة قطفيه راعيل فدخل بها یوسف فوجدها عذراء وولدت له والدین الخ. (أحكام القرآن ن ۲۱۸ سورۃ یوسف) و مثله في تفسیر ابن کثیر ج ۲ ص ۲۸۲۔

وقال الحافظ ابن کثیر و هـذا مـن الـکـیدـ المـحـبـوبـ المرـادـ الـذـیـ يـحـبـهـ اللـهـ وـيـرـضـاهـ لـمـاـ فـیـهـ مـنـ الـحـکـمـةـ وـالـمـصـلـحـةـ الـمـطـلـوـبـةـ الخـ (تفسیر ابن کثیر ج ۲ ص ۲۸۵ سورۃ یوسف) و مثله في تفسیر جامع البيان للطبری ج ۲ ص ۲۲ سورۃ یوسف۔ فتاوى حفاظی ج ۲ ص ۱۳۳

## سورہ فاتحہ میں چھ آیات ہیں یا سات؟

سوال..... سورہ فاتحہ میں سات آیات تحریر ہیں، مگر شمار کرنے سے صرف چھ آیات ہیں جیسے سورہ اخلاص میں چار آیات لکھی ہیں اور لم بولہ کے بعد طبھی بنائے ہے اگر اس کو شمار کیا جائے تو پانچ آیات ہیں۔ اگر بسم اللہ کو سورہ فاتحہ کا جز قرار دیا جائے اور بسم اللہ بھی آیت شمار کی جائے مگر نماز میں کوئی نمازی اگر بسم اللہ نہ پڑھے تو نماز ہو جاتی ہے اور اگر سورہ فاتحہ نہ پڑھے محض سورت پڑھے تو نماز ناقص ہوتی ہے؟

جواب..... خفیہ کے نزدیک بسم اللہ جز فاتحہ نہیں بغیر اس کے بھی سات آیات ہیں سورہ اخلاص میں خواختلاف ہے بعض چار آیات مانتے ہیں بعض پانچ کذافی الجنالین۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۶ ج ۱)

## ارض کی جمع قرآن کریم میں کیوں نہیں؟

سوال..... قرآن کے اندر زمین "ارض" کے متعلق جمع کا لفظ وارد نہیں اور آسمان کے لئے آیا ہے۔ کیا زمین کے لئے طبقات نہیں ہیں؟ جیسے سات طبقات آسمان کے ہیں؟

جواب..... سات زمین ہونا حدیث سے صراحت ثابت ہے اور قرآن میں بھی ہے و من الارض مثلهن اس کی تفسیر جلالین شریف میں اس طرح ہے سبع ارضین سات اجزاء نہیں بلکہ سات طبق آسمانوں کی طرح ہیں بعض روایات میں ہر زمین کے کچھ حالات بھی علاحدہ علاحدہ منقول ہیں۔

جمع کا لفظ ذکر نہ کرنے کی وجہ یہ ہے کہ وہ لفظ فصح نہیں اور قرآن کریم میں اعلیٰ درجہ کے فصح الفاظ آئے ہیں غیر فصح نہیں آئے نیز لفظ ارض اسم جنس ہے قلیل و کثیر سب کے لئے مستعمل ہے اور بعض کا قول ہے کہ لفظ ارض خود جمع ہے جس کا واحد نہیں آتا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۶ ج ۱)

## قرآن میں سائنس کی بحث

سوال..... ایک شخص کا یہ خیال ہے کہ قرآن کا نزول اس لئے ہوا کہ اخروی سعادت اور نجات حاصل ہو سکے مگر قرآن سائنس اور مادیات کی تعلیم دینے والی کتاب نہیں، کائنات کے بارے میں قرآن نے جو کچھ بیان کیا ہے وہ ضمناً ہے یا تو توحید و رسالت کے بیان کے لئے یا دوسرے عقائد اسلامی آخرت وغیرہ کے استدلال کے لئے کیا صحیح ہے؟

جواب..... فیض الباری میں بھی اسی کے قریب ہے مثلاً اس میں ہے کہ آسمان حرکت کرتا ہوا معلوم ہوتا ہے چنانہ سورج اور تاروں کی حرکت نظر آتی ہے۔ قرآن پاک نے اس ظاہری ہیئت کا تذکرہ

فرمایا ہے۔ ”والشمس تعجری لمستقرلها ذلک تقدیر العزیز العلیم و کل فی الہک  
یسبحون اس سے بحث کرنا کہ زمین متحرک ہے یا آسمان زائد از ضرورت ہے بلکہ ظاہری ہیئت سے  
جو عبرت حاصل کی جاسکتی ہے اور خالق کی طرف رہنمائی حاصل ہو سکتی ہے اس پر اکتفا کیا گیا ہے اور  
زمین و آسمان کی حرکت کے متعلق جو بھی اہل سائنس کی تحقیق ہے اس پر کوئی قطعی دلیل نہیں اس لئے کہ  
آئے دن تحقیقات بدلتی رہتی ہیں اور یہ سب ظن و تجھیں پر ہے۔ نہ کہ علم و یقین پر ورنہ تبدل نہ ہوتا۔۔۔۔۔  
دوسرا ہے مقصد معرفت خالق اور اس کی اطاعت، اس سے یہ سائنس وال طبقہ بہت دور اور  
محروم ہے وہ عامۃ خالق ہی کا منکر ہے پھر تو یہ سائنس وبال جان ہے۔ (فتاویٰ محمودی ص ۲۲ ج ۱)

## اطیعوا اللہ و اطیعوا الرسول و اولی الامر کا مطلب

سوال..... امت کی شفاعت صرف رسول اللہ علیہ السلام فرمائیں گے یا اصحاب کبار بھی  
شفاعت کر سکیں گے اور صحابہؓ کی تابع داری میں کیا فائدہ ہے؟ اور ان کی عداوت میں کیا نقصان ہے؟  
جواب..... امور دنیا و آخرت میں شفاعت سے یہ مراد ہے کہ گناہوں اور فعل حرام کی معافی  
کے لئے سوال کیا جائے اور اخلاق شفاعت کا فقط عام ہے۔ شفاعت جرمی و ذنبی دونوں کو شامل ہے۔  
شفاعت جرمی ایک دوسرے شخص کے بارے میں اور تابع متبوع کے حق میں کر سکتا ہے اور شفاعت  
ذنبی کسی وسیلہ کے واسطے سے اور بلا واسطہ بھی پیغمبر علیہ السلام فرمائیں گے اور آنحضرتؐ کی شفاعت  
کے لئے مرید کے لئے مرشد واسطہ ہو سکے گا اور حکم کے واسطہ استاد شفاعت کا واسطہ ہو سکے گا۔

اور صحابہ کرام کی تابع داری نص سے ثابت ہے۔ مثلاً اطیعوا اللہ و اطیعوا الرسول و  
اولی الامر منکم اور حدیث صحیح میں ہے۔ اصحابی کالنجوم بایہم اقتدیتم اہتدیتم۔ تو  
جو لوگ صحابہؓ کی تابع داری کریں گے وہ لوگ سیدھی راہ پائیں گے اور جوان سے عداوت رکھیں گے  
ان کے بارے میں یہ ثابت ہے کہ وہ لوگ ہمیشہ وزیر میں رہیں گے۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۲۹ ج ۱)

## عبادات اور اطاعت میں فرق

سوال..... آیت و ماخليقت الجن والانس الالیعبدون کے سلسلہ میں بعض لوگ یہ  
کہتے ہیں کہ عبادات انسان و جنات کی امتیازی خصوصیت ہے اور باقی تخلوقات اطاعت کرتی ہیں تو  
کیا عبادات اور اطاعت کی حقیقت الگ الگ ہے؟

جواب..... عبادات غایت مذکول کے ساتھ تعظیم حسب الامر صرف اللہ تعالیٰ کی کی جاتی ہے۔

ایاک نسخین اطاعت "بات ماننا" دوسروں کی بھی کی جاتی ہے۔ اطیعوا اللہ و اطیعوا الرسول واولی الامر منکم عبادت اخض مطلق ہے اور اطاعت اعم مطلق ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۶ ج ۱۶)

## حضرت موسیٰ علیہ السلام کے ساتھ تشبیہ کس چیز میں ہے؟

سوال..... سورہ مزمل میں نبی علیہ السلام کے متعلق ارشاد ہے۔ اناؤ سلناً علیکم رسولاً شاهدًا علیکم کمَا ارسلنا إلی فرعون رسولاً تو کس امر میں حضرت موسیٰ کے ساتھ تشبیہ ہے؟ جواب..... موسیٰ علیہ السلام کی بعثت فرعون کی تکذیب، پھر اس کے ہلاک ہونے کا قصہ اہل مکہ کے نزدیک مشہور تھا اسی بنا پر فرمایا کہ اگر تم بھی اسی طرح رسول برحق کی تکذیب کر دے گے تو عذاب کے مفترر ہو۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۲ ج ۱)

## نبوت حضر علیہ السلام

سوال:- حضر علیہ السلام نبی تھے یا ویسے اللہ تعالیٰ کے کوئی نیک بندے تھے؟

جواب:- حضرت خضر علیہ السلام کی نبوت و رسالت اور ولایت میں اختلاف ہے۔ بعض علماء کے نزدیک وہ اللہ تعالیٰ کے ولی اور نیک بندے تھے اور بعض دیگر حضرات کا قول یہ ہے کہ وہ نبی تھے جس پر وہ مختلف شواہد اور دلائل پیش کرتے ہیں۔

لما قال الحافظ ابن كثير: تحت قوله تعالى: وما فعلته عن امرى. و فيه دلالة من قال بنبوة الخضر علية السلام وقال آخرون كان رسولاً و قيل بل كان ملكاً و ذهب كثيرون إلى انه لم يكننبياً بل كان ولباً فالله اعلم. (تفسیر ابن کثیر ج ۳ ص ۹۹ سورۃ الکھف آیت نمبر ۸۲) وقال الرازی رحمه الله : قال الاكثرون ان ذلك العبد كاننبياً واحتجوا عليه بوجوه الخ . (تفسیر کبیر ج ۲۱ ص ۱۳۸ سورۃ الکھف آیت نمبر ۲۵) وقال القرطبی رحمه الله: والخضر نبی عند الجمهور و قيل هو عبد صالح غير نبی والآية تشهد بنبوته لأن بواطن الفعاله لا تكون الابوحی. (تفسیر دکام القرآن للقرطبی ج ۱۲ سورۃ الکھف آیت نمبر ۲۵)

وقال ابو حیان الاندلسی رحمه الله: والجمهور على ان الخضر نبی و كان علمه معرفته بواطن قد او حيث اليه الخ . (تفسیر البحر المحيط ج ۶ ص ۱۳۷ سورۃ الکھف آیت نمبر ۲۵) (فتاویٰ حفاظیہ ج ۲ ص ۱۳۸)

## خنزیر اور میتہ کی حرمت نص قطعی سے ثابت ہے

سوال..... خنزیر اور مردار کا گوشت دونوں حرمت میں برابر ہیں یا کچھ فرق ہے؟ مثلاً ایک مسلمان خنزیر کے گوشت کی تجارت کرتا ہے اور وہ مردار کے گوشت کی تو دونوں گناہ میں برابر ہیں یا کم و بیش؟

جواب..... دونوں کی حرمت نص قطعی سے ثابت ہے بلکہ ایک ہی طریق سے ایک ہی آیت میں دونوں کی حرمت مذکور ہے۔ قل لَا أَجِدُ فِي مَا أَوْحَى إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعُومٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا إِنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمًا خَنْزِيرًا پس دونوں کے گوشت کی تجارت کرنے والے برابر درجہ کے گنہگار ہوں گے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۷ ج ۲)

## ایک آیت کی غلط تفسیر کی نشاندہی

سوال..... ایک جگہ "احسب الناس" کی تفسیر میں ہے اور کچھ لوگ درود اذیتوں سے دوچار ہوئے تو پست ہمت ہو کر کفار کے آگے گھٹنے میک دیئے کیا یہ تفسیر صحیح ہے؟

جواب..... یہ جملہ واقعی وحشتاک اور سوئے ادبی ہے، میں صحابہ کی ایسی جماعت کا علم نہیں جنہوں نے علانية اظہار اسلام کیا ہوا اور پھر اذیتوں کے سبب برگشته ہوئے ہوں۔ (فتاویٰ خیر الفتاری، ص ۲۵۵ ج ۱)

## آیت ان الله و ملئکته سے درود کا حکم

سوال..... زید یہ کہتا ہے کہ خطبہ کے علاوہ جب یہ آیت ان الله و ملئکته پڑھی جائے تو درود شریف پڑھنا زبان سے واجب ہے، عمر کہتا ہے کہ نہیں ایسے صیغہ امر کے قرآن شریف میں بہت ہیں۔ وار کعوامع الراکعین آتوالزکوة ان سے یہ مراد نہیں کہ جب یہ آیتیں پڑھی جائیں جب ہی رکوع یا زکوٰۃ واجب ہوتی ہے بلکہ مطلب یہ ہے کہ جب وقت آئے اسی طرح نام مبارک آئے تب درود واجب ہوتا ہے، صرف آیت کے پڑھنے سے نہیں پس شریعت کا کیا حکم ہے؟

جواب..... اس صیغہ امر کی وجہ سے عمر میں ایک مرتبہ درود شریف پڑھنا فرض ہے۔ بالاتفاق اور جب اس آیت کو سنے یا کسی اور طرح اسی مبارک کو سنے تو اس وقت واجب ہے، کیونکہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا نام من کر درود شریف نہ پڑھنے پر احادیث میں وعید آتی ہے اسی کو امام طحاوی نے اختیار کیا ہے اور امام کرنی کے نزدیک اگر ایک مجلس میں متعدد مرتبہ ذکر آئے تو ہر مرتبہ واجب نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۸ ج ۱۲)

## دوران تلاوت چھینک کے وقت الحمد للہ کہنا

سوال..... تلاوت کرتے ہوئے چھینک آنے پر الحمد للہ اور جمائی آنے پر لا حول ولا قوٰۃ پڑھا جائے گا نہیں؟

جواب..... صورت مسؤول میں تلاوت جاری رکھی جائے ..... یعنی ن الحمد لله کہنے لا حوصل پڑھے، بس تلاوت کرتے رہے تا تارخانیہ میں ہے کہ ایک شخص تلاوت کر رہا ہے اسی درمیان اس نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا نام سا، تو ناطق فرماتے ہیں کہ اس پر صلاة وسلام واجب نہیں کیونکہ قرأت درود و سلام سے افضل ہے پھر جب تلاوت سے فارغ ہو تو بہتر ہے کہ صلاة وسلام کہنے کہ جب بھی لا باس بہ تو چھینک کے جواب الحمد لله کہنا اور جمائی کے مقابلے میں حوقله پڑھنا یہ صلاة وسلام سے مکثر ہے تو بدرجہ اولیٰ تلاوت چھوڑ کر ان کو نہیں کہا جائے گا۔ (فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ)

### شیطان کی مہلت اور قیامت میں اس کا حشر

سوال..... کیا شیطان کو قیامت آنے تک مہلت دی گئی ہے؟ قیامت کے روز اس کا کیا حشر ہو گا؟ کیا وہ توبہ کرنے کے بعد بخشنا جاسکتا ہے؟ شیطان نے بہت چالاکی سے دعا کی تھی جس روز مردے قبر سے انھیں گے اس روز تک کے لئے مجھے مہلت دے دو (تاکہ موت سے بچا رہوں) وہاں سے جواب میں فرمایا گیا جس دن نقش صور ہو گا، جس سے سب مر جائیں گے اس روز تک مہلت دے دی گئی (نقش صور کے دن سب کی موت کے ساتھ تجھے بھی موت آئے گی، موت سے چھکارانہ ملے گا) اس کو توبہ کی توفیق نہیں ہو گی، وہ اعنت کے ساتھ رہے گا، جہنم میں جائے گا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۲ ج ۱)

### شیطان نے حضرت آدم کو کیسے بہر کایا؟

سوال..... حضرت آدم کو بہر کانے کے لئے شیطان جنت میں کیسے داخل ہوا؟ جبکہ شیطان کا داخلہ جنت میں ناممکن ہے۔ جواب..... اس میں ایک قول یہ ہے کہ شیطان کے لئے جنت سے نکل جانے کا فیصلہ تو ہر چکا تھا مگر اس کا نفاذ نہیں ہوا تھا اس لئے اس کو موقع عمل گیا ایک قول یہ ہے کہ اس نے دوسرا لا اس کے لئے وہاں موجود ہونا ضروری نہیں تھا دور سے بھی دوسرا لا سکتا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۲ ج ۱۸)

### آیت و شاورہم فی الامر اور جمہوریت کا تصور

سوال..... وشاورہم فی الامر فاذا عزمت فتوکل علی الله آیت کریمہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ خاص ہے یا عام؟ جمہوریت کے کہتے ہیں؟ اسلام میں اس کی کیا احیثیت ہے؟ جواب..... اس آیت میں اصل خطاب حضرت نبی کریم کو ہے، پھر آپ کے اتباع میں ضمناً اور وہ کوئی نیز و شاورہم میں جو ضمیر ہے اس کا مصدق بھی سب صحابہ نہیں بلکہ مخصوص اہل امر ہے ہیں جن کی اصحابت رائے کا تجربہ ہوتا رہا ہے نیز الامر کا مصدق بھی خاص امر "الحرب"۔ بدہ اس سے یہ تبیہ نکالنا کہ ہر کام میں ہر ایک سے مشورہ ضروری ہے۔ صحیح نہیں خود نبی کریم صلی

الله عليه وسلم اور آپ کے خلفاء راشدین سے بہت سے اجتماعی کاموں میں بعض اپنی رائے پر عمل کرنے ثابت ہے نیز مشورہ کے بعد بھی ہر مشورہ کا قبول کرنا ضروری نہیں بلکہ امیر کے لئے سب کے مشوروں کو رد کر کے اپنی صواب دید پر عمل کرنا بھی ثابت ہے۔

۲۔ آج کل جمہوریت کا مفہوم یہ ہے کہ ہر بالغ مرد عورت، خواندہ ناخواندہ عاقل، سقیہ، کو ووٹ دینے کا حق ہے اور ان کے وٹوں کی اکثریت سے سربراہ حکمران تجویز کیا جاتا ہے۔ اسلام میں اس جمہوریت کا کہیں وجود نہیں تھا کوئی سلیم العقل اس کے اندر خیر تصور کرتا ہے، ظاہر ہے کہ اکثریت نادانوں کی اور جاہلوں کی ہے وہ لوگ ایسے ہی شخص کو ووٹ دیں گے جس کے ذریعہ ان کی خواہشات پوری ہونے کی توقع ہوا اور یہ یقین ہے کہ ان کی خواہشات میں شر کا غلبہ ہے تو شر پھیلانے والے سربراہ کا انتخاب کون سی عقل کی بات ہے؟ اس ملک کی سیاست بختی کا کیا تھکانہ، جہاں کی سربراہی کا معیار الہیت و دلائل سے ہٹ کر عوام کا لاکانعاصم کی کثرت رائے پر رکھ دیا جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۵۲۷-۵۲۸ ج ۱)

### بعض آیات میں وارد ہمزة پڑھنے کا طریقہ

سوال..... سورہ بقرہ رکوع ۱۲ میں ہے ثم اضطره بعض ہمزة کو حذف کر کے سیم کو خدا کے ساتھ ملا کر پڑھتے ہیں اور بعض ہمزة کو ثابت کر کے پڑھتے ہیں میں سوال یہ ہے کہ کون ساتھی ہے؟

جواب..... یہ ہمزة وصل نہیں بلکہ واحد متكلم کا ہے اس لئے یہ ساقط نہیں ہوگا بلکہ ثابت رہے گا۔

سوال..... سورہ مائدہ رکوع ۱۲ میں ہے ثم اصحاب حوابہ میں بعض ہمزة کے حذف اور بعض اشیات کر کے پڑھتے ہیں کون ساتھی ہے؟

جواب..... یہ ہمزة باب افعال کا ہے جو کہ قطعی ہے، وصلی نہیں، اس لئے یہ بھی ثابت رہے گا۔

سوال..... سورہ مائدہ میں ان لاتعدلوا میں بعض حالت وصل میں اعدلوا اور بعض وقف کر کے اعدلوا پڑھتے ہیں توں ساتھی ہے اور کون غلط؟

جواب..... یہ ہمزة ساقط نہیں ہوگا باقی رہے گا۔

سوال..... سورہ طہ میں من آیتہا الکبری اذهب میں بعض ہمزة کو حذف کر کے نون قطعی لگا کر پڑھتے ہیں اور بعض ہمزة کو ثابت رکھ کر پڑھتے ہیں۔

جواب..... نون قطعی تو تنوین کی حالت میں آتا ہے وہ یہاں موجود نہیں ہے اس لئے نون قطعی تو یہاں غلط ہے اس کی کوئی صورت ہی نہیں اگر الکبری پر وقف کیا جائے تو اذهب کا ہمزة پڑھا جائے گا وصل کی حالت میں ساقط ہو جائے گا۔

سوال..... سورہ حج میں ذلکم النار میں بعض وقف کر کے پڑھتے ہیں اور بعض ذلکم

الدار پڑھتے ہیں، کون سا جائز ہے؟  
جواب.... یہاں وصل بھی صحیح ہے، اس صورت میں النار کا ہمزہ ساقط ہو جائے گا۔ اور ذکر کے میم پر ضم آئے گا۔ وقف کرنا زیادہ اچھا ہے اس صورت میں ذکر کے میم پر سکون ہو گا اور النار کا ہمزہ پڑھا جائے گا قرآن کریم کو تواعد کے موافق پڑھنا چاہئے اپنی طرف سے اس میں کچھ نہ کیا جائے یہ خطرناک ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۲-۲۶ ج ۱۸)

### حدیث کی کتابوں کو بلاوضو چھپوනا

سوال.... تفسیر قرآن پاک، اور حدیث کی کتب بخاری، مسلم، غیرہ کو بغیر وضو کے چھوکر پڑھا جاسکتا ہے یا نہیں؟ جواب.... تفسیر میں غیر قرآن زیادہ ہو تو اس کو بلاوضو ہاتھ لگانا جائز ہے مگر جہاں قرآن لکھا ہے وہاں ہاتھ نہ لگایا جائے حدیث کی کتابوں کو بلاوضو ہاتھ لگانا جائز ہے گو کراہت سے خالی نہیں۔ (حسن الفتاوى ص ۲۷ ج ۲)

### قرآن شریف کا بلاوضو کافر کا ہاتھ لگانا کیسا ہے

ایک شخص نے سوال کیا کہ قرآن شریف کو کافر کا ہاتھ لگانا کیسا ہے؟ فرمایا ظاہر اُتو کچھ حرج معلوم نہیں ہوتا کیونکہ کفار مکلف فرع کے نہیں ہیں۔ گواہ کے خلاف ہے کہ مسلمان قرآن شریف کو کافر کے ہاتھ میں دے دے پھر ذرا دیر کے بعد فرمایا کہ اس کی دلیل بھی سمجھ میں آگئی وہ یہ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا والانا مہر قل کے پاس جب گیا تو اس کے ہاتھ میں دے دیا گیا حالانکہ اس میں آیت بھی لکھی ہوئی تھی۔ قل يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَيْنَا كلمة (الآیہ) اور یہ بھی نہیں کہا جاسکتا کہ آیت کے ساتھ اور مضمون بھی تھا کیونکہ اور مضمون بہت ہی تھوڑا اتحا جو قبل شمار نہیں ہو سکتا اور ظاہر ہے کہ ہر قل باوضو نہ تھا بلکہ عجب نہیں کہ جب بھی ہواں سے ثابت ہوا کہ کافر کا ہاتھ بلاوضو لگنا جائز ہے ہاں بلا ضرورت طبیعت اس کو گوار نہیں کرتی۔ (حسن العزیز ج ۳ ص ۲۷۵) (اشرف الاحکام ص ۶۰)

### آسمانی کتابوں کی زبان

سوال.... توریت، زیور انجیل اور صحف ابراہیم و موسیٰ کس زبان میں تھے؟

جواب.... نزول ہر کتاب کا عربی زبان میں ہوا، پھر ہر رسول نے اس کتاب کو اپنی قوم کی زبان میں ترجمہ کیا اور اس کو سمجھایا، قیامت کو سب کی زبان سریا نی ہو گی، پھر لوگ جنت میں داخل ہوں گے ان کی زبان عربی ہو جائے گی۔ کذافی تفسیر ابن کثیر ج ۳ ایواقيت والجواہر ج ۹۳۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۸ ج ۱)

### ایسے تعلیم یافتہ کی امامت جو حروف کو صحیح مخارج سے ادا نہ کر سکے

سوال.... ایک اچھا پڑھا لکھا شخص مسجد میں نماز پڑھاتا ہے قدرتی مرض اور عذر کی وجہ سے بعض

حروف کی ادائیگی نہیں ہوتی مثلاً "اس" کی جگہ "ج" معلوم ہوتی ہے تو اس مسئلہ کی آپ تفصیل فرمائیں؟  
 جواب ..... مفتی پر قول یہی ہے کہ ایسے معدود رخض کی امامت غیر معدود کے حق میں صحیح نہیں  
 ہے ہاں جن الفاظ کو ادھمیں کر پاتا ان الفاظ کے علاوہ کی سورتیں اور آیتیں پڑھنے تو مقتدیوں کی  
 نماز میں کوئی حرج نہیں ہے، یعنی سورہ فاتحہ اور جو سورت یا آیات پڑھی جائیں اور ان میں وہ الفاظ  
 نہ ہوں جو ادھمیں ہو سکتے تو مقتدیوں کی نماز بھی درست ہو جائے گی۔ (فتاویٰ رحمیہ ص ۱۵۳ ج ۱)

### القرآن ریسرچ سینٹر یمن کا شرعی حکم

سوال ..... مولانا صاحب! آج کل ایک نیا فتنہ قرآن سینٹر کے نام سے بہت زوروں پر ہے  
 اس کا بانی محمد شیخ انقلش میں بیان کرتا ہے اور ضروریات دین کا انکار کرتا ہے۔ تم اس انتظار میں تھے کہ  
 "آپ کے مسائل اور ان کا حل" میں آپ کی کوئی مفصل تحریر شائع ہو گی، مگر آپ کے مسائل میں ایک  
 خاتون کے سوال نامہ کے جواب میں آپ کا مختصر سا جواب پڑھا اگرچہ تحریر کسی حد تک شافعی تھی مگر  
 اس مسلمہ کی تفصیلی تحریر کی اب بھی ضرورت ہے۔ اگر آپ نے ایسی کوئی تحریر لکھی ہو یا کہیں شائع ہوئی  
 ہو تو اس کی نشاندہی فرمادیں یا پھر از راہ کرم امت مسلمہ کی اس مسلمہ میں راہ نہیں فرمادیں۔

جواب ..... آپ کی بات درست ہے، "آپ کے مسائل اور ان کا حل" میں میرا نہایت  
 مختصر سا جواب شائع ہوا تھا اور احباب کا اصرار تھا کہ اس مسلمے میں کوئی مفصل تحریر آئی چاہئے چنانچہ  
 میری ایک مفصل تحریر مانہama "ینات"، کراچی کے "بصارہ عبر" میں شائع ہوئی ہے مناسب معلوم  
 ہوتا ہے کہ اسے افادہ عام کے لئے قارئین کی خدمت میں پیش کر دیا جائے جو حسب ذیل ہے۔

"مسلمانان ہندوستان کی دلی خواہش اور چاہت تھی کہ ایک ایسی آزاد ریاست اور ملک  
 میسر آجائے جہاں مسلمان آزادی سے قرآن و سنت کا آئین نافذ کر سکیں اور انہیں دین اور دینی  
 شعائر کے مسلمے میں کوئی رکاوٹ نہ ہو، چونکہ مسلمانوں کا جذبہ نیک تھا اس لئے اس میں جوان،  
 بوڑھے، عوام و خواص اور عالم و جاہل سب برابر کے متحرک و فعال تھے۔ بالآخر لاکھوں چانوں اور  
 عزتوں کی قربانی کے بعد ۱۱۲ اگست ۱۹۴۷ء کو ایک مسلم ریاست کی حیثیت سے پاکستان معرف و وجود  
 میں آگیا۔ قیام پاکستان کا مقصد اسلامی نظام حکومت یعنی حکومت الہیہ کا قیام پاکستان میں کیا تھا جس  
 کا عنوان تھا "پاکستان کا مطلب کیا؟ لا الہ الا اللہ" اور پاکستان نہ کہ جس کے زیر اثر تمام مسلمان  
 مرمنے کے لئے تیار تھی اس کوہ مسلمان جن کے علاوہ قسم ہند کے بعد ہندوستان کی حدود میں  
 آتے تھے وہ بھی اس کے قیام میں پیش پیش تھے لیکن اے با آرزو کہ خاک شدہ "مرض بڑھتا گیا  
 جوں جوں دوا کی" کے مصدق آج نصف صدی سے زیادہ عرصہ گزرنے کے باوجود بھی پاکستانی  
 مسلمانوں کو اسلامی نظام حکومت نصیب نہیں ہوا ان اللہ وانا الیہ راجعون۔

الٹا پاکستان روز بروز مسامنگان بننا چلا گیا، اس میں مدھبی سیاسی روحانی غرض ہر طرح کے فتنے پیدا ہوتے چلے گئے ایک طرف اگر انگلینڈ میں مرتد رشدی کا فتنہ و نما ہوا تو دوسری طرف، پاکستان میں یوسف کذاب نام کا ایک بد باطن دعویٰ نیوت لے کر صیدان میں آگیا اسی طرح بلوچستان میں ایک ذکری نہ ہب ایجاد ہوا جس نے وہاں کعبہ اور حج جاری کیا، یہاں رافضیت اور خارجیت نے بھی پر پرزا نکالے یہاں شرک و بدعات والے بھی ہیں اور طبلہ و سارگی والے بھی اس ملک میں ایک گوہ رشادی نام کا ملعون بھی ہے جن کے مریدوں کو چاند میں اس کی تصور نظر آتی ہے

اور خود اس کو اپنے پیشاب میں اپنے مصلح کی شبیہ دکھائی دیتی ہے اس میں ایک بد بخت عاصمہ جہانگیر بھی ہے جو تحفظ حقوق انسانیت کی آڑ میں کتنی لڑکیوں کی چادر عفت کوتارتار کر چکی ہے۔

ای طرح اس ملک میں "جماعتِ اسلامیین" نامی ایک جماعت بھی ہے جو پوری امت کی تجدیل و تحریق کرتی ہے یہاں ڈاکٹر مسعود کی اولاد بھی ہے جو اپنے علاوہ کسی کو مسلمان مانتے کے لئے تیار ہیں، یہاں غلام احمد پرویز کی ذریت بھی ہے جو امت کو ذخیرہ احادیث سے بدلنے کے اپنے چیخچے لگانا چاہتی ہے اور ان سب سے آگے اور بہت آگے ایک نیافتہ اور نئی جماعت ہے جس کے تانے بانے اگرچہ غلام احمد پرویز سے ملتے ہیں مگر وہ کئی اعتبار سے غلام احمد پرویز کو پیچھے چھوڑ گئی ہے۔ غلام احمد پرویز نے امت کو احادیث سے برگشته کرنے کی ناکام کوشش کی تھی ہاں البتہ اس نے چند آیات قرآنی پر بھی اپنی تاویلات باطلہ کا تیشہ چلایا تھا، مگر اس نئی جماعت اور نئے فتنے کے سربراہ محمد شیخ نامی شخص نے تقریباً پورے اسلامی عقائد کی عمارت کو منہدم کرنے کا تہیہ کر لیا ہے، چنانچہ وہ توراۃ، زیور، انجل اور دوسرے صحف آسمانی کے وجود اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی دوسرے انبیاء پر فضیلت و برتری اور انہیاء کرام کے مادی وجود کا منکر ہے بلکہ وہ بھی اصل میں تو مرزاغلام احمد قادریانی کی طرح مدعا نیوت ہے مگر وہ مرزاغلام احمد قادریانی کی ناکام حکمت عملی کو دہراتا نہیں چاہتا، کیونکہ وہ مرزاغلام احمد قادریانی کی طرح برادرست نیوت اور عقیدہ اجراء وحی کا دعویٰ کر کے قرآن و سنت اور علمائے امت کے شکنے میں نہیں آنا چاہتا، یہ تو وہ بھی جانتا ہے کہ وہی نیوت بند ہو چکی ہے اور جو شخص آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد اپنے لئے اجراء وحی نیوت کا دعویٰ کرے وہ دجال و کذاب اور واجب العقل ہے۔ اس لئے محمد شیخ نامی اس شخص نے اس کا عنوان بدل کر یہ کہا کہ: "جو شخص جس وقت قرآن پڑھتا ہے اس پر اس وقت قرآن کا وہ حصہ نازل ہو رہا ہوتا ہے اور جہاں قرآن مجید میں "قل" کہا گیا ہے وہ اس انسان ہی کے لئے کہا جا رہا ہے"۔ یوں وہ ہر شخص کو نزول وحی کا مصدقہ بتا کر اپنے لئے نزول وحی اور اجراء نیوت کے معاملہ کو لوگوں کی نظر میں ہلکا کرنے کی کوشش کرتا ہے، چنانچہ وہ اس کو یوں بھی تعبیر کرتا ہے۔

"انبیاء اللہ تعالیٰ کا پیغام پہنچاتے ہیں اور لوگوں کی اصلاح کرتے ہیں اور میں بھی یہی کام

انجام دے رہا ہوں"۔

نحوہ باللہ! منصب نبوت کو اس قدر خفیف اور بہکا کر کے پیش کرنا اور یہ جرأت کرنا کہ میں بھی وہی کام کر رہا ہوں جو نحوہ باللہ انبیاء کرام کیا کرتے ہیں، کیا یہ دعویٰ نبوت اور منصب نبوت پر فائز ہونے کی تاپاک کوشش نہیں؟

لوگوں کی نفیات بھی عجیب ہے اگر وہ مانئے پر آئیں تو ایک ایسا شخص جو کسی اعتبار سے قابل اعتماد نہیں، جس کی شکل و شباءت مسلمانوں جیسی نہیں، جس کا رہن، آہن کسی طرح اسلام سے میل نہیں کھاتا بلکہ مغرب کی نقلی اس کا شعار ہے اسوہ نبویٰ سے اسے ذرہ بھر مناسب نہیں اس کی چال ڈھال، رفتار و گفتار اور لباس و پوشائک سے کوئی اندازہ نہیں لگاسکتا کہ یہ شخص مسلمان بھی ہے کہ نہیں؟ پھر طرہ یہ کہ وہ نصوص صریحہ کا منکر ہے اور تاویلات فاسدہ کے ذریعہ اسلام کو کفر اور کفر کو اسلام باور کرانے میں مرزا غلام احمد قادریانی کے کان کا شتاب ہے قلسہ، اجراء نبوت کا نہ صرف وہ قائل ہے بلکہ اس کا داعی اور مناد ہے۔

وہ تمام آسمانی کتابوں کا یکسر منکر ہے وہ انبیاء کے مادی وجود کا قائل نہیں، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے روحانی وجود کی بھول بھیلوں کے گورکھ دھندوں سے آپ گی نبوت و رسالت اور مادی وجود کا انکاری ہے انبیاء بنی اسرائیل میں سے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ترجیح دیتا ہے۔ ذخیرہ احادیث کو من گھڑت کہانیاں کہہ کرنا قابل اعتماد گردانتا ہے، غرضیکہ عقائد اسلام کے ایک ایک جز کا انکار کر کے ایک نیادین و مذہب پیش کرتا ہے اور لوگ کہتے ہیں کہ اس کی عقیدت و اطاعت کا دم بھرتے پھرتے ہیں اور اس کو اپنا پیشواؤ اور راہنمائی نہیں۔

اس کے بر عکس دوسری جانب اللہ کا قرآن ہے، نصوص صریحہ اور احادیث نبویٰ کا ذخیرہ ہے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا اسوہ حسنہ اور حضرات صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کی سیرت و کردار کی شاہراہ ہے اور اجماع امت ہے جو پکار پکار کر انسانوں کی ہدایت و رہنمائی کے خطوط متعین کرتے ہیں مگر ان ازلی محروموں کے لئے یہ سب کچھ ناقابل اعتماد ہے۔

کس قدر لاائق شرم ہے کہ یہ حرام تنصیب، نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت و فرمانبرداری کی جائے اپنے گلے میں اس ملحد بے دین کی غلامی کا پسہ سجانے اور اس کی امت کھلانے میں "فخر"، محسوس کرتے ہیں۔ حیف ہے اس عقل و دانش اور دین و مذہب پر! جس کی بیانات الحاد و زندقة پر ہو جس میں قرآن و سنت کی بجائے ایک جاہل مطلق کے کفری نظریات و عقائد کو درجہ استناد حاصل ہو جو ہے کہ جب اللہ تعالیٰ ناراً ض ہوتے ہیں تو عقل و خرد چھین لیتے ہیں جھوٹ بچ کی تمیز ختم ہو جاتی ہے اور ہدایت کی توفیق سلب ہو جاتی ہے۔

گذشتہ ایک عرصہ سے اس قسم کی شکایات سننے میں آرہی تھیں کہ سید ہے سادے مسلمان اس فتنے کا شکار ہو رہے ہیں چنانچہ اس سلسلے میں کچھ لکھنے کا خیال ہوا تو ایک صاحب راقم الحروف اور دارالعلوم کراچی کے فتاویٰ کی کاپی لائے اور فرمائش کی کہ اس فتنے کے خلاف آواز اٹھائی جائے، اس لئے

کہ حکومت اور انتظامیہ اس فتنہ کی روک تھام کے لئے نہایت بے حس اور غیر سنجیدہ ہے جبکہ یہ فتنے روز بروز بڑھ رہا ہے، کس قدر لا اُق افسوس ہے کہ اگر کوئی شخص بانی پاکستان یا موجوہ وزیر اعظم کی شان میں گستاخی کا مرتكب ہو جائے تو حکومت کی پوری مشیری حرکت میں آ جاتی ہے، لیکن یہاں قرآن و سنت دین میں اور حضرات انبیاء اور ان کی ثبوت کا انکار کیا جاتا ہے۔ ان کی شان میں نازیبا کلمات کہے جاتے ہیں، مگر حکومت نے سے مکنہ نہیں ہوتی اور انتظامیہ کے کان پر جوں تک نہیں ریکھتی۔

اس لئے مناسب معلوم ہوا کہ ان ہر دو تحریروں کو سمجھا شائع کر دیا جائے تاکہ مسلمانوں کا دین و ایمان محفوظ ہو جائے اور لوگ اس فتنہ کی سکنی سے واقف ہو کر اس سے بچ سکیں۔

رقم الحروف کا مختصر جواب اگرچہ روزنامہ جنگ کے کالم ”آپ کے مسائل اور ان کا حل“ میں شائع ہو چکا ہے، مگر دارالعلوم کراچی کا فتویٰ شائع نہیں ہوا، چنانچہ سب سے پہلے ایک ایسی خاتون کا مرتب کردہ سوال نامہ ہے جو براہ راست اس فتنے سے متاثر رہی ہے اس کے بعد رقم الحروف کا جواب ہے اور آخر میں دارالعلوم کراچی کا جواب ہے اور سب سے آخر میں اختتامیہ کلمات ہیں چونکہ دارالعلوم کراچی کے فتویٰ میں قرآنی آیات اور دوسری فصوص کے ترجمے نہیں تھے اس لئے افادہ عام کی خاطر قرآنی آیات اور عربی عبارتوں کے ترجمے کر دیئے گئے ہیں؛ قرآنی آیات کا ترجمہ حضرت تھانویؒ کے ترجمہ سے نقل کیا گیا ہے۔

سوال..... محترم مولا ناصر محمد یوسف لدھیانوی صاحب۔ السلام علیکم ورحمة اللہ وبرکاتہ!

حوال حال کچھ اس طرح ہے کہ بحیثیت مسلمان میں اپنا دینی فریضہ سمجھتے ہوئے دین کو ضرب پہنچانے اور اس کے عقائد کی عمارت کو مسار کرنے کی جو کوششیں کی جا رہی ہیں اس کے متعلق غلط فہمیوں کو دور کرنے کی حتی الوعظ کوشش کرنا چاہتی ہوں۔

محترم! یہاں پر چند نظریوں کی جانب سے نامنہاد پمپلٹ آڈیو یہودی یوکیومنس کے ذریعے ایسا مژہ پر فرماہم کیا جا رہا ہے، حس سے بڑا طبقہ شکوہ و شہزادات اور بے بیانی کی کیفیت کا شکار ہو رہا ہے۔ پاکستان جسے اسلامی فلسفہ و فکر کے ذریعے حاصل کیا گیا اس کے شہر کراچی میں ایک تنظیم ”القرآن رسروچ سنٹر“ کے نام سے عرصہ چھ سال سے قائم ہے اس تنظیم کے بنیادی عقائد مذکور ذیل میں ہیں۔

۱..... دنیا کے وجود میں آنے سے پہلے انسانیت کی بھالی کے لئے قرآن پاک بجزا نہ طور پر اکھادتا ہے میں موجود تھا مختلف انبیاء پر مختلف ادوار میں مختلف کتابیں نازل نہیں ہوئیں بلکہ اس کتاب یعنی قرآن پاک کو مختلف زمانوں میں مختلف ناموں سے پکارا گیا، کبھی توریت، کبھی انجیل اور کبھی زبور کے نام سے۔

قرآن جو جہاں اور جس وقت پڑھ رہا ہے اس پر اسی وقت نازل ہو رہا ہے اور جہاں ”قل“ کہا گیا ہے وہ اس انسان کے لئے کہا جا رہا ہے جو پڑھ رہا ہے۔

۲..... انبیاء کا کوئی مادی وجود نہیں رہا، اس دنیا میں وہ نہیں بھیجے گئے بلکہ وہ صرف انسانی ہدایت

کے لئے Symbols کے طور پر استعمال کئے گئے اور موجودہ دنیا سے ان کا کوئی مادی تعلق نہیں۔ قرآن شریف کے اندر وہ انسانی رہنمائی کے لئے صرف فرضی کرواروں اور کہانیوں کی صورت میں موجود ہیں۔

۳:..... قرآن شریف میں چونکہ حضورؐ کی زمان حال یعنی Present میں پکارا گیا ہے لہذا حضورؐ بحیثیت روح ہر جگہ اور ہر وقت موجود ہیں اور وہ مادی وجود سے مبرائیں اور نہ تھے۔

۴:..... حضورؐ کی دیگر انبیاء پر کوئی فضیلت نہیں، وہ دیگر انبیاء کے برابر ہیں، بلکہ حضرت موسیٰ بعض معنوں اور حیثیتوں میں یعنی قرآن پاک نے بنی اسرائیل اور حضرت موسیٰ کا کثرت سے ذکر کیا، جس کی وجہ سے ان کی فضیلت حضورؐ پر زیادہ ہے، حضورؐ کے متعلق جتنی بھی احادیث تاریخ اور تفسیر میں موجود ہیں وہ انسانوں کی من گھڑت کہانیاں ہیں۔

ان تمام عقائد کو مد نظر رکھتے ہوئے آپ قرآن و سنت کے مطابق یہ فتویٰ دیں کہ۔

۱:..... یہ عقائد اسلام کی رو سے درست ہیں یا نہیں؟

۲:..... اس کو اپنانے والا مسلمان رہے گا؟

۳:..... ایسی تنظیموں کو کس طرح روکا جائے؟

۴:..... ایسے شخص کی بیوی کے لئے کیا حکم ہے، جس کے عقائد قرآن و سنت کے مطابق ہیں جو تمام انبیاء تمام کتابوں، آخرت کے دن اور احادیث پر مکمل یقین اور ایمان رکھتی ہے؟

۵:..... آخر میں مسلمانیت کے ناطے اپیل ہے کہ ایسے اشخاص سے بھرپور مناظرہ کیا جائے جو یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ ہم سے کوئی بات کرنے کی ہمت نہیں کر سکتا، کیونکہ ہم سچے مسلمان ہیں۔ ایک خاتون۔ کراچی

## رقم الحروف کا جواب

السلام عليکم ورحمة الله وبركاته میری بہن! یہ فتویٰ کا زمانہ ہے اور جس شخص کے ذہن میں جو بات آ جاتی ہے وہ اس کو بیان کرنا شروع کر دیتا ہے اور میں سمجھتا ہوں کہ یہ سلف بیزاری اور انکار حدیث کا نتیجہ ہے اور جو لوگ حدیث کا انکار کرتے ہیں وہ پورے دین کا انکار کرتے ہیں ایسے لوگوں کے بارے میں اپنے رسالہ "انکار حدیث کیوں؟" میں لکھ چکا ہوں کہ:

"آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاک ارشادات کے ساتھ بے اعتنائی برتنے والوں اور آپ کے اقوال شریفہ کے ساتھ تمثیل کرنے والوں کے متعلق اعلان کیا گیا کہ ان کے قلوب پر خدائی مہر لگ چکی ہے، جس کی وجہ سے وہ ایمان و یقین اور رشد و ہدایت کی استعداد گم کر چکے ہیں اور ان لوگوں کی ساری تگ و دو خواہش نفس کی پیروی تک محدود ہے، چنانچہ ارشاد الہی ہے:-

"وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمْعُ إِلَيْكَ حَتَّىٰ إِذَا خَرَجُوا مِنْ عَنْدَكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أَوْتُوا الْعِلْمَ

مَاذَا قَالَ إِنَّفًاٰ اولَئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُوا هُوَ آءِهِمْ". (محمد: ۱۶)

ترجمہ:.... "اور بعض آدمی ایسے ہیں کہ وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف کاں لگاتے ہیں، بیہاں تک کہ جب وہ لوگ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس سے اٹھ کر باہر جاتے ہیں تو دوسرے اہل علم سے (آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات کی تحقیر کے طور پر) کہتے ہیں کہ: حضرت نے ابھی کیا بات فرمائی تھی؟ یہ وہ لوگ ہیں کہ حق تعالیٰ نے ان کے دلوں پر مہر کر دی ہے اور وہ اپنی نفسانی خواہشوں پر چلتے ہیں۔" (ترجمہ حضرت تھانوی)

قرآن کریم نے صاف صاف یہ اعلان بھی کر دیا کہ انبیاء کرام علیہم السلام کو صرف اسی مقصد کے لئے بھیجا جاتا ہے کہ ان کی اطاعت کی جائے، پس آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت سے انکار اور آپ کے ارشادات سے سرتاسری کرنا گویا انکار رسالت کے ہم معنی ہے۔ اس طرح آپ کی اطاعت کے مکرین انکار رسالت کے مرتكب ہیں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال کو جب قرآن ہی وہی خداوندی بتلاتا ہے (وما ينطق عن الهوى ان هو الا وحى يوحى) اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے کلمات طیبات کو جب قرآن ہی "گفتة او گفتة اللہ بود" کا مرتبہ بتاتا ہے تو بتلا یا جائے کہ حدیث نبوی کے جھت دینیہ ہونے میں کیا کسی شک و شبکی گنجائش رہ جاتی ہے....؟ اور کیا حدیث نبوی کا انکار کرنے سے خود قرآن ہی کا انکار لازم نہیں آئے گا؟ اور کیا فیصلہ نبوت میں تبدیلی کے معنی خود قرآن کو بدل ڈالنا نہیں ہوں گے؟ اور اس پر بھی غور کرنا چاہئے کہ قرآن کریم بھی تو امت نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہی کی زبان مبارک سے سن، اور سن کر اس پر ایمان لائے، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمانا کہ: "یہ قرآن ہے۔" یہ ارشاد بھی تو حدیث نبوی ہے۔ اگر حدیث نبوی جھت نہیں تو قرآن کریم کا "قرآن" ہونا کس طرح ثابت ہو گا؟ آخر یہ کون سی عقل و دلش کی بات ہے کہ اس مقدس و معصوم زبان سے صادر ہونے والی ایک بات تو واجب التسلیم ہو اور دوسری نہ ہو.....؟

امیر شریعت سید عطاء اللہ شاہ بخاریؒ نے ایک موقع پر فرمایا تھا:

"یہ تو میرے میاں (صلی اللہ علیہ وسلم) کا مکال تھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: "یہ اللہ تعالیٰ کا کلام ہے اور یہ میرا کلام ہے۔" ورنہ ہم نے تو دونوں کو ایک ہی زبان سے صادر ہوتے ہوئے سناتھا۔" جو لوگ یہ کہتے ہیں کہ: "قرآن تو جھت ہے مگر حدیث جھت نہیں ہے۔" ان ظالموں کو کون بتلائے کہ جس طرح ایمان کے معاملے میں خدا اور رسول کے درمیان تفریق نہیں ہو سکتی کہ ایک کو مانا جائے اور دوسرے کو نہ مانا جائے تھیک اسی طرح کلام اللہ اور کلام رسول کے درمیان بھی اس تفریق کی گنجائش نہیں کہ ایک کو واجب الاطاعت مانا جائے اور دوسرے کو نہ مانا جائے ایک کو تسلیم کر لجھے تو دوسرے کو بہر صورت تسلیم کرنا ہو گا۔ اور ان میں سے ایک کا انکار کر دینے سے دوسرے کا انکار آپ سے آپ ہو جائے گا۔ خدا کی غیرت گوار نہیں کرتی کہ اس کے کلام کو تسلیم کرنے کا دعویٰ کیا جائے اور اس کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے کلام کو ٹھکرایا جائے وہ ایسے ظالموں کے خلاف صاف اعلان کرتا ہے۔"

”فَإِنَّهُمْ لَا يَكْذِبُونَكَ وَلَكُنَ الظَّالِمِينَ بِاِيَّتِ اللَّهِ يَعْجِدُونَ“۔ (الانعام: ۳۳)

ترجمہ: ..... ”پس اے نبی! یہ لوگ آپ کے کلام کو نہیں تحکما تے بلکہ یہ ظالم اللہ کی آئتوں کے منکر ہیں۔“

لہذا اجو لوگ اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھنے اور کلام اللہ کو ماننے کا دعویٰ کرتے ہیں۔ انہیں لا محالة رسول اور کلام رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) پر بھی ایمان لانا ہو گا اور نہ ان کا دعویٰ ایمان حرف باطل ہے۔“

جس تنظیم کا آپ نے تذکرہ کیا ہے ان عقائد کے رکھنے والے مسلمان نہیں ہیں کیونکہ انہوں نے دین کی پوری کی پوری عمارت کو سماں کر دینے کا عزم کر لیا ہے۔ نیز انہوں نے تمام شعائر اسلام اور قرآن و حدیث اور ائمیاء اور ان پر نازل ہوئے والی کتابوں کا انکار کیا ہے اور جو لوگ اسلامی معتقدات کا انکار کریں ان میں تاویلات باطلہ کریں اور اپنے کفر کو اسلام باور کرائیں وہ ملحد و زندق ہیں اور زندقی، کافروں میں سے بڑھ کر ہے اس لئے کہ وہ بکرے کے نام پر خنزیر کا گوشت فروخت کرتا ہے اور امت مسلمہ کو دھوکا دے کر ان کے ایمان و اسلام کو غارت کرتا ہے اسی بناء پر اگر زندقی گرفتار ہونے کے بعد توبہ بھی کر لے تو اس کی توبہ کا اعتبار نہیں، اس نے حکومت پاکستان کا فرض ہے کہ ایسے لوگوں کو اس المحادو زندق سے روکے، اگر رک جائیں تو فہمہ اور نہ ان پر اسلامی آئین کے مطابق ارتدا اور زندق کی سزا جاری کرے۔

اہل ایمان کا ان سے رشتہ ناط بھی جائز نہیں اگر ان میں سے کسی کے نکاح میں کوئی مسلمان عورت ہو تو اس کا نکاح بھی فٹخ ہو جاتا ہے۔

جهاں تک مناظرے کا تعلق ہے، ان حضرات سے مناظرہ بھی کر کے دیکھا، مگر ان کے دل میں جو بات بیٹھ گئی ہے اس کو قبر کی مٹی اور جہنم کی آگ ہی دور کر سکتی ہے، واللہ اعلم!

## دارالعلوم کراچی کا جواب

### الجواب حامداً و مصلياً

۱: سوال میں ذکر کردہ اکثر عقائد قرآن و سنت اور اجماع امت کی تصریحات اور موقف کے بالکل خلاف ہیں، اس نے اگر کسی شخص کے واقعہاً یہی عقائد ہیں تو وہ کافر اور دائرہ اسلام سے خارج ہے اور اس کے ماننے والے بھی کافر اور دائرہ اسلام سے خارج ہیں۔

ذکورہ نظریات و عقائد کا قرآن و سنت کی رو سے باطل ہو نازل میں ترتیب و تفصیل سے ملاحظہ فرمائیں۔

۲: یہ (کہنا کہ قرآن پاک کو مختلف زمانوں میں مختلف ناموں سے پکارا گیا، کبھی تورات، کبھی انجیل اور کبھی زیور اور مختلف ادوار میں مختلف کتابیں نازل ہیں ہوئیں) کفر یہ عقیدہ ہے، کیونکہ پوری امت کا اجماعی عقیدہ ہے کہ صحف آسمانی کے علاوہ آسمانی کتابیں چار ہیں اور قرآن کریم میں اس کی تصریح ہے کہ قرآن کے علاوہ تین آسمانی کتابیں اور ہیں، جن میں سے توراة حضرت موسیٰ علیہ السلام پر، انجیل حضرت عیسیٰ علیہ السلام پر اور زیور حضرت داؤد علیہ السلام پر نازل کی گئی مہد اقرآن کے

علاوه مذکورہ تین کتب کے مستقل وجود کا انکار کرنا درحقیقت قرآن کریم کی ان آیات کا انکار کرنا ہے جن میں ان کتابوں کے مستقل وجود کا ذکر ہے درج ذیل آیات اور ان کا ترجمہ ملاحظہ فرمائیں۔

”وانزل التوراة والانجیل من قبل هدی للناس“ (آل عمران: ۳)

ترجمہ..... ”اور (اسی طرح) بھیجا تھا تورات اور انجیل کو اس کے قبل لوگوں کی ہدایت کے واسطے“ (ترجمہ حضرت تھانوی)

”وما انزلت التوراة والانجیل الا من بعده“ (آل عمران: ۲۵)

ترجمہ: ”حالانکہ نہیں نازل کی گئی تورات اور انجیل مگر ان کے (زمانہ کے بہت) بعد۔“ (ترجمہ حضرت تھانوی)

”واتینه الانجیل فيه هدی و نور“ (المائدۃ: ۲۷)

ترجمہ: ..... ”اور ہم نے ان کو انجیل دی جس میں ہدایت تھی اور وضوح تھا۔“

”ولي حکم اهل الانجیل بما انزل الله فيه“ (المائدۃ: ۲۷)

ترجمہ: ”اور انجیل والوں کو چاہئے کہ اللہ تعالیٰ نے جو کچھ اس میں نازل فرمایا ہے اس کے موافق حکم کیا کریں۔“

”واذ علمناک الكتب والحكمة والتوراة والانجیل“ (المائدۃ: ۱۱۰)

ترجمہ: ..... ”اور جبکہ میں نے تم کو کتابیں اور سمجھکی با تیس اور تورات اور انجیل تعلیم کیں،“

”الذین يتبعون الرسول النبی الامی الذی یجدونہ مکتوبا عندهم فی التوراة والانجیل“ (الاعراف: ۱۵)

ترجمہ: ..... ”جو لوگ ایسے رسول نبی ای کا اتباع کرتے ہیں جن کو وہ لوگ اپنے پاس تورات اور انجیل میں لکھا ہوا پاتے ہیں۔“

”ولقد كتبنا فی الزبور من بعد الذکر ان الارض یرثها عبادی الصلحون“ (الانبیاء: ۱۰۵)

ترجمہ: ..... ”اور ہم (سب آسمانی) کتابوں میں لوح محفوظ (میں لکھنے) کے بعد لکھ چکے ہیں کہ اس زمین (جنت) کے مالک میرے نیک بندے ہوں گے۔“

”ولقد فضلنا بعض النبین على بعض واتينا داؤ دزبوراً“ (الاسراء: ۵۵)

ترجمہ: ”اور ہم نے بعض نبیوں کو بعض پر فضیلت دی ہے اور ہم داؤ (علیہ السلام) کو زبور دے چکے ہیں۔“

”فاتوا بالغورۃ فاتلواہا ان کنتم صدقین“ (آل عمران: ۹۳)

ترجمہ: ”پھر توراۃ لاو پھر اس کو پڑھو اگر تم سچے ہو۔“

”وکیف یحکمونک وعندہم التوراة فیها حکم الله“ (المائدۃ: ۳۳)

ترجمہ: ..... ”اور وہ آپ سے کیسے فیصلہ کراتے ہیں حالانکہ ان کے پاس تورات ہے، جس

میں اللہ کا حکم ہے۔ (ترجمہ حضرت تھانوی)

"إِنَّا أَنْزَلْنَا التُّورَةَ فِيهَا هُدًى وَ نُورٌ" (المائدۃ: ۳۲)

ترجمہ: ..... "ہم نے تورات نازل فرمائی تھی جس میں ہدایت تھی اور وضو ح تھا۔"

"وَقَفَيْنَا عَلَىٰ أَثَارَهُمْ بَعِيسَىٰ إِبْرَاهِيمَ مَصْدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدِيهِ مِنَ التُّورَةِ" (المائدۃ: ۳۶)

ترجمہ: ..... "اور ہم نے ان کے پیچھے عیسیٰ بن مریم کو اس حالت میں بھیجا کہ وہ اپنے سے قبل کی کتاب یعنی تورات کی تقدیق فرماتے تھے۔ (ترجمہ حضرت تھانوی)

"إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ الَّذِي كُمْ مَصْدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدِيهِ مِنَ التُّورَةِ" (القف: ۶)

ترجمہ: ..... "میں تمہارے پاس اللہ کا بھیجا ہوا آیا ہوں کہ مجھ سے پہلے جو تورات (آچکی) ہے، میں اس کی تقدیق کرنے والا ہوں"۔ (ترجمہ حضرت تھانوی)

"وَمَنْ يَكْفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَكَتِهِ وَكَتَبِهِ وَرَسْلِهِ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ فَقَدْ ضَلَّ بِعِيدًا" (آلہ النساء: ۱۳۶)

ترجمہ: ..... "اور جو شخص اللہ تعالیٰ کا انکار کرے اور اس کے فرشتوں کا اور اس کی کتابوں کا اور اس کے رسولوں کا اور روز قیامت کا تو وہ شخص گمراہی میں بڑی دور جا پڑا۔" (ترجمہ حضرت تھانوی)

"كُلُّ أَمْنٍ بِاللَّهِ وَمَلَكَتِهِ وَكَتَبِهِ وَرَسْلِهِ" (آلہ البقرہ: ۲۸۵)

ترجمہ: ..... "سب کے سب عقیدہ رکھتے ہیں اللہ کے ساتھ اور اس کے فرشتوں کے ساتھ اور اس کی کتابوں کے ساتھ اور اس کے پیغمبروں کے ساتھ۔"

اور یہ کہنا کہ: "قرآن جو جس وقت پڑھ رہا ہے اس پر اسی وقت نازل ہو رہا ہے اور "قل" اسی کے لئے کہا جا رہا ہے جو پڑھ رہا ہے۔" یہ بھی تعبیر کے لحاظ سے غلط ہے، کیونکہ قرآن کریم ایک مرتبہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر پورا نازل ہو چکا ہے اس کے اولین اور آخرین براہ راست مخاطب آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں اب جو شخص پڑھ رہا ہے وہ قرآن کا اولین اور براہ راست مخاطب نہیں ہے بلکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے واسطے سے مخاطب ہے اور اس اعتبار سے اپنے آپ کو مخاطب سمجھنا بھی چاہئے۔

۲: ..... یہ عقیدہ بھی کفر یہ ہے (کہ انبیاء کا مستقل کوئی وجود نہیں تھا) کیونکہ قرآن کریم کی متعدد آیات اس پر دلالت کرتی ہیں کہ انبیاء کا مستقل وجود تھا وہ دنیا میں لوگوں کی ہدایت کے لئے بسیجے گئے اور وہ بشریت کے اعلیٰ مقام پر فائز تھے انہوں نے عام انسانوں کی طرح دنیا میں زندگی گزاری، ان میں بشری حواس اور مادی صفات پائی جاتی تھیں چنانچہ وہ کھاتے بھی تھے پیتے بھی تھے اور انہوں نے نکاح بھی کئے اور اللہ تعالیٰ نے ان کے ہاتھ سے مجزوات بھی ظاہر فرمائے انہوں نے اللہ کے راستے میں جہاد بھی کیا، یہ تمام چیزیں ایسی ہیں جو اپنے وجود کے لئے مادہ اور مستقل وجود کا

تھا کرتی ہیں اس کے بغیر ان کا وجود اور ظہور ہی محال ہے لہذا یہ کہنا کہ: "انبیاء کا مادی وجود نہیں رہا قرآن میں وہ صرف فرضی کرداروں اور کہانیوں کی صورت میں موجود ہیں" بالکل غلط اور قرآن و سنت کی صریح نصوص کے خلاف ہے اس سلسلے میں درج ذیل آیات قرآنیہ ملاحظہ فرمائیں:

"کان الناس امة واحدة فبعث الله النبین مبشرین و منذرین و انزل معهم الكتب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه". (آل بقرہ: ۲۱۳)

ترجمہ: ..... "سب آدمی ایک ہی طریق کے تھے پھر اللہ تعالیٰ نے پیغمبروں کو بھیجا جو کہ خوشی (کے وعدے) ساتھ تھے اور ذرا تے تھے اور ان کے ساتھ (آسمانی) کتاب میں بھی ٹھیک طور پر نازل فرمائیں اس غرض سے کہ اللہ تعالیٰ لوگوں میں ان کے امور اختلافیہ (مذہبی) میں فیصلہ فرمادیں۔"

"وَمَا نَرْسَلُ الْمَرْسُلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ". (آل انعام: ۲۸)

ترجمہ: ..... "اور ہم پیغمبروں کو صرف اس واسطے بھیجا کرتے ہیں کہ وہ بشارت دیں اور ذرا ویں۔"

"يَعْشِرُ الْجَنُونَ وَالْأَنْسُ الْمُبَشِّرُونَ مِنْكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ أَيْثِي وَيَنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمَكُمْ هَذَا". (آل انعام: ۱۳۰)

ترجمہ: ..... "اے جماعت جنات اور انسانوں کی! کیا تمہارے پاس تم ہی میں کے پیغمبر نہیں آئے تھے؟ جو تم سے میرے احکام بیان کرتے تھے اور تم کو آج کے دن کی خبر دیا کرتے تھے۔" (ترجمہ حضرت تھانوی)

"وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رَسُولًا مِّنْ قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجًا وَذُرِّيَّةً" (آل رعد: ۳۸)

ترجمہ: ..... "اور ہم نے ماقیناً آپ سے پہلے بہت سے رسول بھیجے اور ہم نے ان کو بیان اور پیچے بھی دیئے۔" ترجمہ (حضرت تھانوی)

"وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً إِنَّا أَعْبَدْنَا اللَّهَ وَإِنَّهُ لِمَا يَعْصِي مُطَغِّي". (آل حمل: ۳۶)

ترجمہ: ..... "اور ہم ہرامت میں کوئی نہ کوئی پیغمبر بھیجتے رہے ہیں کہ تم اللہ کی عبادت کرو اور شیطان سے بچتے رہو۔" (ترجمہ حضرت تھانوی)

"وَمَا كَنَّا مَعَذَبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولاً". (آل اسراء: ۱۵)

ترجمہ: ..... "اور ہم (بھی) سزا نہیں دیتے جب تک کسی رسول کو نہیں بھیج دیتے۔"

"وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ الْمَرْسُلِينَ إِلَّا نَهَمُ لِيَاكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الْأَسْوَاقِ". (آل فرقان: ۲۰)

ترجمہ: ..... "اور ہم نے آپ سے پہلے جتنے پیغمبر بھیجے سب کھانا بھی کھاتے تھے اور بازاروں میں بھی چلتے پھرتے تھے۔" (ترجمہ حضرت تھانوی)

"وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِنْ نَبِيٍّ فِي الْأَوَّلِينَ وَمَا يَاتِيهِمْ مِّنْ نَبِيٍّ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهِزُؤُونَ". (آل حرف: ۱۷)

ترجمہ: ..... "اور ہم پہلے لوگوں میں بہت سے نبی بھیجتے رہے ہیں اور ان لوگوں کے پاس

کوئی نبی ایسا نہیں آیا جس کے ساتھ انہوں نے استہزانہ کیا ہو۔“

”کما ارسلنا فیکم رسولا منکم یتلوا علیکم ایشاؤ و یزکیکم و یعلمکم الكتب والحكمة و یعلمکم مالم تکونوا تعلمون۔“ (البقرہ: ۱۵)

ترجمہ..... ”جس طرح تم لوگوں میں ہم نے ایک (عظمیم الشان) رسول کو بھیجا تھم ہی میں سے ہماری آیات (واحدکام) پڑھ پڑھ کر تم کو سناتے ہیں اور (جهالت سے) تمہاری صفائی کرتے رہتے ہیں اور تم کو کتاب (الہی) اور فہم کی باتیں بتلاتے رہتے ہیں اور تم کو ایسی (مفید) باتیں تعلیم کرتے رہتے ہیں جن کی تم کو خبر بھی نہ تھی۔“ (ترجمہ حضرت تھانوی)

”وقالوا مال هذا الرسول يأكل الطعام و يمشي في الأسواق۔“ (الفرقان: ۷)

ترجمہ..... ”اور یہ (کافر) لوگ (رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نسبت) یوں کہتے ہیں کہ اس رسول کو کیا ہوا کہ وہ (ہماری طرح) کھانا کھاتا ہے اور بازاروں میں چلتا پھرتا ہے۔“ (ترجمہ حضرت تھانوی)

”لقد من الله على المؤمنين اذبعث فيهم رسولا من انفسهم یتلوا عليهم ایشہ و یزکیهم و یعلمهم الكتب والحكمة۔“ (آل عمران: ۱۶۳)

ترجمہ..... ”حقیقت میں اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں پر احسان کیا جبکہ ان میں انہی کی جنس سے ایک ایسے پیغمبر کو بھیجا کہ وہ ان لوگوں کو اللہ تعالیٰ کی آیتیں پڑھ پڑھ کر سناتے ہیں اور ان لوگوں کی صفائی کرتے رہتے ہیں اور ان کو کتاب اور فہم کی باتیں بتلاتے رہتے ہیں۔“

”هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَ دِينَ الْحَقِّ لِيُظَهِّرَهُ عَلَى الْدِينِ كُلِّهِ۔“ (الفتح: ۲۸)

ترجمہ..... ”وَهُوَ اللَّهُ أَيَا هُوَ كَمَّا اس نے اپنے رسول کو ہدایت دی اور سچا دین (یعنی اسلام) دے کر دنیا میں بھیجا ہے تاکہ اس کو تمام دنیوں پر غالب کرے۔“ (ترجمہ حضرت تھانوی)

”رسولا یتلوا علیکم ایت الله مبینت لیخرج الذين امنوا و عملوا الصلحت من الظلمات الى النور۔“ (الطلاق: ۱۰)

ترجمہ..... ”ایک ایسا رسول (بھیجا) جو تم کو اللہ کے صاف صاف احکام پڑھ پڑھ کر سناتے ہیں تاکہ ایسے لوگوں کو کہ جو ایمان لاویں اور اچھے عمل کریں (کفر و جہل کی) تاریکیوں سے نور کی طرف لے آویں۔“

”لقد جاءكم رسولا من انفسکم عزيز عليه ما عنتم حريص عليکم بالمؤمنين رءوف رحيم۔“ (التوبۃ: ۱۲۸)

ترجمہ..... ”(اے لوگو) تمہارے پاس ایک ایسے پیغمبر تشریف لائے ہیں جو تمہاری جنس (بشر) سے ہیں جن کو تمہاری مضرت کی بات نہیاں گراں گزرتی ہے جو تمہاری منفعت کے بڑے خواہش مند رہتے ہیں (یہ حالت توبہ کے ساتھ ہے بالخصوص) ایمان واروں کے ساتھ بڑے ہی شفیق (اور) مہربان ہیں۔“

”يَا يَهُا الَّذِينَ امْنَوْا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوْا لَهُ

بالقول۔ (ال مجرات: ۲)

ترجمہ: "اے ایمان والو! اپنی آوازیں پتھر کی آواز سے بلند مت کیا کرو اور نہ ان سے ایسے کھل کر بولا کرو جیسے آپس میں ایک دوسرے سے کھل کر بولا کرتے ہو۔"

قرآن کریم میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو زمانہ حال میں جو خطاب کیا گیا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ جس وقت قرآن کریم کا نزول آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر ہوا تھا اس وقت آپ اپنے مادی وجود کے ساتھ دنیا میں موجود تھے۔ اس لئے زمانہ حال میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے خطاب کیا گیا، یہ مطلب نہیں کہ آپ بحیثیت روح ہر وقت ہر جگہ موجود ہیں۔

یہ عقیدہ (رکھنا کہ چونکہ قرآن شریف میں صیغہ حال سے پکارا گیا ہے اس لئے حضور بحیثیت روح ہر جگہ موجود ہیں اور وہ مادی وجود سے میرا ہیں) قرآن و سنت کی صریح نصوص اور اہل السنۃ والجماعۃ کے موقف کے خلاف ہے۔ علماء نے لکھا ہے کہ اگر کسی شخص کا یہ عقیدہ ہو کہ جس طرح اللہ تعالیٰ ہر وقت ہر جگہ موجود ہیں اسی طرح حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم بھی ہر وقت ہر جگہ موجود ہیں تو یہ کھلا ہوا شرک ہے اور انصاریٰ کی طرح رسول کو خدا کی کا درجہ دینا ہے اور اگر کوئی شخص کسی تاویل کے ساتھ یہ عقیدہ رکھتا ہے تو بھی اس عقیدہ کے غلط اور فاسد ہونے میں کوئی شبہ نہیں اور ایسا شخص گمراہ ہے ملاحظہ ہو: "جو اہر الفقه ن: اص ۵۱" تبرید الناظر مصنفہ مولانا سرفراز صفر صاحب مد ظلہم۔

۳: ..... اہل السنۃ والجماعۃ کا متفق عقیدہ ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم بحیثیت مجموعی تمام انبیاء سے افضل ہیں البتہ بعض جزئیات اور واقعات میں اگر کسی نبی کو کوئی فضیلت حاصل ہے تو وہ اس کے معارض نہیں جیسے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو شرف کلام حاصل ہے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو صفت "خلت" حاصل ہے وغیرہ وغیرہ یہ تمام جزئی تفصیلیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجموعی فضیلت کے منافی اور اس کے معارض نہیں ہیں۔

اور یہ کہنا کہ "حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق جتنی بھی احادیث، تاریخ اور تفسیر میں موجود ہیں وہ انسانوں کی من گھڑت کہانیاں ہیں"۔ وہ حقیقت احادیث نبویہ کا انکار ہے جو کہ موجب کفر ہے پوری امت محمدیہ کا اس پر اجماع ہے کہ حدیث قرآن کریم کے بعد دین کا دوسرا اہم مأخذ ہے، قرآن کریم نے جس طرح اللہ رب العزت کے احکام کی اطاعت کو واجب قرار دیا ہے اسی طرح جناب رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے افعال و اقوال کی بھی اطاعت کو واجب قرار دیا ہے لہذا قرآن میں بہت سے ایسے احکام ہیں جن کی تفصیل قرآن میں نہ کوئی نہیں بلکہ ان کی تفصیلات اللہ رب العزت نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بیان اور عمل پر چھوڑ دی ہیں چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے احادیث میں ان کی تفصیلات اور ان پر عمل کرنے کا طریقہ اپنے قول فعل سے بیان کیا، اگر احادیث انسانوں کی من گھڑت ہیں تو قرآن کریم کے ایسے احکام پر عمل کرنے کا طریقہ کیا ہو گا؟ اور یہ ہمیں کیسے معلوم ہوں گے؟

اور اللہ رب العزت نے جس طرح قرآن کریم کے الفاظ کی حفاظت کی ذمہ داری لی ہے اسی طرح قرآن کریم کے معانی کی بھی حفاظت کی ذمہ داری لی ہے اور معانی قرآن کی تعلیم حدیث ہی میں ہوتی اور جن ذرائع سے قرآن کریم تک پہنچا ہے انہی ذرائع سے احادیث بھی ہم تک پہنچیں گے اگر یہ احادیث من گھڑت ہیں اور ذرائع قبل اعتماد نہیں تو یہ امکان قرآن کریم میں بھی ہو سکتا ہے تو پھر قرآن کریم کو بھی نعمۃ باللہ ممن گھڑت کہنا لازم آتا ہے لہذا اس میں کوئی شبہ نہیں کہ جس طرح قرآن کریم اب تک محفوظ چلا آ رہا ہے اسی طرح احادیث بھی محفوظ چلی آ رہی ہیں اور اللہ تعالیٰ نے ان کی حفاظت کا بے نظیر انتظام فرمایا ہے جس کی تفصیل مذکون حدیث کی تاریخ سے معلوم ہو سکتی ہے لہذا احادیث کو انسانوں کی ممن گھڑت کہانیاں قرار دینا صریح گمراہی اور موجب کفر ہے۔ مزید تفصیل کے لئے دیکھئے: ”جیت حدیث“، مصنفہ مولانا محمد تقی عثمانی صاحب مذکوم، ”کتابت حدیث عہد رسالت و عہد صحابہ میں“، مصنفہ مولانا محمد رفیع عثمانی صاحب مذکوم، ”حفاظت وجیت حدیث“، مصنفہ مولانا نبیم عثمانی صاحب۔

۳: مسلمانوں کو چاہئے کہ جو شخص یا تنظیم ایسے عقائد کی حامل ہواں سے کسی قسم کا تعلق نہ رکھیں اور ان کے لشیچ ہو رکیسٹ وغیرہ سے مکمل احتراز کریں، خود بھی بچیں اور دوسروں کو بھی بچانے کی کوشش کریں اور ارباب حکومت کو بھی ایسی تنظیم کی طرف توجہ دلانیں تاکہ ان پر پابندی لگائی جاسکے۔

۴: جو شخص مذکورہ عقائد کو بغیر کسی مناسب تاویل کے مانتا ہے وہ شخص مرد اور دائرہ اسلام سے خارج ہے اس کی مسلمان بیوی اس کے نکاح سے نکل گئی، اب اس کے عقد میں کوئی مسلمان عورت نہیں رہ سکتی اور نہ کسی مسلمان عورت کا اس سے نکاح ہو سکتا ہے۔

مذکورہ بالشخص کے عقائد قرآن و سنت اجماع امت اور اکابر علمائے اہل سنت والجماعت کی تصریحات کے خلاف ہیں اس کے لئے درج ذیل تصریحات ملاحظہ ہوں:-

”فِي شَرِحِ الْعَقَائِدِ ص: ۲۱: وَاللَّهُ تَعَالَى كَتَبَ انْزَلَهَا عَلَى النَّبِيِّينَ وَ بَيْنَ فِيهَا أَمْرٌ وَ نَهْيٌ وَ وَعْدٌ وَ وَعِيدٌ وَ كُلُّهَا كَلَامُ اللَّهِ تَعَالَى..... وَقَدْ نَسْخَتْ بِالْقُرْآنِ تَلَاوَتُهَا وَ كَاتِبَهَا بَعْضُ احْكَامِهَا وَ فِي الْحَاشِيَةِ قَوْلُهُ ”وَلِلَّهِ كَتَبَ“ رَكْنٌ مِنْ أَرْكَانِ مَا يَحْبُبُ بِهِ الْإِيمَانُ مَا نَطَقَ النَّصْوُصُ الْقُرْآنِيُّ وَالْأَخْبَارُ النَّبِيُّيَّةُ“.

ترجمہ: ..... ”شرح عقائد ص: ۲۱ میں ہے کہ: اللہ تعالیٰ کی (قرآن کے علاوہ) کئی کتابیں ہیں جن کو اللہ تعالیٰ نے اپنے انبیاء پر نازل فرمایا اور ان کتابوں میں امر و نہی و وعدہ و وعید کو بیان فرمایا اور یہ تمام کتابیں کلام الہی ہیں ..... اور قرآن مجید کے نازل ہونے پر ان سابقہ کتب کی تلاوت اور کتابت اور ان کے بعض احکام کو منسوخ کیا گیا۔ اور حاشیہ میں ہے: قولہ ”وَلِلَّهِ كَتَبَ“ یعنی ایمان

کے ارکان میں سے ایک رکن یہ بھی ہے کہ ان سابقہ کتب پر ایمان لاایا جائے جن کے بارے میں نصوص قرآنیہ اور احادیث نبویہ شہادت دیتی ہیں۔“

”وفیه ص: ۲۵: والرسول انسان بعنه اللہ تعالیٰ الی الخلق لتبلیغ الاحکام۔“  
ترجمہ: ..... ”اور شرح عقائد ص: ۲۵ میں ہے: اور رسول وہ انسان ہوتا ہے جس کو اللہ تعالیٰ  
مخلوق کی طرف تبلیغ احکام کے لئے مبعوث فرماتے ہیں۔“

”وفي شرح المقاصد ج: ۵ ص: ۵: النبي انسان بعنه اللہ تعالیٰ  
لتبلیغ ما اوحى اليه و كذا الرسول.“

ترجمہ: ..... ”اور شرح مقاصد ج: ۵ ص: ۵ میں ہے کہ: نبی وہ انسان ہے جس کو اللہ تعالیٰ ان  
احکام کی تبلیغ کے لئے سمجھتے ہیں جو ان کی طرف وحی فرماتے ہیں اور رسول کی تعریف بھی یہی ہے۔“

”وفي شرح العقيدة الطحاوية لابن ابي العزص: ۲۹۷: قوله: ونؤمن  
بالمملكة والنبيين والكتب المنزلة على المرسلين نشهد انهم كانوا على  
الحق المبين، هذه الامور من اركان الايمان، قال تعالى: ”امن الرسول بما  
انزل اليه من ربها والمومونون، كل امن بالله وملائكته وكتبه ورسله لانفرق بين  
احد من رسليه“۔ (البقرة: ۲۸۵) وقال تعالى: ”ليس البران تلوا او جوهكم قبل  
المشرق والمغارب ولكن البر من امن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتب والنبيين،  
(البقرة: ۲۷) فجعل الله سبحانه وتعالیٰ الايمان هو الايمان بهذه الجملة و  
سمی من آمن بهذه الجملة مؤمنین كما جعل الكافرین من كفر بهذه  
الجملة بقوله: ومن يكفر بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر فقد  
ضل ضلاً بعيداً“۔ (النساء: ۱۳) بقوله: ومن يكفر بالله وملائكته وكتبه  
ورسله واليوم الآخر فقد ضل ضلاً بعيداً“۔ (النساء: ۱۳)

ترجمہ: ..... ”اور ابن ابوالعزیزی کی شرح عقیدہ طحاویہ کے ص: ۲۹۷ میں ہے کہ: ہم ایمان لاتے ہیں  
ملاکہ پر نبیوں پر اور ان پر نازل ہونے والی تمام کتابوں پر اور ہم گواہی دیتے ہیں کہ وہ (رسول) سب  
کے سب حق پر تھے۔ اور یہ تمام امور اکان ایمان میں سے ہیں چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ”اور مومنین  
بھی سب کے سب عقیدہ رکھتے ہیں اللہ کے ساتھ اور اس کے فرشتوں کے ساتھ اور اس کی کتابوں کے  
ساتھ اور اس کے پیغمبروں کے ساتھ اور اس کے پیغمبروں میں سے کسی سے تفہیم نہیں کرتے۔“ اور اللہ  
تعالیٰ کا ارشاد ہے: ”کچھ سارے اکمال اس میں نہیں کہ تم اپنا منہ مشرق کو کرو یا مغرب کو لیکن کمال تو بہے کہ  
کوئی شخص اللہ تعالیٰ پر یقین رکھے اور قیامت کے دن پر اور فرشتوں پر اور کتب پر اور پیغمبروں پر۔“  
(ان دلائل سے معلوم ہوا کہ) اللہ تعالیٰ نے ایمان ہی اس چیز کو قرار دیا ہے کہ ان تمام

چیزوں پر ایمان ہو اور اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں "مؤمنین" نام ہی ان لوگوں کا رکھا ہے جو ان تمام چیزوں پر ایمان رکھتے ہیں، جیسا کہ "کافرین" ان لوگوں کو کہا گیا ہے جو ان تمام چیزوں کا انکار کرتے ہیں، جیسے کہ ارشاد الہی ہے: "اور جو شخص اللہ تعالیٰ کا انکار کرے اور اس کے فرشتوں کا اور اس کی کتابوں کا اور اس کے رسولوں کا اور روز قیامت کا تودہ شخص گمراہی میں بڑی دور جا پڑا۔"

"وقال في الحديث المتفق على صحته حديث جبرئيل و سوله للنبي صلى الله عليه وسلم عن الإيمان فقال: إن تؤمن بالله و ملائكته و كتبه و رسالته..... الخ . فهذه الأصول التي اتفقت عليها الانبياء والرسل صلوات الله عليهم و سلامه، ولم يؤمن بها حقيقة الإيمان الاتباع الرسل".

ترجمہ: ..... اور حدیث جبرئیل (جس کی صحت پر بخاری و مسلم متفق ہیں) میں ہے کہ: حضرت جبرئیل نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ایمان کے بارے میں پوچھا تو آپ نے فرمایا: ایمان یہ ہے کہ تو ایمان لائے اللہ پر اس کے فرشتوں پر اس کی تمام کتابوں میں اور تمام رسولوں پر..... پس یہ ود اصول ہیں جن پر تمام پیغمبروں اور رسولوں کا اتفاق ہے اور اس پر صحیح معنی میں کوئی ایمان نہیں لا یا مگر وہ جوانہ یاء ورسل کے قبیلین ہیں۔"

"وفيہ ص: ۳۱۱: واما الانبياء والمرسلون فعلينا الإيمان بمن سمي الله تعالى في كتابه من رسلا و بالإيمان بان الله تعالى ارسل رسلا سواهم وانبياء لا يعلم اسماء هم وعددهم الا الله تعالى الذي ارسلهم ..... وعلينا الإيمان بانهم بلغوا جميع ما ارسلا بهم على ما امرهم الله به و انهم بيته ببيان لا يسع احدا من ارسلوا اليه جهله ولا يحل خلافه..... الخ . واما الإيمان بالكتب المنزلة على المرسلين فنؤمن بما سمي الله تعالى منها في كتابه من التوراة والإنجيل والزبور، ونؤمن بان الله تعالى سوى ذالك كتابا انزلها على انبياء و لا يعرف اسمائهم و عددها الا الله تعالى".

ترجمہ: ..... اور اسی کتاب کے ص: ۳۱۱ پر ہے: ربہ انبياء اور رسول! پس ہمارے ذمہ واجب ہے کہ ان میں سے ان تمام نبیوں پر ایمان لائیں جن کا قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے ذکر فرمایا ہے، (اسی طرح) اس پر بھی ایمان لائیں کہ اللہ تعالیٰ نے اس کے علاوہ ورسے انبیاء اور رسول بھی بصیر کہ جن کے نام اور تعداد اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتے ہیں یعنی اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا..... اور ہم پر لازم ہے کہ ہم اس بات پر ایمان لائیں کہ اللہ تعالیٰ نے ان انبیاء کو جن احکام کے پہنچانے کا حکم دیا تھا، ان انبیاء نے وہ تمام احکام پہنچاویے، اور انبیاء نے ان احکام کو اتنا کھول

کھول کر بیان کر دیا کہ امت میں سے ناداقف سے ناداقف آدمی کو بھی کوئی اشکال نہ رہا اور ان کے خلاف کرنا حلال نہ رہا۔ اور رہا ان کتابوں پر ایمان لانا جن کو رسولوں پر نازل کیا گیا، سو، ہم ان تمام کتابوں پر ایمان لاتے ہیں جن کا اللہ تعالیٰ نے قرآن میں نام لیا ہے یعنی تورات، انجیل اور زبور، اور ہم ایمان لاتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ان مذکورہ کتابوں کے علاوہ اور کتاب میں بھی اپنے انبیاء پر نازل فرمائیں، جن کا نام اور ان کی تعداد سوائے اللہ تعالیٰ کے کوئی نہیں جانتا۔

”وفى شرح العقيدة الطحاوية للميداني ص: ۱۰۲: والايمان المطلوب من المكلف هو الايمان بالله و ملائكته و كتبه بانها كلام الله تعالى الازلى القديم المنزه عن الحروف والاصوات و بانه تعالى انزل لها على بعض رسله بالفاظ حادثة فى الواح او على لسان ملك و بان جميع ماتضمنته حق و صدق و رسله بانه ارسلهم الى الخلق لهدايتهم و تكميل معاشهم معادهم و ايديهم بالمعجزات الدالة على صدقهم فبلغوا عنه رسالته .....الخ“

ترجمہ:....”اور میدانی کی شرح عقیدہ طحاوی ص: ۱۰۳ پر ہے، مکلف (یعنی جن و انس) سے جو ایمان مطلوب ہے وہ یہ ہے کہ: اللہ پر ایمان لانا اور اس کے فرشتوں پر اور اس کی تمام کتابوں پر اس طرح ایمان لانا کہ یہ اللہ تعالیٰ کا کلام از لی اور قدیم ہے جو حروف اور آواز سے پاک ہے اور تیز اللہ تعالیٰ نے اس کلام کو اپنے بعض رسولوں پر تختیوں میں حادث الفاظ کی صورت میں نازل کیا یا فرشتہ کی زبان پر اتارا۔ اور تیز وہ تمام کا تمام کلام جس پر کتاب مشتمل ہے حق اور حق ہے۔ اور اللہ کے رسول جن کو اللہ تعالیٰ نے اپنی مخلوق کی طرف ان کی ہدایت اور ان کی تکمیل معاش و معاد کے لئے بھیجا اور ان انبیاء کی ایسے معجزات سے تاسید کی جوان انبیاء کی سچائی پر دلالت کرتے ہیں۔ ان انبیاء نے اللہ کے پیغام کو پہنچایا۔

”قال القاضى عياض فی شرح الشفاء ص: ۳۳۵: واعلم ان من المستخف بالقرآن او المصحف او بشنى منه او سبه او جحده او حرف منه او آية او كذب به او بشنى مما صرح به فيه من حکم او خبر او اثبت ما نفاه او نفى ما ثبته على علم منه بذالك او شك فی شئى من ذالك فهو كافر عند اهل العلم باجماع.“

ترجمہ:....”علامہ قاضی عیاض شرح شفاء ص: ۳۳۵ میں لکھتے ہیں۔ جان لیجئے کہ جس نے قرآن یا کسی مصحف یا قرآن کی کسی چیز کو بلکا جانا یا قرآن کو گالی دی یا اس کے کسی حصہ کا انکار کیا یا کسی حرف کا انکار کیا یا قرآن کو جھٹا لیا یا قرآن کے کسی ایسے حصہ کا انکار کیا یا جس میں کسی حکم یا خبر کی صراحت ہوئی کسی ایسے حکم خبر وہ تکیہ جس کی قرآن نفی کر رہا ہے یا کسی ایسی چیز کی جان بوجھ کرنے کی جس کو قرآن نے ثابت کیا

ہے یا قرآن کی کسی چیز میں شک کیا ہے تو ایسا آدمی بالاجماع اہل علم کے نزدیک کافر ہے۔“

”وفى شرح العقائد ص: ۲۱۵: وَأَفْضَلُ الْأَنْبِيَاءُ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: “كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ” وَلَا شَكَّ أَنْ خَيْرِيَّةُ الْأُمَّةِ بِحَسْبِ كَمَالِهِمْ فِي الدِّينِ وَذَالِكَ تَابِعٌ لِكَمَالِ نَبِيِّهِمُ الَّذِي يَتَّبِعُونَهُ“.

ترجمہ: ”شرح عقائد ص: ۲۱۵ میں ہے کہ: انہیاء میں سے سب سے افضل حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہیں اللہ تعالیٰ کے اس قول کی وجہ سے کہ: ”تم بہترین امت ہو!“ اور اس میں کوئی شک نہیں کہ امت کا بہترین ہونا دین میں ان کے کمال کے اعتبار سے ہے اور امت کا دین میں کامل ہونا یہ تابع ہے ان کے کمال کے جس کی وجہ اتباع کر رہے ہیں۔“

”وفى المشكورة عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :انا سيد ولد آدم يوم القيمة واول من ينشق عنه القبر واول شافع واول مشفع“. (رواہ مسلم)

ترجمہ: ”اور مختار شریف میں ہے: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ: رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں قیامت کے دن اولاد آدم کا سردار ہوں گا میں پہلا وہ شخص ہوں گا جس کی قبر کھلے گی اور میں سب سے پہلے سفارش کرنے والا ہوں گا اور سب سے پہلے میری سفارش قبول کی جائے گی۔“

”وَ فِي الْمَرْقَادِ ج: ۷: ص: ۱۰: فِي شَرْحِ مُسْلِمٍ لِلنَّوْرِي..... وَ فِي الْحَدِيثِ دَلِيلٌ عَلَى فَضْلِهِ عَلَى كُلِّ الْخُلُقِ لَا نَ مَذَهِبٌ أَهْلُ السَّنَةِ إِنَّ الْآدَمِيَّ أَفْضَلُ مِنَ الْمَلَكَةِ وَهُوَ أَفْضَلُ الْآدَمِيِّينَ بِهَذَا الْحَدِيثِ“.

ترجمہ: ”اور مرقاۃ ج: ۷: ص: ۱۰ میں ہے کہ: یہ حدیث آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی تمام مخلوق پر فضیلت کی دلیل ہے کیونکہ اہل سنت کا مدھب ہے کہ آدمی ملائکہ سے افضل ہے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس حدیث کی بناء پر تمام آدمیوں سے افضل ہیں (تو گویا آپ صلی اللہ علیہ وسلم تمام مخلوقات سے افضل ہوئے)۔“

الغرض یہ شخص ضال و مضل اور مرتد و زندیق ہے اسلام اور قرآن کے نام پر مسلمانوں کے دین و ایمان پر ڈاکہ ڈال رہا ہے اور سیدھے سادے مسلمانوں کو نبی آخر الزمان صلی اللہ علیہ وسلم کے دامن رحمت سے کاٹ کر اپنے پیچھے لگانا چاہتا ہے۔

حکومت پاکستان کا فرض ہے کہ فوراً اس نتھے کا سد باب کرے اور اس بے دین کی سرگرمیوں پر پابندی لگائی جائے اور اسے ایسی عبرت اک سزاوی جائے کہ اس کی آئندہ آنے والی نسلیں یاد رکھیں اور کوئی بدجنت آئندہ اسی جرأت نہ کر سکے۔

نیز اس کا بھی کھون لگایا جائے اور اس کی تحقیق کی جائے کہ کن قوتوں کے اشارہ پر یہ لوگ پاکستان میں اور مسلمانوں میں اضطراب اور بے چینی کی فضاء پیدا کر رہے ہیں؟

### امر بالمعروف اور نبی عن الممنکر عذاب الہی روکنے کا ذریعہ ہے

سوال: السلام علیکم ورحمة اللہ وبرکاتہ! ان شاء اللہ بخیریت ہوں گے۔ "بینات" کی ترسیل جاری ہے، وقت پر چشمے پر خوشی کا اظہار کر رہا ہوں۔ خدا کرنے "بینات" امت مسلمہ کی امتنگوں کا آئینہ دار بن جائے۔ ایک عرض ہے کہ یہ دینی رسالہ خالص دینی ہونا چاہئے کسی پ्रاعتراض و تشیع مجھے پسند نہیں! اس سے نفرت کا جذبہ ابھرتا ہے، صدر رضایہ الحق کے بیانات پر اعتراض یقیناً عوام میں نفرت پھیلنے کا ذریعہ بنتا ہے جس سے مملکت کی بنیاد میں کھوکھلی پڑ جانے کا خطرہ ضرور ہے، ویسے بھی ملک اندر ونی اور بیرونی خطرات سے دوچار ہے، کہیں بھارت آنکھیں دکھار ہاہے تو کہیں کارمل انتظامیہ کی شہ پر روس کی آواز سنی جاتی ہے، کہیں ٹھنڈی کے اسلامی انقلاب کی آمد آمد کی خبریں سننے میں آ جاتی ہیں کہیں ملک کے اندر ہتھوڑا گروپ، کلہاڑا گروپ وغیرہ کی صدائیں سننے میں آ رہی ہیں۔ غرض ایسے حالات میں ذرا سی چنگاری بھی پورے پاکستان کا شیرازہ بکھیر سکتی ہے، اس صورت میں پھر یہ ذمہ داری کس پر عائد ہوگی؟ اس بارے میں اگر تفصیل سے روشنی ڈالی جائے تو نوازش ہوگی۔

جواب..... آپ کا یہ ارشاد تو بجا ہے کہ وطن عزیز بہت سے اندر ونی و بیرونی خطرات میں گھرا ہوا ہے اور یہ بات بھی بالکل صحیح ہے کہ ان حالات میں حکومت سے بے اعتمادی پیدا کرنا قرین عقل و دلنش نہیں، لیکن آنچنان کو معلوم ہے کہ "بینات" میں یا راقم الحروف کی کسی اور تحریر میں صدر جزل محمد فیاء الحق صاحب کے کسی سیاسی فیصلے کے بارے میں کبھی لب کشائی اور حرف زنی نہیں کی گئی:

کار مملکت خرداں دانتند

لیکن جہاں تک دینی غلطیوں کا تعلق ہے اس پر نوکرانہ صرف یہ کہ اہل علم کا فرض ہے (اور مجھے افسوس اور ندامت کے ساتھ اعتراف ہے کہ ہم یہ فرض ایک نیصد بھی اوانہیں کر پا رہے) بلکہ یہ خود صدر محترم کے حق میں خیر کا باعث ہے۔ اس سلسلے میں آپ کو امیر المؤمنین حضرت معاویہ بن سفیان رضی اللہ عنہما کا واقعہ سناتا ہوں، جو حضرت مولانا محمد یوسف دہلوی قدس سرہ نے "حیاة الصحابة" میں نقل کیا ہے۔

"واخرج الطبرانی و ابو یعلیٰ عن ابی قبیل (کذافی الاصل (یعنی مجمع الزوائد) والظاهر "ابی قبیل" اسمہ حسین بن هانی المعاوری وهو ثقة کذافی کتاب الجرح والتعديل لابن ابی حاتم الرزا (ج: ۱ ص: ۲۷۵) عن معاویہ بن ابی سفیان

رضي الله عنهمما انه صعد المنبر يوم القمامدة فقال عند خطبة: انما المال مالا  
والفضى فيتنا، فمن شئنا اعطيه، فمن شئنا منعه. فلم يجده احد، فلما كان في  
الجمعة الثانية قال مثل ذالك، فلم يجده احد، فلما كان في الجمعة الثالثة قال مثل  
مقالته فقام اليه رجل من حضر المسجد فقال: كلا انما المال مالا والفضى فيتنا  
فمن حال بيتنا و بينه حكمناه الى الله بأسافنا. فنزل معاوية رضي الله عنه فارسل  
إلى الرجل فادخله، فقال القوم: هلك الرجل، ثم دخل الناس فوجدوا الرجل معه  
على السرير، فقال معاوية رضي الله عنه للناس: ان هذا احيانى احياء الله! سمعت  
رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: سيكون بعد امراء يقولون ولا يرد عليهم  
يتقاضمون في النار كما تتقاضم القردة وان تكلمت اول جمعة فلم يرد على احد  
فخشيت ان اكون منهم ثم تكلمت في الجمعة الثانية فلم يرد على احد فقلت في  
نفسى: انى من القوم، ثم تكلمت في الجمعة الثالثة، ثُمَّ قام هذا الرجل فرد على  
فاحيانى، احياء الله! (قال الهيثمى (ج: ٥ ص: ٢٣٦) رواه الطبرانى في الكبير  
والاوسط و ابو يعلى و رجاله ثقات انتهى حياة الصحابة ج: ٢ ص: ٤٨)

ترجمہ: ..... "حضرت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما قاما کے دن منبر پر تشریف لے گئے اور اپنے خطبہ میں فرمایا کہ: مال ہمارا ہے اور فی (غیمت) ہماری ہے، ہم جسے چاہیں دیں اور  
جسے چاہیں نہ دیں۔ ان کی یہ بات سن کر کسی نے جواب نہیں دیا۔ دوسرا جمعہ آیا تو حضرت معاویہ  
نے اپنے خطبہ میں پھر یہی بات کہی، اب کے بھی انہیں کسی نے نہیں نوکا، تیرا جمعہ آیا تو پھر یہی  
بات کہی، اس پر حاضرین مسجد میں سے ایک شخص کھڑا ہو گیا اور کہا: ہرگز نہیں! یہ مال ہمارا ہے، اور  
غیمت ہماری ہے، جو شخص اس کے اور ہمارے درمیان آڑے آئے گا، ہم اپنی تکوار کے ذریعہ اس کا  
فیصلہ اللہ کی بارگاہ میں پیش کریں گے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نہ سے اترے تو اس شخص کو بلا  
بھیجا اور اسے اپنے ساتھ اندر لے گئے لوگوں نے کہا کہ: یہ شخص تو مارا گیا، پھر لوگ اندر گئے تو دیکھا  
کہ وہ شخص حضرت معاویہ کے ساتھ تخت پر بیٹھا ہے، حضرت معاویہ نے لوگوں سے فرمایا کہ: اس  
شخص نے مجھے زندہ کر دیا، اللہ تعالیٰ اسے زندہ رکھے، میں نے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے  
ہوئے خود سا ہے کہ: "میرے بعد کچھ حکام ہوں گے جو (خلاف شریعت) باتیں کریں گے، لیکن  
کوئی ان کو نہ کر کے گا نہیں، یہ لوگ دوزخ میں ایسے گھیں گے جیسے بند رکھتے ہیں"۔ میں نے پہلے جمع  
کو ایک بات کہی، اس پر مجھے کسی نے نہیں نوکا، تو مجھے اندیشہ ہوا کہ کہیں میں بھی انہیں لوگوں میں

سے نہ ہوں، پھر میں نے دوسرے جمعہ کو یہ بات دہرائی اس بار بھی کسی نے میری تردید نہیں کی تو میں نے اپنے جی میں سوچا کہ میں انہی میں سے ہوں، پھر میں نے تیسرا جمعہ یہی بات کہی تو اس شخص نے مجھے ٹوک دیا، پس اس نے مجھے زندہ کر دیا، اللہ تعالیٰ اس کو زندہ رکھے۔

اور یہ نہ صرف صدر محترم کے حق میں خیر و برکت کی چیز ہے بلکہ امت کی صلاح و فلاح بھی اسی پر مخصر ہے، چنانچہ حضرت خدیفہ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:-

”وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ! لَتَامِنَنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلَا تَهُونُ عَنِ الْمُنْكَرِ  
أَوْ لِيُوشَكَنَ اللَّهُ أَنْ يَعْثُثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّنْ عَنْدِهِ ثُمَّ لَتَدْعُنَهُ وَلِ  
إِسْتِجَابَ لَكُمْ“ (رواه البهاء، مشکوہ ص: ۳۳۶)

ترجمہ:.... ”اس ذات کی قسم جس کے قبضے میں میری جان ہے! تمہیں معروف کا حکم کرنا ہو گا اور ہر ایسے روکنا ہو گا ورنہ قریب ہے کہ اللہ تعالیٰ تم پر اپنا عذاب نازل کر دے، پھر تم اس سے دھا کیں کرو اور تمہاری دعا حسین بھی نہ سئی جائیں“۔

ارشادات نبویہ کی روشنی میں رقم الحروف کا احساس یہ ہے کہ امر بالمعروف اور نبی عن المکر کا عمل عذاب الہی کو روکنے کا ذریعہ ہے۔ آج امت پر جو طرح طرح کے مصائب ثوٹ رہے ہیں اور ہم گونا گول خطرات میں گھرے ہوئے ہیں اس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ اسلامی معاشرے کی ”احسابی حس“ کمزور اور ”نہی عن المکر“ کی آواز بہت دھیمی، ہو گئی ہے۔ جس دن یہ آواز بالکل خاموش ہو جائے گی اس دن ہمیں اللہ تعالیٰ کی گرفت سے بچانے والا کوئی نہیں ہو گا، اللہ تعالیٰ ہمیں اس روز بد سے محفوظ رکھے۔ (آپ کے مسائل اور ان کا حل ص: ۲۵۲)